

# مراقیت و تنبیه تولی زندان

#### ميشل فوكو

### مراقبت و تنبیه تولدِ زندان

ترجمهی نیکو سرخوش و افشین جهاندیده



Foucault, Michel

فوكو، ميشل، ١٩٢٤\_١٩٨٢

مراقبت و تنبیه (تولد زندان) / میشل فوکو؛ ترجمهی نیکو سرخوش و افشین جهاندیده. ـ تهران: نشر نی، ۱۳۷۸.

۴۱۶ ص. مصور، نمونه.

ISBN 964-312-432-0

Surveiller et punir

عنوان اصلى:

(Naissance de la prison)

كتابنامه: به صورت زيرنويس.

۱. زندان ۲. انتضباط زندان. ۳. ثواب و عقاب. الف. سرخوش، نبیکو مترجم. ب. جهاندیده، افشین مترجم. ج. عنوان. ۹۲۴ ف / ۹۶۶۶ HV



نشانی: تهران، خیابان انقلاب، خیابان دانشگاه، کوی آشتیانی، شمارهٔ ۲۴ صندوق پستی ۵۵۶ ــ ۱۳۱۴۵، نشر نی تلفن ۵ و ۴۴۱۳۴۴۳

Michel Foucault

ميشل فوكو

Surveiller et punir

مراقبت و تنبیه

Naissance de la prison

تولد زندان

ترجمهی نیکو سرخوش و افشین جهاندیده

ويراستار: مهتاب بلوكي

• چاپ اول ۱۳۷۸ تهران • تعداد ۲۲۰۰ نسخه • لیتوگرافی غزال • چاپ اسلامیه

ISBN 964-312-432-0

شابک ۰-۴۳۲-۹۶۴

همهٔ حقوق چاپ و نشر برای ناشر معفوظ است Printed in Iran

ترجمه ی این متن را با سپاس و احترام تقدیم می کنیم به زنده یادان محمد مختاری و محمد جعفر پوینده.

#### فهرست

| ٩            | ۱. تعذیب                    |
|--------------|-----------------------------|
| 11           | فصل اول. بدن محكومان        |
| <b>*</b> *,  | فصل دوم. نمایش تعذیبها      |
| 91           | ۲. تنبیه                    |
| ٩٣           | فصل اول. تنبيهِ تعميميافته  |
| ١٣١          | فصل دوم. ملايمتِ كيفرها     |
| 187          | ٣. انضباط                   |
| 189          | <b>ف</b> صل اول. بدنهای رام |
| <b>\VV</b>   | هنر توزيعها                 |
|              | كنترلِ فعاليت               |
| 190          | سازماندهي تكوينها           |
| ۲ <b>۰۳</b>  | تركيب نيروها                |
| ۲۱ <b>۳</b>  | فصل دوم. شیوههای تربیت خوب  |
| 717          | ,                           |
| YYY          |                             |
| <b>۲۳1</b>   | امتحان                      |
| 7 <b>*</b> * | فصل سوم. سراسربینی          |

| ۲۸۳ | ۴. زندان                          |
|-----|-----------------------------------|
| ۲۸۵ | فصل اول. نهادهای کامل و بی پیرایه |
| 419 | فصل دوم. قانونشکنی و بزهکاری      |
| ۳۶۸ | فصل سوم. حبس                      |

## ۱ تعذیب

#### فصل اول

#### بدن محكومان

دامی یَن [به جرم سوء قصد به جان شاه] در دوم مارس ۱۷۵۷ محکوم شد که «در برابر درِ اصلی کلیسای پاریس به جرم خود اعتراف و طلب مغفرت کند» و از آن جا «با یک تا پیراهن و مشعلی از مومِ مشتعل به وزن نزدیک به یک کیلو در دست، در یک گاری به میدان گُرِو بُرده شود و بر قاپوقی که در آن جا بر پا شده، با انبری گداخته و سرخ سینه، بازوها، رانها و ماهیچههای ساقهایش شکافته شود، و دست راستاش در حالی که در آن چاقویی راگرفته که با آن به جانِ شاه سوء قصد کرده، با آتش گوگرد سوزانده شود و روی شکافهای ایجاد شده در بدناش سرب مذاب، روغن جوشان، صمغ گداخته و موم و گوگرد مذاب ریخته شود، و سپس بدناش با چهار اسب کشیده و چهار شقه شود و اندامها و بدناش سوزانده شود، خاکستر شود و خاکسترهایش به باد سپرده شود.» ا

گازت د آمستردام در اول آوریل ۱۷۵۷ مینویسد: «سرانجام او را چهار شقه کردند. این کار بسیار طول کشید چون اسبهایی که برای این منظور استفاده شده بودند، عادت به کشیدن نداشتند. به جای چهار اسب، از شش اسب استفاده شد و چون باز هم کافی نبود، مجبور شدند برای شقه کردن، رانهای آن سیهروز و رگ و پیاش را قطع کنند و مفصلهایش را از هم جدا کنند...

<sup>1.</sup> Pièces originales et procédures du procès fait à Robert-François Damiens, 1757, t. III, p. 372-374.

«میگویند با آنکه او همیشه بسیار فحاش بوده، اما هیچ کفر و ناسزایی از دهاناش خارج نشده است؛ و فقط از فرط درد، فریادهایی دلخراش میکشیده و اغلب تکرار میکرده: خدایا به من رحم کن! یا عیسی مسیح کمکام کن! تیمار کشیش سن-پل نیز که بهرغم کهولت سن، از تسلّی این دردمند غافل نمی ماند، تماشاگران را بسیار تحت تأثیر قرار داد.»

بو تُن، افسر نگهبان، می گوید: «گوگرد را افروختند امّا آتش آنقدر کم جان بود که فقط سطح پوستِ دست را کمی سوزاند. سپس جلاد که آستینها را تا بازو بالا زده بود، انبری فولادی به طول تقریباً نیم متر که به همین منظور ساخته شده بود برداشت و نخست، عضلهی ساق پای راست، سپس ران و آنگاه دو بخش عضلهای بازوی راست و پس از آن سینه را شکافت. با آنکه جلاد مزبور قبوی و تنومند بود زور بسیاری می زد تا با دو یا سه بار گرفتن یک نقطه از گوشت در انبر خود و پیچ و تاب دادن آن، قطعه هایی از گوشت را جدا کند. هر قطعه ای که او جدا می کرد زخمی به اندازه ی یک سکه ی شش لیوری به جا می گذاشت.

«پس از این شکافتنها و جداکردنها با انبر، دامیین که بدون فحش و ناسزا فقط داد و فغان بسیار سر میداد، سر را بلند میکرد و به خود نگاهی میانداخت. همان جلاد با چمچهای آهنی مایع جوشانی را از یک دیگ برداشت و به مقدار فراوان روی هر جراحت ریخت. سپس طنابهایی را که باید به اسبها بسته میشد با طنابهایی نازکتر به بدن آن عذابشده وصل کردند و بعد طنابها را به اسبها بستند و هر اسب را در امتداد هر یک از بازوها و پاها قرار دادند.

«اقای لوبرتون، منشی دادگاه، چندین بار به آن عذاب شده نزدیک شد تا از او بپرسد که آیا چیزی برای گفتن دارد یا نه، و او پاسخ منفی می داد؛ و هر بار که شکنجه می شد همانگونه که گویا ملعون ها در دوزخ فریاد می کشند، فریاد می کشید: "خدایا مرا ببخش! پروردگارا مرا ببخش." به رغم تمامی این دردها، او هرازگاهی سر را بلند می کرد و جسورانه به خود نگاه می کرد. طنابهای بسیار محکمی که انتهای آن ها توسط مردانی کشیده می شد، دردِ وصف ناپذیری در او ایجاد می کرد. آقای لوبرتون یک بار دیگر به او نزدیک شد و از او پرسید که چیزی برای گفتن دارد و او گفت نه.

<sup>#</sup> patient ، اصطلاحی که با آن فرد تعذیب شده را می نامیدند. ـ م.

کشیشان اعترافگیر گروهی به او نزدیک شدند و مدت درازی با او حرف زدند؛ او شمایل مسیح بر صلیب را که کشیشان به سوی او دراز می کردند، مشتاقانه می بوسید؛ ولبها را باز می کرد و تکرار می کرد: "یا عیسی مسیح مرا ببخش."

«هر یک از اسبها در حالی که یک عضو را به طور مستقیم میکشیدند تقلای بسیار زیادی میکردند. افسار هر اسب در دست یک جلاد بود. یک ربع ساعت بعد، باز همان مراسم اجرا شد و سرانجام پس از چندین بار تکرار مجبور شدند که راستای حرکت اسبها را تغییر دهند، یعنی اسبهای بسته شده به بازوها در راستای سر و اسبهای بسته شده به رانها در راستای بازوها. همین کار باعث شکسته شدن مفصلِ بازوها شد. این کار نیز چندین بار بدون موفقیت تکرار شد. او سرش را بلند میکرد و به خود نگاه میکرد. مجبور شدند دو اسب دیگر هم به اسبهایی که به رانها بسته شده بود بیفزایند که روی هم شش اسب شد. امّا این بار نیز موفقیتی به دست نیامد.

«سرانجام سامسونِ جلاد به آقای لوبرتون گفت که راهی و امیدی برای موفقیت نیست و به او گفت که از آقایان بپرسد که آیا اجازه می دهند زندانی را مُثله کند. آقای لوبرتون که از شهر بازگشته بود دستور داد که کار را از سر بگیرند و این کار انجام شد؛ اما اسبها از کشیدن سر باز می زدند و یکی از اسبهایی که به ران بسته شده بود زمین خورد. کشیشهای اعترافگیر دوباره به سوی او آمدند تا باز هم با او صحبت کنند. (شنیدم) او به آنان گفت: "آقایان مرا ببوسید." چون کشیش سن-پل جرأت این کار را نداشت، کشیش مارسی یی از زیر طناب بسته شده به دست چپ او رد شد و پیشانی او را بوسید. جلادان دور هم جمع شدند و دامی ین به آنها گفت که ناسزا نگویند، کارشان را انجام دهند، که او از آنها کینهای به دل ندارد؛ او از آنها می خواست که در اولین مراسم عشاء ربانی برای او دعا کنند و از کشیش سن-پل خواست که در اولین مراسم عشاء ربانی برای او دعا کند.

«پس از دو سه بار تلاش، سامسونِ جلاد و آن جلادی که با انبر شکاف داده بود، چاقویی از جیب خود بیرون آوردند و به جای جدا کردن مفصلهای پا، رانها را بریدند و چهار اسب در حالی که با تقلای بسیار زیاد رانها را می کشیدند آنها را از بدن جدا کردند، ابتدا ران راست و سپس ران چپ؛ آنگاه همین کار را در مورد بازو، شانه، زیر بغل و چهار عضله کردند؛ مجبور بودند گوشت را تقریباً تا استخوان ببرند

و اسبها در حالی که با تقلای بسیار زیاد میکشیدند، نخست بازوی راست و سپس بازوی چپ را جداکردند.

«پس از کشیده و جدا شدن چهار عضو، کشیشهای اعترافگیر از مقر خود پایین آمدند تا با او صحبت کنند؛ اما جلاد به آنان گفت که او مرده است، گرچه من تکان خوردن او را دیدم و دیدم که آرواره ی پایین او حرکت می کند گویی چیزی می گوید. حتا یکی از جلادها بعداً گفت زمانی که تنهی او را برای انداختن روی تل هیزم بلند کردند، او هنوز زنده بود. چهار عضو را از طنابهای متصل به اسبها باز کردند و روی تل هیزمی که در محوطه و در راستای قاپوق کپه شده بود، انداختند. سپس روی تنه و بقیهی عضوها را با هیزم و ترکههای چوب پوشاندند و کاه و خاشاکِ همراه هیزمها را آتش زدند.

«... مطابق حکم، تمامی بدن به خاکستر بدل شد. آخرین قطعهی یافت شده [از بدن او] تا ساعت ده و نیم در میان نیم سوزها هنوز در حال سوختن بود. سوختن قطعههای گوشت و تنه تقریباً چهار ساعت طول کشید. افسرانی که من و پسرم نیز جزوشان بودیم و دستهای از کمانداران تا حدود ساعت یازده در آنجا ماندند.

«بعضی ها از این که سگی فردای آن روز روی زمینی که بر آن آتش افروخته شده بود، دراز می کشید و با آن که بارها از آن جا رانده شده بود باز هم به آن جا بازمی گشت، می خواستند نتیجه ای بگیرند. اما درک این نکته ساده است که حیوان این مکان را گرم تر از جاهای دیگر یافته بود.» ۱

سه ربع قرن بعد، لئون فوشه در کتاب دربارهی اصلاح زندانها ۲ این مقررات را «برای دارالتاً دیب در پاریس» نوشت:

ماده ی ۱۷. روزِ زندانیان در زمستان ساعت ۶ صبح و در تابستان ساعت ۵ صبح آغاز می شود. در تمامی فصل ها، مدت کار نه ساعت خواهد بود. دو ساعت در روز به آموزش اختصاص دارد. فعالیت های روزانه در زمستان ساعت نه شب و در

<sup>1.</sup> Cité in A. L. Zevaes, Damiens le régicide, 1937, p. 201-214.

<sup>2.</sup> L. Faucher, De la réforme des prisons, 1838, p. 274-282.

تابستان ساعت هشت شب به پایان میرسد.

ماده ی ۱۸. بیدار باش. با نخستین ضربه ی طبل، در حالی که مراقب درِ سلولها را باز میکند زندانیان باید از خواب برخیزند و در سکوت لباس بپوشند. با دومین ضربه ی طبل، آنان باید ایستاده باشند و تخت را مرتب کنند. با سومین ضربه ی طبل، آنان باید به صف بایستند و برای خواندن دعای صبحگاهی به نمازخانه بروند. فاصله ی زمانی میان هر ضربه ی طبل پنج دقیقه است.

مادهی ۱۹. مراسم دعا توسط کشیش انجام و سپس یک خطبهی اخلاقی یا مذهبی ایراد می شود. این مراسم نباید بیشتر از نیم ساعت به طول انجامد.

ماده ی ۲۰. کار. در تابستان ساعت یک ربع به شش و در زمستان ساعت یک ربع به هفت، زندانیان به حیاط میروند تا دست و صورت خود را بشویند و نخستین جیره ی نان خود را دریافت کنند. سپس بلافاصله به گروههای کاری تقسیم و روانه ی کار می شوند. ساعت آغاز کار در تابستان شش صبح و در زمستان هفت صبح است. ماده ی ۲۱. غذا. ساعت ده، زندانیان برای رفتن به سالن غذاخوری کار را رها می کنند؛ دست شان را در حیاط می شویند و به دسته هایی تقسیم می شوند. پس از ناهار تا ساعت بیست دقیقه به یازده راحت باش دارند.

ماده ی ۲۲. مدرسه. در ساعت ۲۰ دقیقه به یازده، با صدای طبل به صف می شوند و دسته دسته به کلاس درس می روند. کلاس دو ساعت به طول می انجامد و به ترتیب شامل خواندن، نوشتن، رسم و حساب است.

ماده ی ۲۳. ساعت ۲۰ دقیقه به یک، زندانیان دسته دسته مدرسه را ترک میکنند و برای راحتباش به حیاط می روند. ساعت ۵ دقیقه به یک با صدای طبل، دوباره گروه های کاری تشکیل می شود.

مادهی ۲۴. ساعت یک، زندانیان باید به کارگاهها برگردند و تا ساعت چهار مشغول کار باشند.

ماده ی ۲۵. ساعت چهار، زندانیان کارگاهها را ترک میکنند و روانه ی حیاط می شوند. در آنجا دستها را می شویند و دسته دسته به سالن غذاخوری می روند.

ماده ی ۲۶. شام و راحت باش تا ساعت پنج طول می کشد و در این زمان، زندانیان به کارگاه ها باز می گردند.

مادهی ۲۷. در تابستان ساعت هفت و در زمستان ساعت هشت کار تعطیل

می شود؛ آخرین جیره ی نان روزانه در کارگاهها توزیع می شود. یکی از زندانیان یا مراقبان به مدت یک ربع ساعت، نکته هایی پندآموز یا گفتاری تأثیرگذار را قرائت می کند. سپس دعای شامگاهی برگزار می شود.

ماده ی ۲۸. در تابستان ساعت هفت و نیم و در زمستان ساعت هشت و نیم، زندانیان باید پس از شستن دستها و بازرسی شدنِ لباسهای شان در حیاط، به سلولهای خود بازگردند. با نخستین ضربه ی طبل باید لباسها را از تن در آورند و با دومین ضربه ی طبل، به تختخواب روند. درِ سلولها بسته می شود و مراقبان برای اطمینان از نظم و سکوت در راهروها سرکشی می کنند.

\*

این بود یک نمونه تعذیب و یک نمونه برنامهی روزانه ی مجرمان. این دو، جرمهایی یکسان یا نوع یکسانی از بزهکاران را مجازات نمیکنند، بلکه هر یک به خوبی معرّف نوعی سبکِ کیفریاند. فاصله ی زمانی میان این دو کمتر از یک سده است. در همین دوره بود که در اروپا و ایالات متحد، کلِ اقتصادِ مجازات از نو سازمان یافت. دوره ی «رسواییها» ی بزرگِ عدالت سنتی، دوره ی طرحهای بی شمار اصلاحات؛ دوره ی نظریه ی جدید قانون و جرم، دوره ی توجیه نوینِ اخلاقی یا سیاسیِ حق مجازات کردن؛ دوره ی لغو فرمانها و قوانین قدیمی و محو رسوم؛ دوره ی طرح یا تحریر قوانین «مُدرن»: روسیه در ۱۷۶۹؛ پروس در ۱۷۸۰؛ پنسیلوانیا و توسکانی در ۱۷۸۶؛ اتریش در ۱۷۸۸؛ فرانسه در ۱۷۹۱ و سال چهارم جمهوری و توسکانی در ۱۸۸۰؛ این عصری نوین برای عدالتِ کیفری بود.

میخواهم از آن میان، به یکی از اصلاحات و تغییرهای بی شمار اشاره کنم: ناپدید شدن تعذیب [به منزله ی نمایشی عمومی]. امروزه تا حدودی تمایل بر آن است که این ناپدید شدن نادیده گرفته شود. [اما] شاید این ناپدید شدن در زمان خود سخنوریهای پرطمطراق بسیاری را سبب شده باشد؛ شاید این ناپدید شدن به شیوهای بیش از حد ساده و اغراق آمیز به [فرایند] «انسانی شدن» نسبت داده شده باشد که مجوزی برای تحلیل نکردن آن بوده است. در هر حال، اگر این ناپدید شدن با دگرگرنیهای عظیم نهادی، قوانین صریح و کلی، و قواعد یکدست شده ی آیین دادرسی، با حضور کمابیش هیئت منصفه [در دادگاهها]، با تعریف ویژگی اساساً

اصلاحی کیفر، و با گرایش انطباق مجازاتها با مجرمان گوناگون که همواره از سده سده نوزده بدین سو بیشتر شده است مقایسه شود، آنگاه اهمیت این محو شدن چه خواهد بود؟ آیا سزاوار است که به تنبیههای غیرمستقیم تر بدنی، به ملاحظه کاری در هنر درد رساندن و به بازی و ترکیبی از دردهایی ظریف تر و بیجار و جنجال تر و بدون آن نمایشهای هویدا که جملگی چیزی جز معلولِ جرح و تعدیلها و بازبینیهایی عمیق تر نیستند، برجستگی خاصی داده شود؟ با این حال، یک واقعیت در این جا هست و آن این که بدن تعذیب شده، مثله شده، تکه تکه شده و داغ خورده بر صورت یا شانه، که مرده یا زنده به طور نمادین در معرض دید عموم قرار می گرفت در عرض چند دهه ناپدید شد. بدن به منزله ی آماج اصلی سرکوب کیفری ناپدید شد.

در پایان سده ی هجدهم و آغاز سده ی نوزدهم، جشن ماتمزای تنبیه به رغم چند نمایش بزرگ رو به خاموشی گذارد. دو فرایند در این دگرگونی با هم در آمیختند که نه ترتیب زمانی و نه علتِ وجودیِ یکسانی داشتند. یکی محو شدن نمایش تنبیه بود. مراسم تنبیه رو به افول نهاد و فقط به یک روش جدید آیین دادرسی یا اداری و اجرایی تبدیل شد. اعتراف به جرم در ملاعام بار اوّل در سال ۱۷۹۱ در فرانسه لغو شد. شده بود و پس از یک دوره ی کوتاه احیا [ی این مجازات]، دوباره در ۱۸۳۰ لغو شد. چرخ شکنجه در ۱۷۸۹ در فرانسه و در ۱۸۳۷ در انگلستان لغو شد. استفاده از زندانیان در کارهای عمومی [از جمله تمیز کردن خیابانهای شهر یا بازسازی و تعمیر بزرگراهها]\* که در اتریش، سوئیس و برخی از ایالتهای امریکا مانند پنسیلوانیا اِعمال می شد، در پایان سده ی هجدهم یا در نیمه ی نخست سده ی نوزدهم تقریباً در همه جا لغو شد (محکومان به اعمالِ شاقه که «با لباسهای راه راه و سرهای تراشیده از دیگران متمایز و در برابر دید عموم بودند مورد تمسخر و سرهای تراشیده از دیگران متمایز و در برابر دید عموم بودند مورد تمسخر و دشنام و ضربههای اراذل و اوباش و بیکارهای شرور قرار میگرفتند. برای جلوگیری از واکنشهای تلافی جویانه ی محکومان، به گردن آنان طوقهای آهنی و به پاهای شان وزنههای سنگین می بستند و نگهبانانی مسلّح به شمشیر و تفنگ و سایر پاهای شان وزنههای سنگین می بستند و نگهبانانی مسلّح به شمشیر و تفنگ و سایر

<sup>\*</sup> این جمله در متن انگلیسی آمده است.

سلاحهای کشنده آنان را زیر نظر داشتند.» ۱). به نمایش گذاردن زندانیان که بهرغم انتقادهای شدید (رثال آن را «صحنهای نفرتانگیز» میخواند<sup>۲</sup>) در سال ۱۸۳۱ همچنان در فرانسه به قوت خود باقی بود، سرانجام در آوریل ۱۸۴۸ لغو شد. در سال ۱۸۳۷، دسته های زنجیرشده ی محکومان به اعمال شاقه که در سرتاسر فرانسه تا بُرست و تولون، به دنبال هم کشیده می شدند، جای خود را به گاری هایی خوش ظاهر و سیاه رنگ به شکل سلول داد. به تدریج نمایش دادن تنبیه متوقف شد. از آن پس، هر آنچه از جلوههای نمایشی تنبیه باقی ماندهبود، دارای نشانی منفی شد؛ گویی کارکردهای مراسم کیفری به تدریج دیگر درک نمی شد و این ظّن وجود داشت که این آیین [کیفری]که به جرم «پایان می بخشید»، خود خویشاوندی های مشکوکی با جرم داشته باشد؛ به عبارتی، اگر نگوییم این آیین در وحشی گری از خود جرم پیشی میگرفت دست کم با آن برابری می کرد و تماشاگران را به درنده خویی و وحشی گری یی که میخواست آنان را از آن باز دارد عادت می داد، فراوانی جرمها را به تماشاگران نشان می داد، جلاد را به مجرم و قاضی را به جنایتکار شبیه می کرد، و در واپسین لحظه [ی زندگی محکوم] نقشها را وارونه میکرد و محکوم تعذیب شده را به فردی مورد ترحم یا تحسین بدل میساخت. بکاریا مدتها قبل، یعنی در سال ۱۷۶۴ به این نکته اشاره کرده بود: «قتل که همچون جرمی دهشتناک به ما معرفی می شود، بار دیگر با خونسردی و بدون ندامت و پشیمانی تکرار می شود. ۳ اعدام در ملأعام از آن پس همچون آتشدانی تلقی میشد که خشونت بار دیگر در آن برافروخته مي شود.

پس تمایل بر آن بود که تنبیه و مجازات به پنهان ترین بخش فرایند کیفری بدل شود و این امر چند نتیجه در پی داشت: تنبیهٔ عرصهی دریافت حسیِ تقربیاً روزمره را ترک کرد تا وارد عرصهی آگاهیِ انتزاعی شود؛ اثر گذاریِ تنبیه محصولِ حتمیت آن تلقی شد و نه شدت قابل دیدن بودنِ آن؛ آنچه باید از ارتکاب جرم جلوگیری کند نه

<sup>1.</sup> Robert Vaux, Notices, p. 45.

N. K. Teeters, They were in prison, 1937, p. 24

نقل شده در:

<sup>2.</sup> Archives parlementaires, 2e série, t. LXXII Ier dec. 1831.

<sup>3.</sup> I. C. de Beccaria, Traité des délits et des peines, 1764, p. 101.

نمایش نفرتانگیز مجازات در ملأعام بلکه قطعی بـودنِ تـنبیه و مـجازات است؛ سازوکار عبرت دهنده ی تنبیه چرخ دنده هایش را تغییر داد. در نتیجه، عدالت دیگر مسئولیت علنی سهمی از خشونت را که با اجرای عدالت پیوند خورده بود برعهده نمی گیرد. اگر عدالت نیز می کشد، اگر عدالت نیز ضرب و جرح می کند دیگر برای تجلیل از قدرت عدالت نیست بلکه این امر عنصری از خود عدالت است که عدالت مجبور به تحمل آن است و توضیح علت آن نیز برایش دشوار است. نشانههای ننگ از نو توزیع می شود: در مجازات ـ نمایش، وحشتی مبهم از قاپوق سر بر می آوَرْد؛ وحشتی که هم جلاد و هم محکوم را احاطه میکرد؛ و این وحشت که همواره آماده بود ننگ تحمیل شده به محکوم را وارونه کند و به ترحم یا جلال و شکوه بدل سازد، اغلب خشونت قانونی جلاد را نیز به ننگ بدل می کرد. اما از آن پس، رسوایی و فروغ به شیوه ی دیگری تقسیم می شود؛ دیگر از خود محکومیت انتظار می رود که نشانهای منفی و تکمعنایی بر بزهکار بزند: بدین ترتیب دادگاهها و حکمها علنی می شوند؛ اعدام نیز ننگی اضافی می شود که عدالت از تحمیل آن به محکوم شرمسار است؛ از همین رو، عدالت از اجرای آن فاصله میگیرد و همواره آن را به دیگران، آن هم بهصورت محرمانه، وامىگذارد. تنبيه پذيربودن زشت است اما تنبيه كردن نيز چندان جلال و شکوهی ندارد. و از همین جا آن نظام دوگانهی محافظی سر بر می آورد که عدالت آن را میان خود و مجازاتی که تحمیل میکند مستقر می سازد. به تدریج، کیفر دادن به بخشی مستقل بدل می شود و سازوکاری اداری مسئولیت این بخش را از دوش عدالت برمی دارد؛ عدالت با نوعی پنهان سازی دیوان سالارانهی خود کیفر، از این ناراحتی گنگ رها میشود. اینکه ادارهی زندانها در فرانسه برای مدتهای مدید بر عهدهی وزارت کشور بود و ادارهی زندانهای محکومان به اعمال شاقه بر عهدهی نیروی دریایی یا ادارهی مستعمره ها بود، نکته ای سرشتنما [caractéristique] است. در ورای این تقسیم نقشها، انکاری نظری نیز در کار بود: فكر نكنيد ماهيتِ حكمهايي كه ما قضّات صادر ميكنيم ميل به تنبيه كردن است؟ کیفر ما در پی اصلاح کردن، بازپروری و «درمان» است؛ نوعی تکنیکِ بهسازی کفاره دادنِ سفت و سختِ عمل شریرانه را در کیفر پس میزند و قضّات را از حرفهی پستِ مجازات كردن خلاص ميكند. عدالت مدرن وكساني كه آن را إعمال ميكنند از تنبيه کردن شرم دارند که همیشه منافاتی با اجرای آن ندارد. این شرم پیوسته افزایش

می یابد و روی زخم برجا مانده از آن، روانشناسان، این خُرده کارپردازانِ ارتوپدیِ اخلاقی، تکثیر می یابند.

پس ناپدید شدنِ تعذیب [در ملأعام از یک سو،] نشاندهندهی محو شدن نمایش آن و از سوی دیگر به معنای باز شدن چنگها از بدن است. بنجامین راش در ۱۷۸۷ خطاب به انجمن ارتقای پژوهشهای سیاسی میگوید: «فقط می توانم آرزو کنم که در زمانی نه چندان دور چوبههای دار، پیلوری [pilory]، قاپوق، تازیانه و چرخ شکنجه در تاریخ مجازات بهمنزلهی نشانههای بربریتِ سدهها و کشورها و به منزلهی گواهی بر نفوذ ناچیز خرد و مذهب بر ذهن انسان تلقی شوند.» در حقیقت شصت سال بعد، وان مینِن به هنگام گشایش دومین کنگرهی ندامتگاهی در بروکسل، از دوران کودکیاش بهمنزلهی دورانی سیری شده یاد میکند: «من زمینهای پوشیده از چرخ شکنجه، صلابهها، چوبههای دار و پیلوریها را دیدهام، من اسکلتهایی راکه با زنندگی بر چرخهای شکنجه کشیده شده بودند دیدهام.» داغ زدن در انگلستان (سال ۱۸۳۴) و در فرانسه (سال ۱۸۳۲) لغو شده بود؛ در سال ١٨٢٠، ديگر انگلستان جرأت اِعمال اَشد تعذيب خائنان را بهطور كامل نـداشت (تیسل و و د چهار شقه نشد). فقط در شماری از نظامهای کیفری (روسیه، انگلستان و پروس) هنوز تازیانه زده می شد. امّا در کل، روشهای تنبیهی ملاحظه کارانه شد. دیگر با بدن کاری نداشتند یا تا حد امکان کمتر با آن کار داشتند، آن هم برای این که به چیزی که خود بدن نیست دسترسی پیدا کنند. ممکن است این ایراد گرفته شود که زندان، حبس، کار اجباری، زندان با اعمال شاقه، ممنوعیت ورود و اقامت در منطقههایی خاص و تبعید که جایگاهی بسیار مهم در نظامهای کیفری مدرن دارند، کیفرهایی «جسمی»اند و برخلافِ مثلاً غرامت و جریمه، بهطور مستقیم بر بدن اعمال می شوند. اما رابطهی تنبیه بدن در این موارد با رابطه ی تنبیه بدنی که در گذشته در تعذیب وجود داشت یکسان نیست. دیگر بدن نقش یک ابزار و واسطه را ایفا میکند: اگر با حبس کردنِ بدن یا وادار کردن آن به کار، چیزی بر آن اِعمال میشود

<sup>1.</sup> B. Rush, devant la Society for promoting polotical enquiries,

N. K. Teeters, The Cardle of the penitentiary, 1935, p. 30.

<sup>2.</sup> Cf. Annales de la Charité, II, 1847, p. 529-530.

برای آن است که فرد از آزادی محروم شود، آزادی یی که هم حق و هم مایملک بـ حساب مـی آید. بر طبق این کیفرمندی، بـ دن در یک نظام قید و بـندها، محرومیتها، اجبارها و ممنوعیتها اسیر میشود. رنج جسمی و دردِ بدن دیگر عنصر تشکیل دهنده ی کیفر نیست. مجازات از هنرِ احساسهای غیرقابل تحمل به يك اقتصادِ حقوق تعليقشده گذار كرد. اگر هنوز هم براى عدالت، دستكاري بـدنِ محکوم و آسیب رساندن به آن ضروری است، این کار از راه دور، با دقت، براساس قواعدی سفت و سخت، و برای هدفی بسیار «والا» تر انجام می گیرد. در نتیجه ی این ملاحظه کاری نوین، سپاه کاملی از تکنسینها جای جلاد، این کالبدشناس بی واسطهی رنج و درد را گرفت: مراقبان، پزشکان، کشیشان، روان پزشکان، روانشناسان و مربیان تربیتی؛ اینان به صِرفِ حضور خود نزد محکوم، مداخی عدالت را میکنند، مداحییی که عدالت بدان نیاز دارد: اینان به عدالت ضمانت می دهند که بدن و درد، اُبژههای نهایی کنش ِ تنبیهی عدالت نیست. باید به این نکته اندیشید که امروزه، پزشک موظف است تا آخرین لحظه از محکومانِ به مرگ پرستاری و مراقبت کند و بدین ترتیب، در مقام مأمور آسایش و تسکین دهندهی درد، در ردیف کارگزارانی جا گیرد که وظیفهشان پایان بخشیدن به زندگی است. هنگامی که لحظهی اعدام نزدیک است، به محکومان داروهای آرامبخش تزریق می شود. او توپیای ملاحظه کاریِ قضایی چنین است: در عین آنکه زندگی را از محکوم میگیرد مانع از آن شود که آن را حس کند، او را از تمامی حقوقاش محروم کند بدون آنکه درد و رنجی به او برساند، و کیفرهایی عاری از هرگونه درد بـر او تحمیل کند. توسل به داروشناسی روانی [پسیکوفارماکولوژی] و «داروهای قطع ارتباط کننده»ی فیزیولوژیکی مختلف حتا اگر گذرا هم باشد، در راستای همین کیفرمندی «غیر بدنی» است.

آیینهای مدرنِ اعدام گواهی است بر این فرایند دوگانهی محو نمایش و حذفِ درد. همین جنبش بر نظامهای مختلف قانونگذاری اروپا، البته با آهنگ خاص هر نظام، تأثیر گذارد: مرگی یکسان برای همه در نظر گرفته شد، بدون اَنکه این مرگ نشانِ خاصى از جرم يا موقعيت اجتماعي مجرم با خود داشته باشد؛ مركى كه بيشتر از یک لحظه طول نکشد، از پیش با هیچ شکنجهای همراه نشود یا آسیبی بر جسد وارد نیاید؛ اعدامی که بیشتر به زندگی اصابت کند نه به بدن. دیگر از آن مرحلههای طولانی یی که در آنها مرگ با وقفههایی حساب شده به تعویق می افتاد و با ضربههایی متوالی تشدید می شد، خبری نبود. دیگر از آن نوع شکنجههای ترکیبی که برای کشتن سوء قصدکنندگانِ به جان شاه ترتیب داده می شد یا از آن نوع شکنجههایی که نویسنده ای گمنام در ابتدای سده ی هجدهم، در کتاب مجازاتِ دارزدن کافی نیست آرزو کرده بود و عبارت بود از خُرد کردن محکوم روی چرخ شکنجه و تازیانه زدن تا سرحد بیهوشی، سپس با زنجیر آویزان کردن و آنگاه به حال خود رها کردنِ محکوم تا آنکه به کُندی و از گرسنگی بمیرد خبری نبود. دیگر خبری نبود از آن تعذیبهایی که محکوم درون سبدی کشیده می شد (برای اجتناب از متلاشی شدن سر او در برخورد با سنگفرش خیابان)، آنگاه شکماش پاره می شد و دل و روده هایش چنان به سرعت بیرون آورده می شد که به اندازه کافی وقت باشد تا محکوم با چشمان خود انداخته شدن آنها را در آتش ببیند، و سرانجام محکوم گردن زده می شد و بدن اش چهار شقه می شد. ۲ تقلیل این «مرگ هزار باره» به اعدام صرف معرف یک اخلاق تمام عبار و نوین تنبیه است.

پیش از این در سال ۱۷۶۰، برای نخستین بار دستگاهی برای دار زدن در انگلستان آزمایش شده بود (برای اعدام لُرد فِرِر). در این دستگاه پایهای تعبیه شده بود که زیر پای محکوم باز می شد و مانع می شد که احتضار طولانی شود و میان قربانی و جلاد نزاع درگیرد. سپس این دستگاه تکمیل شد و در سال ۱۷۸۳ استفاده از آن به تصویبِ قطعی رسید، همان سالی که شیوه ی سنتیِ به صف بردن محکومان از نیوگیت تا تیبِرن لغو شد، و همان سالی که پس از شورشهای گوردُن، زندان بازسازی شد تا قابوقها در خودِ نیوگیت مستقر شود. مماهی مشهورِ قانون سال ۱۷۹۱ فرانسه قابوقها در خودِ نیوگیت مستقر شود. ماده ی ۳ مشهورِ قانون سال ۱۷۹۱ فرانسه

<sup>1.</sup> Hanging not Punischment enough (1701).

<sup>2.</sup> W. Blackstone, Commentaries on the laws of England, vol. 4, 1766 9, 89. ویلیام بلکستون در جلد چهارم کتابِ تفسیرهایی در مورد قوانین انگلستان، تعذیبِ خائنان را توصیف میکند. مترجم فرانسه این کتاب از آنجا که قصدداشته انسانیتِ قانونگذاری انگلستان را در تضاد با فرمان قدیمی ۱۷۶۰ فرانسه آشکار کند، این یادداشت را به ترجمهی کتاب (۱۷۷۶) افزودهاست: «در این شکلِ نمایش ِ خوفناکِ تعذیب که تماشاگر را می ترساند، مجرم نه درد زیادی میکشد و نه برای مدتی طولانی رنج میکشد.»

<sup>3.</sup> Ch. Hibbert, The Roots of evil, éd de 1966, p. 85-86.

مبنی بر این که «همه ی محکومانِ به مرگ گردن زده شوند» حامل پیامی سه گانه بود: مرگی یکسان برای همه («جرمهایی از یک نوع، صرف نظر از مقام و مرتبه و وضعیتِ مجرم با کیفری یکسان مجازات خواهند شد»، این نقل قولی است از پیشنهاد ژوزف گیوتن که در اول دسامبر ۱۷۸۹ تصویب شد)؛ فقط یک مرگ برای هر محکوم، آن هم فقط با یک ضربه و بدون توسل به آن تعذیبهای «طولانی و در نتیجه بی رحمانه» همچون حلقهی دار که لؤپلُتیه آن را تقبیح کرده بود؛ و دست آخر اینکه مجازات فقط برای خود محکوم باشد، همچون مجازاتِ گردن زدن که کیفر اشراف بود و بدنامی و ننگ کمتری برای خانوادهی مجرم به همراه داشت. ا دستگاه گیوتین که با این اصول مطابق بود از مارس ۱۷۹۲ مورد استفاده قرار گرفت. مرگ با این دستگاه به رویدادی قابل مشاهده امّا آنی تقلیل یافت. تماس میان قانون یا مجريانِ قانون با بدنِ محكوم به لحظه اي برق آسا تقليل مي يابد. هيچگونه رويارويي جسمی در کار نیست؛ و دیگر جلاد کسی جز یک وقت نگهدار دقیق نیست. آ. لویی در گزارش در مورد گیوتین میگوید: «تجربه و عقل نشان میدهد که شیوهی رایج در گذشته برای گردن زدن مجرم او را در معرض تعذیبی بهمراتب مهیب تر از محروم کردنِ صرفِ او از زندگی قرار می داد، محروم کردنی که خواست صریح و رسمی قانون است؛ بنابراین اعدام باید فقط در یک لحظه و با یک ضربت انجام گیرد؛ مثالها نشان می دهند که تحقق چنین کاری تا چه حد دشوار است. برای اطمینان از انجام قطعی این روش، بهناگزیر باید به ابزارهای مکانیکی ثابتی توسل جست که بتوان قدرت و اثرشان را تعیین کرد... به سادگی می توان سفارش ساختِ چنین دستگاهی را داد که اثرش قطعی باشد؛ گردن زدن مطابق خواستِ قانونِ جدید در یک لحظه انجام خواهد شد. اگر لازم باشد مي توان دستگاه را طوري طراحي كرد كه هيچ احساسی به وجود نیاورد و به زحمت حس شود. «۲ گیوتین تقریباً بدون لمس کردن بدن، زندگی را میگیرد. همانند زندان که آزادی را میگیرد و یا همانند جریمه که

<sup>1.</sup> Le Peletier de Saint-Fargeau, Archives parlementaires, t, XXVI, 3 Juin 1791, p. 720.

<sup>2.</sup> A. Louis, Rapport sur la guillotine, cité par Saint-Edme, Dictionnaire de pénalité, 1825, t, IV, p. 161.

دارایی را میگیرد. وظیفهی این دستگاه این نیست که قانون را بر بدنی واقعی که قادر به درد کشیدن است اعمال کند، بلکه بیشتر اعمال قانون بر شخصی حقوقی است که در میان سایر حقوقاش، دارای حق زندگی است. گیوتین می بایست به اندازه ی خود قانون، انتزاعی باشد.

البته برای مدتی در فرانسه، از آن تعذیبهای پیشین چیزی بر این شیوهی جدید بی پیرایگی اعدامها تحمیل شد. پدرکشها ـ و شاه کشها که همچون پدرکشها در نظر گرفته می شدند \_ با روبندی سیاه به سوی قاپوق برده می شدند؛ و در همان جا یکی از دستانشان قطع میشد و اینکار تا سال ۱۸۳۲ جریان داشت. بعدها از آن روبند دیگر چیزی جز تکه پارچهای تزیینی باقی نماند. برای نمونه، اعدام فییشی در نوامبر ۱۸۳۶ به جرم سوء قصد به جان لویی فیلیپ: «با یک تا پیراهن، پای برهنه و سر پوشیده در روبند سیاه به محل اعدام برده شود؛ روی قاپوقی در معرض دید قرار گیرد و در همان حین، مأموری حکم را برای مردم بخواند و بی درنگ اعدام شود.» باید دامی ین را به یاد آورد. و یادآور شد که آخرین مکمل مرگ کیفری روبندهی عزا بود. دیگر محکوم نباید دیده می شد. خواندن حکم روی قایوق فقط جرمی را اعلام می کرد که نباید چهرهای می داشت. ۱ آخرین بازمانده ی آن تعذیب های بزرگ حذف خودِ چهره بود: ماهوتی برای پوشاندنِ بدن. بونوا با ننگی سهگانه (کشتن مادر، هم جنس خواهی و قتل) نخستین والدگشی بود که قانون دستاش را نبُرید: «هنگامی که حکم خوانده می شد، او به کمک جلادها روی قایوق ایستاده بود. صحنهی مخوفی بود؛ آن والدکش که در کفن بزرگ و سفیدی پیچیده شده و صورتاش با پارچهای سیاه پوشیده شده بود، نگاهاش را از نگاه خیرهی جمعیت ساکت می دزدید، و زیر این پوشش مرموز و حزنآلود، زندگی تنها با زوزههایی خوفناک جلوه گر بود که آن نیز به سرعت در زیر تیغهی چاقو به سر رسید.»<sup>۲</sup>

پس در ابتدای سدهی نوزدهم، نمایش عظیم تنبیه جسمی محو شد؛ بدنِ

۱. هر چه مجرم شریرتر بود بیشتر از نور محروم می شد: نباید می دید یا دیده می شد و این موضوع در آن دوران کاملاً متداول بود. برای پدرکش باید «قفسی آهنی تعبیه می شد یا سیاه چالی غیرقابل نفوذ حفر می شد تا خلوتگاه ابدی اش باشد.»

De Molène, De L'humanié des lois criminelles, 1830, p. 275-277.

<sup>2.</sup> Gazette des tribunaux, 30 août 1832.

تعذیب شده کنار گذاشته شد؛ نمایش درد از مجازات حذف شد. عصر بی پیرایگی تنبیهی آغاز شد. می توان گفت که بین حدود سالهای ۱۸۳۰ تا ۱۸۴۸، تعذیبها ناپدید شدند. البته این گفته ی کلی نیازمند اصلاحاتی نیز هست. نخست این که این دگرگونی ها نه به یک باره صورت گرفتند و نه مطابق الگویی واحد. تأخیرهایی وجود داشت. برخلاف عقیده ی عمومی، انگلستان یکی از آن کشورهایی بود که بیشتر از دیگر کشورها در برابر نایدید شدن تعذیبها مقاومت کرد: شاید این مقاومت به دليلِ نقش ِ الگويي بود كه نهاد هيئت منصفه، آيين دادرسي علني و رعايت قانون منع بازداشتِ بدون حکم قانونی یا دلیلی موجه [Habeas corpus] بـه عـدالت جنایی انگلستان داده بودند؛ و بیشک این مقاومت به ویژه از آن رو بود که انگلستان نخواسته بود به هنگام آشوبهای عظیم اجتماعی بین سالهای ۱۷۸۰ تا ۱۸۲۰، از شدت و سختگیری قوانین کیفری خود بکاهد. رُومیلی، مَکینْتاش و فاول باکستن تا مدتهای دراز در تلاشهای شان برای تخفیفِ کثرت و سنگینی و شدت کیفرهای تصویب شده در قانون انگلستان (یا به قولِ رُسی، این «قصابی مخوف») ناکام بودند. حتا سختگیری قانون انگلستان (دستکم در کیفرهای در نظر گرفته شده، چون این قوانین از آنجا که به نظر هیئتهای منصفه افراطی میرسید هیئتهای منصفه در مورد اجرای آنها آسانگیری بیشتری روا میداشتند) بیشتر شده بـود، چـون بـنابر برآوردِ بْلَکستون در سال ۱۷۶۰، قانونگذاری انگلستان ۱۶۰ جرم را سنگین بر شمرده بود، حال آنکه در سال ۱۸۱۹ تعداد جرمهای سنگین به ۲۲۳ جرم رسید. به علاوه، باید پیشرفتها و پسرفتهایی راکه این فرایند در کل بین سالهای ۱۷۶۰ تا ۱۸۴۰ پست سر نهاده در نظر گرفت؛ از پیشرفت و شتاب اصلاحات در برخی از كشورها مانند اتريش، روسيه، ايالات متحد و فرانسهي زمان مجلس مؤسسان گرفته تا پسروی در دوران انقلابستیزی در اروپا و ترس عظیم اجتماعی بین سالهای ١٨٢٠ تا ١٨٤٨؛ [و نيز] اصلاحات و تغييرهايي كم و بيش گذرا از سوى دادگاهها يا به واسطهى قوانين فوقالعاده و اضطرارى؛ عدم توازنِ قوانين با روش واقعى دادگاهها (که هیچگاه بازتاب وضعیت قانونگذاری نبود)، همهی این عوامل موجب بی قاعدگی تحولی بودهاست که در پایان سدهی هجده و ابتدای سدهی نوزده رخ داد. باید افزود که گرچه بیشتر دگرگونیها تا سال ۱۸۴۰ انجام گرفت و گرچه سازوکارهای تنبیه شیوهی جدید عملکرد خود را یافت اما این فرایند هنوز راهی دراز

تا تکمیل و پایان یافتن داشت. کاهش تعذیب گرایشی بود که در دگرگونی عظیم سالهای ۱۷۶۰ تا ۱۸۴۰ ریشه داشت؛ اما این کاهش به انجام نرسیدهاست و می توان گفت که روش تعذیب تا مدتهای مدید در نظام کیفری ما وجود داشته است و هنوز هم وجود دارد. گیوتین که دستگاهی برای مرگی سریع و بی هیاهو بود، در فرانسه معرف اخلاق نوین مرکی قانونی بود. اما انقلاب [۱۷۸۹ فرانسه] خیلی زود جامهی یک آیین بزرگ نمایشی را به تن گیوتین کرد. و گیوتین سالهای سال نمایش می داد. ضروری شد که گیوتین را به سدِ سن ـ ژاک انتقال دهند، به جای گاری روباز، از گاری سرپوشیده استفاده کنند، محکوم را به سرعت از گاری به سمت قاپوق هُل دهند، اعدامها را با عجله و در ساعتهایی غیرمترقبه ترتیب دهند، و عاقبت گیوتین را در محوطهی زندان مستقر کنند و از دید عموم خارج سازند (پس از اعدام وایدمن در ۱۹۳۹)، خیابانهای منتهی به زندان را مسدود کنند، زندانی که قاپوق در آن از دیدها پنهان بود و اعدام مخفیانه انجام میگرفت (اعدام بوفه و فونتان در زندان سانته در ۱۹۷۲)، شاهدانی که صحنهی اعدام را روایت کنند مورد پیگیرد قانونی قرار گیرند تا دیگر اعدام یک نمایش نباشد و رازی غریب میان عدالت و محکوم آن باقی بماند. با اشاره به بسیاری از احتیاطها و ملاحظه کاریها، می توان دریافت که مرگ كيفرى حتا امروزه هم در اساس يك نمايش است، نمايشي كه بايد به واقع ممنوع شود.

در چنگ و قبضه بودنِ بدن نیز در میانهی سدهی نوزدهم کاملاً از میان نرفت. بدون شک، کیفر دیگر بر تعذیب به منزله تکنیکِ درد [جسمانی] متمرکز نبود؛ هدفِ اصلی کیفر از دست دادنِ دارایی یا حقوق بود. اما مجازاتی مانند کار اجباری یا حتا زندان محرومیت صرف از آزادی هرگز بدون مکملی تنبیهی که به خود بدن مربوط می شد کارایی نداشت: جیره بندی غذایی، محرومیت جنسی، تنبیه بدنی، حبس انفرادی. آیا اینها نتیجهی ناخواسته اما اجتناب ناپذیر زندانی کردن نیستند؟ در واقع، زندانی کردن نیستند؟ در بدنی دا در بدنی دا در بدنی دا کمتر از بسیاری از نقیران و کارگران، گرسنگی و سرما و محرومیت می کشند) از یک کمتر از بسیاری از فقیران و کارگران، گرسنگی و سرما و محرومیت می کشند) از یک امر مسلم حکایت داشت که هیچگاه به صراحت رد نشد: درست و عادلانه آن است که

محکوم بیشتر از سایر انسانها متحملِ رنج جسمی شود. به سختی می توان کیفر را از یک مکملِ درد جسمی تفکیک کرد. و اصلاً مجازات غیر بدنی چه می تواند باشد؟ بنابراین، بنیانی از «تعذیب» در سازوکارهای مدرنِ عدالت جنایی باقی مانده است \_ بنیانی که کاملاً از بین نرفته بلکه باگستردگیِ فزاینده ای در لفافهی یک نظام کیفریِ غیربدنی جاگرفته است.

\*

کاهش سختگیری کیفری در سدههای اخیر برای تاریخنگاران حقوق پدیدهای است کاملاً شناخته شده. اما تا مدتهای مدید، این پدیده را بهطور کلّی بهمنزلهی پدیدهای کمّی در نظر میگرفتند: «شقاوت کمتر، درد و رنج کمتر، ملایمت بیشتر، احترام بیشتر و انسانیت بیشتر.» در حقیقت، این تغییرها و اصلاحها با یک جابه جایی در موضوع عملِ تنبیهی همراه بوده است. آیا از شدت آن کاسته شده است؟ شاید. اما به طور قطع، هدف آن تغییر کرده است.

اگرکیفرمندی در سختگیرترین شکلهای خود دیگر متوجه بدن نیست، پس بر چه چیز چنگ می اندازد؟ پاسخ نظریه پردازان \_ پاسخ کسانی که از حدود سال ۱۷۶۰ دوره ای را آغاز کردند که هنوز به پایان نرسیده است \_ ساده و تقریباً بدیهی است و به نظر می رسد که پاسخ در خود پرسش جا دارد چون این دیگر بدن نیست [که بر آن چنگ انداخته می شود] بلکه روح است. باید به جای کفاره ای که بر بدن وارد می آمد، مجازاتی بنشیند که بر اعماق قلب و اندیشه و اراده و امیال تأثیر بگذارد. ما بلی یک بار برای همیشه این اصل را ضابطه بندی کرد: «اگر بتوان این گونه سخن گفت، باشد که مجازات بیشتر بر روح وارد آید تا بر بدن.» ا

این لحظه ای مهم و حیاتی است. بازیگران قدیمیِ نمایش تنبیه، یعنی بدن و خون، جای خود را واگذار کردند. شخصیت جدیدی وارد صحنه شد، شخصیتی نقابدار. نوعی تراژدی پایان پذیرفت؛ و کُمِدی یی با بازی سایه ها و صداهایی بی چهره و موجوداتی نامحسوس آغاز شد. اینک دستگاه عدالتِ تنبیهی باید دندان های خود را بر این واقعیتِ بی بدن فرو کند.

<sup>1.</sup> G. de Mably, De la législation,Œuvres Compelètes, 1789, t. IV, p. 326.

آیا روش کیتاری کیتاری طیر از تصلات نظری صرف را رد میکند؟ چنین نتیجه گیری یی بیش از حد عجولانه است. درست است که تنبیه امروزه فقط ارشاد روح نیست؛ اما اصلِ مائلی آرزویی پرهیزگارانه باقی نماند و اثرات آن را می توان در سرتاسر کیفرمندی مدرن دنبال کرد.

نخست، جایگزینی آبژهها. منظور من این نیست که تنبیهِ جرمهای دیگری شروع شد. تبیین جرمها و خلافها، پایگانبندی [hiérarchie] شدت آنها، حاشیههای اغماض و چشمپوشی، آنچه در واقع تحملپذیر است و آنچه از لحاظ قانونی مجاز ـ همه و همه بدون شک در دو سده ی گذشته تغییر گسترده ای کرده است؛ بسیاری از جرمها دیگر جرم نبودند چون با نوعی اِعمالِ اقتدار مذهبی یا نوعی فعالیت اقتصادی ارتباط داشتند؛ کفرگویی دیگر جرم نبود؛ دزدی خدمتکاران از خانهی ارباب و قاچاق دیگر آنقدرها جرمی سنگین بهشمار نمی آمد. اما شاید این تغییرها مهمترین رویداد نباشند چون تفکیکِ امر مجاز از امر ممنوع از سدهای تا سدهی بعد، نوعی ثبات را حفظ کردهاست. در عوض، «جرم» یعنی ابرهی کنش کیفری عمیقاً تغییر کردهاست: این تغییر بیشتر در کیفیت، ماهیت و به نوعی جوهری که عنصر قابل تنبیه از آن ساخته میشود ایجاد شدهاست تا در تبیین صوری جرم. در زیر پوشش ثبات نسبی قانون، مجموعهای از اصلاحات ظریف و سریع جریان داشتهاست. تحت نام جرمها و جنحهها نه تنها ابژههای قضایی تبیین شده براساس قانون مورد قضاوت قرار میگیرند، بلکه در همان حال، هوسها، غریزهها، نامتعارف بودنها، معلولیتهای بدنی، ناسازگاریها و تأثیرهای محیطی یا وراثتی نیز مورد قضاوت قرار میگیرند؛ پرخاش و از رهگذر آن میل به پرخاشگری تنبیه میشود؛ هتک ناموس و در همان حال انحراف تنبیه می شود؛ و نیز قتل ها که در عین حال غليانها و اميالاند. ممكن است گفته شودكه اينها مورد قضاوت قرار نمي گيرند؛ و اگر به آنها ارجاع می شود برای توضیح مواردی است که باید در موردشان قضاوت شود و برای تعیین آن است که ارادهی مجرم چقدر در جرم دخیل بودهاست. اما این پاسخ کافی نیست. چون همینها، همین سایههای در پس عناصر علتاند که قضاوت و تنبیه می شوند. این سایه ها از طریق «وضعیت ها و علل مخففه در تعیین مجازات» قضاوت می شوند، وضعیت هایی که نه تنها عناصر «شرطی» عمل، بلکه چیزی کاملاً متفاوت را که از لحاظ قضایی نمی تواند به صورت ضابطه درآیـد در

داوری وارد میکنند، یعنی شناخت از مجرم، ارزیابی از او، آنچه می توان دربارهی مناسبات میان او و گذشتهی او و جرماش دانست و آنچه می توان در آینده از او انتظار داشت. همچنین، این سایهها توسط بازی تمامی آن مفهومهایی قنضاوت میشوند که از سده ی نوزدهم بدین سو میان پزشکی و حکمهای قضایی در گردش بودهاست ([مفهومهایی چون] «هیولاها»ی دورهی ژرژه، «روان رنجوران» بخشنامهی شومیه، و «منحرفان» و «ناسازگارها»ی گزارشهای کارشناسی معاصر) و مفهومهایی که به بهانهی توضیح عمل، در واقع، شیوههایی برای توصیف و تبیین فردند. این سایه ها با مجازاتی تنبیه می شوند که کارکردش آن است که بزهکار را «نه تنها مشتاق بلکه قادر به زندگی» کند آن هم «در عین رعایت قانون و تأمین نیازهایش»؛ این سایه ها با ترتیباتِ درونی کیفری تنبیه میشوند که این گرچه جرم را مجازات میکند اما بسته به تغییر رفتار محکوم تغییر میکند (کوتاه، یا در صورت اقتضا، تـمدید می شود)؛ همچنین این سایه ها با آن «تدابیر امنیتی»یی که با کیفر همراه است تنبیه می شوند ([تدابیری همچون] ممنوعیت اقامت، آزادی مشروط و تحتنظر، قیمومیت کیفری، درمان اجباری پزشکی)، و هدف از این تدابیر مجازاتِ خلاف نيست بلكه كنترلِ فرد، خنثا كردن وضعيت ذهني خطرناك او، تـغيير و اصلاح تمایلها و استعدادهای مجرمانهی او است و این تدابیر تا زمانی که این تغییر حاصل نشود، پیوسته ادامه می یابد. توسل به روح مجرم در دادگاه صرفاً به منظور توضیح جرم او و دخالت دادنِ روح بهمنزلهی عنصری در تعیینِ قضاییِ مسئولیتها نیست؛ اگر روح با آن همه تکلف و طمطراق، با چنین دغدغهای برای فهمیدن و با چنین کاربردِ عظیم «علمی» در دادگاه احضار می شود، برای آن است که روح نیز همزمان با جرم مورد قضاوت قرار گیرد و در تنبیه سهیم شود. در سرتاسر آیین کیفری، از بازجویی اولیه گرفته تا حکم و پیامدهای نهایی کیفر، حوزهای از ابژهها داخل شدهاست که هم بر ابژههای تبیین شده و ضابطهمند شده از لحاظ قضایی، افزوده شده و هم آنها را از یکدیگر تفکیک کرده است. یکی از کارکردهای دقیق گزارش کارشناسی روانپزشکی، و به عبارتی کلی تر، انسانشناسی جنایی و گفتمانِ مکّرر جرمشناسی در همین حوزهاست: اینها با ثبتِ رسمی جرمها در حوزهای از ابژههایی که می توان از آنها شناخت علمی بهدست داد سازوکارهای تنبیه قانونی را نه تنها بر جرمها بلکه بر افراد، نه تنها بر آنچه افراد انجام دادهاند بلکه بر آنچه هستند

و خواهند بود و می توانند باشند به گونهای قابل توجیه مسلط می کنند. عنصر تکمیلی یعنی روح مجرم که عدالت بر آن چنگ انداخته است، عنصری است در ظاهر توضیحی و تعیین کننده ی حدود، اما به واقع الحاق طلبانه. از ۱۵۰ یا ۲۰۰ سال پیش بدین سو که اروپا نظام های نوین کیفری خود را مستقر ساخت، قضّات به تدریج اما از رهگذر فرایندی که بسیار پیش از این ها شروع شده بود، دست به کار قضاوتِ چیزی غیر از جرم ها شدند: قضاوتِ «روح» مجرمان.

و این قضّات بر همین اساس، دست به کاری غیر از قضاوت زدند. یا بهعبارت دقیق تر، انواع دیگری از ارزیابی به درون کیفیّت قضایی قضاوت وارد شدند و اساساً قواعدِ پردازشٌ آن را تغییر دادند. از آن زمان که در قرون وسطا هر چند به دشواری و كندى، روش عظيم تفحص بنا شد، قضاوت عبارت بود از نشان دادن حقيقتِ جرم، تعیین مجرم، و اجرای مجازات قانونی در مورد او. سه شرطی که حقیقت یک حکم را بنا مىكرد عبارت بود از شناختِ خلاف، شناختِ خلافكار، و شناختِ قانون. اما اکنون پرسش کاملاً متفاوتی دربارهی حقیقت در روند قیضاوت کیفری مطرح شدهاست. دیگر پرسش صرفاً این نیست که «آیا عملی انجام گرفتهاست یا نه و آیا این عمل بزهکارانه و قابل تنبیه است یا نه؟»، بلکه این است که «این عمل، این عمل خشونت بار یا قتل چیست؟ به چه سطح یا حوزهای از واقعیت تعلق دارد؟ خیال است، واکنشی روانی است، مقطعی [اپیزودی] هذیان آمیز است یا انحراف؟» دیگر پرسش این نیست که «چه کسی مرتکب آن شده است؟» بلکه این است که «چگونه می توان فرایند علّی به وجود آورندهی آن را تعیین کرد؟ ریشهی آن در مرتکب کجا است؟ در غریزه، ناخودآگاه، محیط یا در وراثت او؟» دیگر پرسش صرفاً این نیست که «چه قانونی باید این خلاف را مجازات کند؟» بلکه این است که «مناسبترین تدبیر در مورد او کدام است؟ چگونه می توان تغییر و تحول سوژه [ی خلافکار] را پیش بینی کرد؟ بهترین و مطمئن ترین راه اصلاح او کدام است؟» مجموعهای کامل از قضاوتهای ارزیابانه، تشخیصی، پیشگویانه و هنجاری در مورد فردِ مجرم در استخوان بندی قضاوت کیفری جاگرفت. حقیقت دیگری در حقیقتی که محصولِ دستگاه قضایی بود نفوذ کرد: حقیقتی در آمیخته با حقیقت نخست که تایید مجرمیت را به یک مجموعهی پیچیده و غریب علمی قضایی بدل کرد. نکتهی مهم و گویا شیوهی تحول مسئلهی جنون در کنش کیفری است. در قانون سال ۱۸۱۰،

جنون صرفاً در ماده ی ۶۴ مطرح شد. این ماده می گوید که اگر خلافکار به هنگام ارتكاب جرم در وضعيت جنون باشد، نه جرم و نه خلاف هيچيک صورت نگرفته است. بنابراین امکان انتساب جنون نافی تعیین یک عمل بهمنزلهی جرم بود: این که مرتكب مجنون است نه شدت عمل او را تغيير مي داد و نه كيفر او را تخفيف مي داد؟ خود جرم ناپدید می شد. پس ممکن نبود کسی هم مجرم اعلام شود و هم مجنون؟ اگر تشخیص جنون داده می شد این تشخیص نمی توانست در قضاوت ادغام شود؟ این تشخیص آیین دادرسی را متوقف میکرد و چنگال عدالت را بر مرتکب جرم سست میکرد. نه تنها آزمایش مجرم مظنون به جنون بلکه حتا نتایج این آزمایش نیز باید بیرون و پیش از حکم می بود. اما خیلی زود، دادگاههای سدهی نوزدهم شروع به بدفهمی معنای مادهی ۶۴ کردند. بهرغم حکمهای متعدد دیوان عالی استينافكه تأكيد داشت جنون نمي تواند موجب تخفيف كيفر ياحتا تبرثه شود بلكه باید موجب منع قرار پیگرد شود، با این حال، دادگاههای سدهی نوزدهم در خود احکامشان مسئلهی جنون را طرح می کردند. این دادگاهها پذیرفته بودند که فرد هم مى تواند مجرم باشد هم مجنون؛ و هر چه بيشتر مجنون كمتر مجرم؛ البته مجرم است اما نباید مجازات شود بلکه باید حبس و درمان شود؛ نه تنها مجرم است بلکه خطرناک نیز هست چون آشکارا بیمار است وغیره. از دیدگاه قانون کیفری، این سخنان انبوهی از بیهوده گوییهای قضایی بود. اما همین امر نقطهی آغاز تحولی بود که حکمهای قضایی و خودِ قانونگذاری در طول ۱۵۰ سال بعد آن را شتاب بخشید: اصلاحات سال ۱۸۳۲ پیشاپیش با طرح وضعیتها و علل مخففه در تعیین مجازات، امکان داد که احکام بسته به درجاتِ مفروض بیماری یا شکلهای نیمه جنون تغییر کنند. و روش استفاده از گزارشهای کارشناسی روان پزشکی که در دیوانهای جنایی عمومیت یافته و گه گاه تا دادگاههای جزایی نیز بسط یافتند گویای آن است که حکم حتا اگر به صورت مجازاتی قانونی بیان شود، به شیوهای کم و بیش نامحسوس در برگیرنده ی قضاوت درباره ی هنجارمندی، تعیین علیّت، ارزیابی تغییرهای احتمالی و پیشبینی در مورد آیندهی بزهکاران است. اشتباهاست اگر بگوییم تمامی این عملیات از بیرون قضاوتی موجه را شکل دادهاند؛ این عملیات مستقیماً با فرایند شکلگیری حکم ادغام می شوند. به جای آن که بر مبنای معنای اولیهی مادهی ۶۴، جنون جرم را محو کند، اکنون هر جرمی و حتا تا حدودی، هر

خلافی فرض ِ جنون و در هر حال فرض ناهنجاری را بهمنزلهی ظنّی مشروع و نیز حقى قابل مطالبه از سوى آنان در خود دارد. و حكم كه يا محكوم مىكند يا تبرئه، صرفاً قضاوتی در مورد مجرمیّت، [بهعبارتی،] تصمیمگیری یی قانونی که مجازات میکند نیست؛ [بلکه] هر حکمی یک ارزیابی دربارهی هنجارمندی و یک تجویز تکنیکی برای بهنجارسازیِ ممکن را در خود دارد. قاضی روزگار ما ـچه در مقام رئیس دادگاه و چه در مقام عضو هیئت منصفه کاری بیش از «قضاوت» میکند. و او دیگر در امر قضاوت تنها نیست. مجموعهای از مراجع کمکی در طول دادرسی کیفری و اجرای حکم در هم میلولند. حول قضاوتِ اصلی، خُردهنظامهای عدالت و قضّاتِ موازی تکثیر یافتهاند: کارشناسان روانپزشکی یا روانشناسی، رئیسان دادگاههای اجرای احکام، مربیان تربیتی، کارگزاران ادارهی ندامتگاهی، همگی قدرت قانونی تنبیه را بخشبخش کردهاند؛ ممکن است گفته شود که هیچ یک از اینان بهواقع در حق قضاوت سهیم نیستند؛ گفته شود که برخی از اینان هیچ حقی ندارند جز آنکه پس از صدور حکم، کیفر تعیین شده از سوی دادگاه را اجرا کنند، و بهویژه آنکه دخالت برخی دیگر از اینان کارشناسان پیش از صدور حکم، نه برای قضاوت بلکه برای روشن کردن تصمیم قضّات است. اما از آن هنگام که کیفرها و تدبیرهای امنیتی تبیین شده از سوی دادگاه قطعیت کامل خود را از دست بدهند، از آن لحظه که این کیفرها و تدبیرها در طول مسیر [دادرسی] امکان تغییر داشته باشند، و از آن لحظه كه اين وظيفه به كساني غير از قضّاتِ مواردِ خلاف داده شود تا تصمیم بگیرند که آیا محکوم «سزاوار» نیمه آزادی یا آزادی مشروط است یا نه، و تصمیم بگیرند که آیا قضّات می توانند به قیمومیت کیفری محکوم پایان دهند یا نه، [در واقع] از آن لحظه، سازوکارهای تنبیهی در اختیار اینان و بر مبنای صلاح دیدشان است: [به عبارت دیگر در اختیار] قضّاتِ کمکی که با این حال قاضى اند. كل دستگاهى كه در طول سالها حول اجراى كيفرها و حكمها و انطباق آنها با افراد توسعه يافتهاست مراجع تصميمگيري حقوقي راكثرت بخشيده و آنها را کاملاً در فراسوی حکم بسط داده است. کارشناسان روان پزشکی می توانند از قضاوت کردن امتناع کنند. اما بیایید به بررسی سه پرسشی بپردازیم که از زمان بخشنامهی ۱۹۵۸ کارشناسان روانپزشکی موظف به پاسخگویی به آنها شدهاند: آیا متهم خطری برای جامعه دارد؟ آیا قابل مجازات کیفری است؟ آیا درمانپذیر یا

قابل سازگاری مجدد است؟ این پرسشها نه ارتباطی با ماده ی ۶۴ دارند نه ارتباطی با جنون احتمالی متهم در زمان ارتکاب جرم. مسئله ی این پرسشها «مسئولیت» نیست. این پرسشها فقط به اجرای کیفر، ضرورت آن، فایده ی آن و تأثیر و کارایی احتمالی آن مربوط است؛ این پرسشها با واژگانی تقریباً روشن، امکان تعیین این نکته را می دهد که آیا برای حبس، بیمارستان روانی مکانی مناسب تر است یا زندان، آیا باید حبس کو تاه مدت باشد یا بلندمدت، آیا درمان پزشکی ضروری است یا تدبیرهای امنیتی. نقش روان پزشک در مسائل کیفری چیست؟ او نه یک کارشناس مسئولیت بلکه مشاور تنبیه است؛ بر عهده ی او است که بگوید آیا مجرم «خطرناک» است یا نه، به چه شیوه ای باید در برابر او از خود حفاظت کرد، برای تغییر او چگونه باید وارد عمل شد، آیا بهتر است که او را مطیع کرد یا درمان. گزارش کارشناسی باید وارد عمل شد، آیا بهتر است که و را مطیع کرد یا درمان. گزارش کارشناسی روان پزشکی از همان ابتدای تاریخ خود موظف بوده است که گزاره های «درستی» درباره ی سهم آزادی مجرم در ارتکاب جرم ارائه کند؛ اکنون این گزارش موظف است درباره ی سهم آزادی مجرم در ارتکاب جرم ارائه کند؛ اکنون این گزارش موظف است که تجویزی در مورد آن چه می توان «درمانِ پزشکی قضایی» خواند ارائه دهد.

جمع بندی کنیم: از آن زمان که نظام جدید کیفری به کار افتاد، نظامی که با قوانین بزرگ سده های هجده و نوزده تبیین شده بود، فرایندی فراگیر قضّات را به قضاوت چیزی غیر از جرم ها هدایت کرد؛ قضّات در حکم های خود به کاری غیر از قضاوت کردن سوق داده شدند؛ و قدرتِ قضّاوت کردن تا حدودی به مراجعی غیر از قضّاتِ جرم انتقال داده شد. و کل عملیات کیفری مملو از عنصرها و شخصیتهای برون قضایی [extra-juridique] شد. ممکن است گفته شود که در این امر چیز فوقالعاده ای وجود ندارد و این تقدیر قانون است که کمکم عنصرهای بیگانه و بیرون از خود را جذب کند. اما چیزی منحصر به فرد در عدالت کیفری مدرن وجود دارد: اگر عدالت کیفری مدرن این همه عنصرهای برون قضایی را جذب کرد از آن رو نیست عدالت کیفری مدرن این همه عنصرهای برون قضایی توصیف کند و کمکم با قدرت که بتواند این عنصرها را از جنبه ی قضایی توصیف کند و کمکم با قدرت عملیات کیفری به منزله ی عنصرهایی غیرقضایی به کاراندازد، و از این که این عملیات صرفاً تنبیهی قانونی باشند اجتناب کند؛ و از آن رواست که قاضی را از یک مجازات کننده ی صرف مبرا کند: «البته ما حکمی را صادر می کنیم اما این حکم مجازات کننده ی سرف مبرا کند: «البته ما حکمی را صادر می کنیم اما این حکم مجازات کننده ی سرف مبرا کند: «البته ما حکمی را صادر می کنیم اما این حکم مبرای با جرم ندارد. کاملاً روشن است که این حکم برای ما شیوه ای است برای

درمان یک مجرم؛ ما تنبیه میکنیم اما این شیوهای است برای بیان این که ما میخواهیم به درمان دست یابیم.» امروزه عدالت کیفری عمل نمیکند و توجیه نمی شود مگر با این ارجاع همیشگی به چیزی غیر از خودش و با ورود مجدد بی وقفه در نظامهای غیرقضایی. عدالت کیفری ناگزیر است از نو توسط دانش تبیین شود.

پس در زیر این ملایمت فزاینده ی مجازاتها ، می توان جابه جایی نقطه ی کاربرد آنها را بازشناخت، و از خلال این جابه جایی ، تمامی قلمرو اُبژه های جدید و تمامی نظام جدید حقیقت و انبوهی از نقش هایی را که تاکنون در اِعمال عدالت کیفری بی سابقه بوده است بازشناخت. دانش، تکنیکها و گفتمانهای «علمی» شکل می گیرند و با روش قدرت تنبیهی درهم می پیچند.

هدف این کتاب ارائهی تاریخ به هم پیوسته ی روح مدرن و قدرت نوین قضاوت کردن است؛ [یعنی] تبارشناسی مجموعه ی پیچیده ی کنونی علمی قضایی که قدرت تنبیه تکیه گاه هایش را از آن می گیرد، توجیه ها و قواعدش را از آن دریافت می کند، اثر هایش را در آن بسط می دهد و غرابتِ مفرطاش را در آن پنهان می کند.

اما این تاریخ روح مدرنِ قضاوت را از چه نظرگاهی می توان نوشت؟ اگر به تحول قواعد حقوقی یا تحول آیینهای دادرسی کیفری بسنده کنیم این خطر وجود دارد که امکان دهیم تغییر در حساسیت جمعی، ترقی انسانگرایی [اومانیسم] یا توسعه یعلوم انسانی به منزله ی امری انبوه ، بیرونی ، ساکن و اولیه در نظر گرفته شود. اگر همچون دورکِم ، صرفاً شکلهای کلی اجتماعی را مطالعه کنیم این خطر وجود دارد که فرایندهای فردی کردن را به منزله ی اصلِ ملایمتِ تنبیهی طرح کنیم، حال آنکه بیشتر یکی از اثرهای تاکتیکهای نوین قدرت و از آن میان، سازوکارهای نوین تنبیهی است. مطالعه ی حاضر از چهار قاعده ی کلی پیروی می کند:

۱. متمرکز نکردن مطالعهی سازوکارهای تنبیهی صرفاً بر اثرهای «سرکوبگر» آنها و جنبهی «مجازات» آنها، بلکه جا دادن دوبارهی این سازوکارها در مجموعهای کامل از اثرهای مثبت و احتمالی آنها، حتا اگر این اثرها در نگاه نخست حاشیهای

<sup>1.</sup> E. Durkheim, "Deux lois de l'évolution pénale" [«دو قانون تحول كيفرى»], Année sociologque IV, 1899-1900.

باشند. بنابراین درنظر گرفتن تنبیه بهمنزلهی یک کارکرد پیچیدهی اجتماعی.

۲. تحلیل روشهای تنبیهی نه به منزله ی پیامدهای ساده ی قواعد حقوقی یا شاخصهای ساختارهای اجتماعی؛ بلکه به منزله ی تکنیکهایی که ویژگی خود را در قلمرو عمومی ترِ سایر روشهای قدرت دارند. درنظر گرفتن مجازاتها از دورنمای تاکتیک سیاسی.

۳. به جای بررسی تاریخ حقوق جزایی و تاریخ علوم انسانی به منزله ی دو مجموعه ی مجزاکه تلاقی شان می تواند اثری خواه مختلکننده خواه مفید بریکی یا دیگری یا شاید بر هر دو داشته باشد، بررسی اینکه آیا زهدانی مشترک و جود ندارد و آیا هر دوی این تاریخها محصولِ یک فرایندِ واحدِ صورت بندیِ «شناخت شناسیک [اپیستمولوژیک] ـ قضایی «نیستند؛ مختصر آنکه جا دادن تکنولوژی قدرت به منزله ی پایه و اصل انسانی [اومانیزه] شدنِ نظام جزایی و شناختِ انسان.

۴. بررسی اینکه آیا ورود روح به صحنهی عدالت کیفری و همراه با آن، الحاقِ مجموعهای از دانش ِ «علمی» به روش قضایی، اثر و نتیجهی تغییر در شیوهی محاصرهی خود بدن توسط مناسبات قدرت نیست.

و روی همرفته، تلاش برای مطالعه ی دگردیسیِ روشهای تنبیهی برپایه ی تکنولوژیِ سیاسی بدن که در آن می توان تاریخ مشترکی از مناسبات قدرت و روابط ابژهای را قرائت کرد. بنابراین، با تحلیل ملایمت کیفری به منزله ی تکنیکِ قدرت، هم می توان فهمید که چگونه انسان، روح، فرد بهنجار یا نابهنجار به منزله ی ابژه های دخالت کیفری جای جرم را گرفتند؛ و هم می توان فهمید که شیوه ی خاصِ به انقیاد در آوردن [assujettis ement] با چه روشی توانست انسان را به منزله ی ابژه ی دانش برای گفتمانی با شأنِ «علمی» متولد کند.

اما ادعا نمی کنم که من نخستین کسی هستم که در این راستا کار کردهاست. ۱

\*

۱. هر اندازه هم که از ژیل دلوز و کار مشترک او با فلیکْسْ گَتاری نقل قول می آوردم و ارجاع می دادم باز هم نمی توانستم بگویم که این کتاب تا چه حد مدیون این دو تن است. همچنین باید به صفحه هایی از کتاب Psychanalysme نوشته ی اِر. کَسْتِل اشاره کنم و نیز از دِین خود به پی یر نورا یاد کنم.

می توان شماری از نکتههای اساسی راهنما را از کتاب بزرگ روشه و کیرشهایْمر بیرون کشید. ۱ نخست باید از این توهم رها شد که نظام کیفری پیش از هر چیز (اگر نه منحصراً) شیوهای برای مجازاتِ جرمها است و نیز از این توهم که نظام کیفری متناسب با شکلهای اجتماعی و نظامهای سیاسی یا عقاید و باورها، می تواند در این نقش خود سختگیر یا باگذشت، مایل به تقاص یا در پی جبران، در خدمتِ پیگرد افراد یا تعیین مسئولیتهای جمعی باشد. بیشتر باید «نظامهای تنبیهی عینی» [concret] را تحلیل کرد و این نظامها را به منزلهی پدیدههایی اجتماعی مطالعه کرد، پدیده هایی که استخوان بندی قضایی جامعه و انتخاب های اخلاقی و بنیادین آن به تنهایی نمی توانند آنها را توضیح دهند؛ باید این نظامها را دوباره در قلمرو کارکردشان جا داد، [یعنی] آنجا که مجازات جرمها عنصری یکه و یگانه نیست؛ باید نشان داد که تدبیرهای امنیتی صرفاً سازوکارهایی «منفی» نیستند که امکان مجازات، جلوگیری، طرد و حذف را می دهند؛ بلکه این تدبیرها به مجموعهای از اثرهای مثبت و مفید مربوطاند و مسئولیت حمایت از این مجموعه را بر عهده دارند (در این راستا، اگر مجازاتهای قانونی برای مجازات کردن جرمها انجام میگیرد در مقابل، تعریف جرمها و پیگرد آنها نیز برای حفظ سازوکارهای تنبیهی و کارکرد آنها انجام میگیرد).

از این دیدگاه، روشه و کیرشهایمر نظامهای متفاوت تنبیهی را با نظامهای تولیدی یی که آن نظامهای تنبیهی در آنها عمل می کنند ارتباط می دهند: بدین ترتیب، نقش سازو کارهای تنبیهی در اقتصادِ بردگی فراهم آوردنِ نیروی کار اضافی و ساختن بردگان «غیر نظامی و مدنی» در کنار بردگان حاصل از جنگها و تجارت است؛ در دوران فئو دالیسم که در آن پول و تولید توسعهی چندانی نیافته بود، شاهد رشد ناگهانی مجازاتهای بدنی هستیم گویی در بیشتر موارد، بدن تنها چیز قابل دسترس است؛ با توسعهی اقتصاد تجاری، دارالتأدیبها (نوانخانه، سپینهویس یا راشپهویس)، کار اجباری و کارگاه کیفری ظاهر شدند. اما از آنجا که نظام صنعتی نیازمند بازار آزادِ نیروی کار بود، سهم کار اجباری در سازوکارهای تنبیهی سده ی نوزدهم کاهش یافت و بازداشت و توقیف با هدف اصلاح جای آن را

<sup>1.</sup> G. Rusche et O. Kirchheimer, Punishment and social structures, 1939.

گرفت. بدون شک، نکتههای بسیاری در مورد این رابطهی دقیق و تنگاتنگ وجود دارد که بایدگفته شود.

اما بدون شک می توان این موضوع کلی را در نظر داشت که در جامعه های ما، نظام تنبیهی را باید در نوعی «اقتصاد سیاسی» بدن جا داد: حتا اگر نظام های تنبیهی به مجازات هایی خشن یا خونین متوسل نشوند، حتا هنگامی که از روشهایی «ملایم» که حبس یا اصلاح می کند استفاده کنند، باز همواره بدن هدف است بدن و نیروهایش، و فایده مندی و مطیع بودن و توزیع و فرمانبرداری این نیروها. به طور قطع، نوشتن تاریخی از مجازات ها برمبنای اندیشه های اخلاقی یا ساختارهای قضایی کاری است مشروع. اما با توجه به این که ادعا می شود هدف مجازات ها چیزی جز روح نهانی مجرمان نیست، آیا باز هم می توان این تاریخ را بر مبنای تاریخی از بدن ها نگاشت؟

تاریخنگاران از دیرباز نگارش تاریخ بدن را آغاز کردهاند. آنان بدن را در حوزه ی نوعی جمعیت نگاری یا آسیب شناسی تاریخی مطالعه کردهاند؛ آنان بدن را جایگاه نیازها و اشتیاقها، مکانِ فرایندهای فیزیولوژیک و سوخت و سازها [متابولیسم]، آماج حملهی میکروبها و ویروسها در نظر گرفته اند: آنان نشان داده اند که فرایندهای تاریخی تا چه حد در آنچه می توان آن راپایهی صرفاً زیست شناختی هستی دانست دخیل اند؛ و این که در تاریخ جوامع چه جایگاهی را باید به «رویدادها» یی زیست شناختی همچون انتشار باسیلها یا طولانی شدنِ مدت زندگی داد. اما بدن مستقیماً در حوزه ای سیاسی جا دارد؛ مناسبات قدرت بر بدن چنگالی بی واسطه می گشاید، آن را محاصره می کند، بر آن داغ می کوبد، آن را رام و تربیت می کند، تعذیب اش می کند، آن را ملزم به انجام کارهایی می کند، به اجرای مراسمی وامی داردش، و نشانه هایی را از آن می طلبد. این محاصره ی سیاسی بدن، مطابقِ مناسباتی پیچیده و دو جانبه، با استفاده ی اقتصادی از بدن پیوند دارد؛ تا حدود مناسباتی پیچیده و دو جانبه، با استفاده ی اقتصادی از بدن پیوند دارد؛ تا حدود می آید؛ منا بدن به منزله ی نیروی مولد است که به محاصره ی قدرت و استیلا در می آید؛ اما بدن تنها در صورتی به منزله ی نیروی کار درمی آید که در چنگال و قبضه ی نظام اما بدن تنها در صورتی به منزله ی نیروی کار درمی آید که در چنگال و قبضه ی نظام اما بدن تنها در صورتی به منزله ی نیروی کار درمی آید که در چنگال و قبضه ی نظام اما بدن تنها در صورتی به منزله ی نیروی کار درمی آید که در چنگال و قبضه ی نظام

<sup>1.</sup> Cf. E. Le Roy-Ladurie, "I'histoire immobile" [«تاریخ بی حرکت»], Annales, mai-Juin 1974.

انقیاد باشد (نظامی که در آن، نیاز نیز یک ابزار سیاسی است که بهدقت مرتّب، محاسبه و بهرهبرداری شدهاست)؛ بدن تنها در صورتی به نیرویی مفید بدل میشود که هم بدنی مولّد باشد و هم مقید. چنین انقیادی صرفاً با ابزارهای خشونت یا ایده ئولوژی به دست نمی آید؛ این انقیاد می تواند کاملاً مستقیم و جسمانی [فیزیکی] باشد، نیرو را علیه نیرو به کار گیرد، بر عنصرهایی مادی تکیه کند، اما با این حال خشن نباشد؛ چنین انقیادی می تو اند محاسبه شود، سازمان یابد، از لحاظ تکنیکی سنجیده شود، می تواند ظریف باشد، از سلاح و از ارعاب [ترور] استفاده نکند، و با این حال همچنان مقولهای جسمانی باقی بماند. به عبارت دیگر، ممکن است «دانشی» از بدن وجود داشته باشد که دقیقاً علم عملکرد بدن نیست، و تسلطی بر نیروهای بدن وجود داشته باشد که چیزی بیشتر از توانایی غلبه بر این نیروها است: این دانش و این تسلط آن چیزی را شکل میدهند که می توان آن را تکنولوژی سیاسی بدن خواند. البته این تکنولوژی گستردهاست و بهندرت در گفتمانی پیوسته و نظام مند ضابطه بندی می شود؛ این [تکنولوژی] اغلب از قطعه ها و تکه هایی تشکیل می شود؛ این تکنولوژی مجموعهای از ابزارها یا روشهای ناهماهنگ را به كار مى اندازد. اين تكنولوژي بهرغم انسجام نتيجه هايش، اغلب چيزي جز شناخت و کاربردِ ابزارها به شکلهای گوناگون نیست. بهعلاوه، این تکنولوژی را نه در نوع معینی از نهاد می توان جا داد، نه در دستگاهی دولتی. بلکه این هر دو به این تکنولوژی متوسل میشوند؛ از برخی از روشهای آن استفاده میکنند، به برخی از این روشها بها میدهند و برخی از آنها را تحمیل میکنند. اما خود این تکنولوژی از لحاظ سازوكارها و اثرهايش، در سطح كاملاً متفاوتي قرار دارد. به عبارتي، آنچه این دستگاهها و نهادها به کار می اندازند یک خُرده فیزیک قدرت است، اما قلمرو اعتبار آن به نوعی در میان این عملکردهای بزرگ و خود بدنها با مادیت و نيروهايشان جا ميگيرد.

اما مطالعهی این خُرده فیزیک مستلزم آن است که قدرتِ اِعمال شده در آن نه به منزلهی یک خاصیت، بلکه به منزلهی یک استراتژی در نظر گرفته شود، و اثرهای استیلایی این قدرت نه به یک «تصاحب» بلکه به تربیبات، مانورها، تاکتیکها، تکنیکها و عملکردها نسبت داده شود؛ مستلزم آن است که این قدرت را نه به منزلهی امتیازی که می توان از آن برخوردار شد، بلکه به منزلهی شبکهای از

مناسبات همواره در حال گسترش و فعالیت دید؛ مستلزم آن است که نبردی دائمی الگوی این قدرت دانسته شود و نه قراردادی که معاملهای را انجام میدهد یا فتحی که قلمروی را تسخیر میکند. روی همرفته باید پذیرفت که این قدرت اِعمال میشود و نه تصاحب، و این قدرت «امتیاز» کسب شده یا حفظ شده ی طبقه ی حاکم نیست، بلکه اثر و نتیجهی کلی موقعیتهای استراتژیک این طبقه است \_ اثری که موقعیت کسانی که تحت سلطه اند آن را آشکار و گاه همراهی میکند. وانگهی این قدرت بر کسانی که «آن را ندارند»، صرفاً بهمنزلهی اجبار یا ممنوعیت اِعمال نمی شود؛ [بلکه] این قدرت آنان را محاصره میکند و از طریق و از خلال آنان میگذرد؛ این قدرت بر آنان تکیه میکند، درست همانگونه که آنان نیز در مبارزهی خود علیه قدرت، بهنوبهی خود بر چنگالهایی که قدرت بر آنان می اندازد تکیه می کنند. این بدان معنا است که این روابط تا اعماق جامعه پیش می رود، که این روابط در روابط میان دولت و شهروندان یا در مرز میان طبقات جا ندارد و این روابط صرفاً به باز تولید شکل كلى قانون يا دولت در سطح افراد، بدنها، حركتها و رفتارها بسنده نمىكند؛ بدان معنا است که گرچه پیوستگی و تداوم وجود دارد (در حقیقت، این روابط بدین صورت و براساس سلسلهی کاملی از چرخدنده های پیچیده مفصل بندی می شود) [اما] تشابه یا همتایی وجود ندارد، بلکه [تمایز و] ویژگی سازوکار و شیوه وجود دارد. سرانجام اینکه این روابط تکمعنایی نیستند؛ این روابط نقطههای بیشمار رویارویی و کانونهای بی ثباتییی را که هر یک خطرهای خود را دارد تبیین میکنند، خطرهای درگیری، مبارزه، و واژگونی دستکم موقتیِ مناسبات نیروها. پس واژگونی این «خُردهقدرتها» از قانونِ همه یا هیچ پیروی نمی کند؛ این واژگونی یک بار برای همیشه باکنترل و نظارت نوین دستگاهها یا با عملکردی نوین یا با تخریب نهادها به دست نمی آید؛ در عوض، هیچیک از مقاطع معین این واژگونی در تاریخ ثبت نمی شود مگر با اثرهایی که این واژگونی بر تمامی شبکهای که در آن گرفتار شده، میگذارد.

شاید همچنین باید از تمامی آن سنتی دست کشید که این تصور را ایجاد میکند که دانش تنها در آنجایی می تواند وجود داشته باشد که مناسبات قدرت در تعلیقاند و دانش صرفاً بیرون از حکمها و اقتضاها و منافعاش می تواند توسعه یابد. شاید باید از این باور دست کشید که قدرت دیوانه می کند و دست کشیدن از قدرت یکی از

شرایط دانایی است. بلکه باید پذیرفت که قدرت دانش را تولید می کند (و نه صرفاً با مهیا کردن شرایط برای دانش به دلیلِ خدمت دانش به قدرت، و نه صرفاً با استفاده از دانش به دلیلِ مفید بودنِ آن)؛ باید پذیرفت که قدرت و دانش مستقیماً بر یکدیگر دلالت دارند؛ باید پذیرفت که نه مناسبات قدرتی بدون ایجادِ حوزهای از دانشِ همبسته با آن وجود دارد و نه دانشی که مستلزم مناسبات قدرت نباشد و در عین حال، مناسبات قدرت را پدید نیاورد. پس نباید این مناسبات «قدرت دانش» را بر اساس سوژه [فاعل]ی شناخت تحلیل کرد، سوژهای که یا از نظام قدرت رها است یا شیوههای شناخت را بهمنزلهی اثرهای بسیارِ این استلزامهای بنیادینِ قدرت دانش و دگرگونیهای تاریخیشان بهشمار آورد. مختصر آنکه فعالیت سوژهی شناخت و دگرگونیهای تاریخیشان بهشمار آورد. مختصر آنکه فعالیت سوژهی شناخت نیست که دانش، خواه دانشی مفید برای قدرت یا سرکش در برابر آن، را تولید می کند بیست که دانش، خواه دانشی مفید برای قدرت یا سرکش در برابر آن، را تولید می کند بیست که این دانش قدرت، فرایندها و مبارزههایی که از خلالِ آن می گذرند و قدرت دانش از آنها شکل می گیرد است که شکلها و حوزههای احتمالیِ شناخت را تعیین می کنند.

بنابراین، تحلیل محاصره ی سیاسی بدن و خُرده فیزیک قدرت مستلزم آن است که (در مورد قدرت) از تضاد خشونت ایده تولوژی، از استعاره ی مالکیت، از الگوی قرارداد یا از الگوی فتح دست کشید؛ و در مورد دانش مستلزم آن است که از تضاد آنچه «ذی نفع» است و آنچه «غیرذی نفع»، از الگوی شناخت و تقدم سوژه دست کشید. با وام گرفتن واژه ای از پِتی و معاصران اش، اما در معنایی متفاوت با آنچه اینان در سده ی هفدهم به این واژه می دادند، می توان نوعی «کالبدشناسی» [«آناتومی»] سیاسی را به تصور آورد. این [کالبدشناسی] نه مطالعه ی یک کشور اورد. این ایب مینزله ی «بدن» (باعنصرها، منابع و نیروهایش) است و نه مطالعه ی بدن و محیط پیرامون اش به منزله ی کشوری کوچک. در این کالبدشناسی، «بدن سیاسی» به منزله ی مجموعه ای از عنصرهای مادی و تکنیکهایی بررسی می شود که به مثابه به منابدی مجموعه ای از عنصرهای مادی و تکنیکهایی بررسی می شود که به مثابه مناسبات قدرت و دانش به کار می آید، مناسباتی که بدنهای انسانی را محاصره می کند و این بدنها را با بدل کردن به ابژه های دانش، به انقیاد در می آورد می کند و این بدنها را با بدل کردن به ابژه های دانش، به انقیاد در می آورد [assujettir].

منظور جا دادن تکنیکهای تنبیهی در تاریخ این بدن سیاسی است \_ خواه این تکنیکها بدن را در آیین تعذیب در چنگال بگیرد، خواه روح را مورد خطاب قرار دهد. منظور آن است که روشهای کیفری را بیشتر به منزله ی فصلی از کالبدشناسی سیاسی درنظرآوریم تا به منزله ی نتیجه ای از نظریه های قضایی.

کانتروویتس پیش از این، تحلیل قابل ملاحظه ای از «بدنِ پادشاه» ارائه داده بود: بدنی دوگانه منطبق بر الهیاتِ قضاییِ قرون وسطا، چه، شاه علاوه بر عنصری گذرا که به دنیا می آید و می میرد، دارای عنصر دیگری است که در طول زمان بی تغییر می ماند و به منزله ی تکیه گاه جسمانی و در عین حال ناملموس قلمرو پادشاهی حفظ می شود؛ حول این دوگانگی که در اساس به الگوی مسیحیت نزدیک است، یک شمایل نگاری، یک نظریه ی سیاسیِ سلطنت، سازوکارهایی قضایی که شخص شاه را از اقتضاهای تاج و تخت متمایز می کنند و در عین حال به آن پیوند می دهند، و نیز تمامی آن آیینی سازمان می یابد که در تاجگذاری، مراسم به خاک سپاری و مراسم فرمانبرداری به اوج خود می رسد. در قطب دیگر، می توان جاگرفتن بدنِ می اندازد، و گفتمانِ نظریِ تمام عیاری را فرا می خواند، آن هم نه برای پی ریزی می اندازد، و گفتمانِ نظریِ تمام عیاری را فرا می خواند، آن هم نه برای پی دیزی که از کسانی نشان دارد که محکوم به تنبیه شدناند. محکوم در تیره ترین منطقه ی قلمرو سیاسی، سیمای قرینه و وارونه ی شاه را تصویر می کند. می بایست آن چه را می توان به احترام کانتروویتس «کمینه ی بدنِ محکوم» نامید، تحلیل کرد.

اگر اضافه قدرت شاه دو پاره شدن بدن او را موجب می شود آیا قدرت مازادی که بر بدن محکوم اِعمال می شود نوع دیگری از دو پاره گی را موجب نمی شود؟ به گفته ی مابلی، دو پاره شدنِ یک غیر بدن، دو پاره گی یک «روح». پس تاریخِ این «خُرده-فیزیکِ» قدرت تنبیهی نوعی تبارشناسی یا بخشی از تبارشناسی «روحِ» مدرن خواهد بود. به جای آن که این روح را بقایای بازفعال شدنِ یک ایده تولوژی به شمار آوریم، باید آن را همبسته ی کنونی نوعی تکنولوژی قدرت بر بدن ببینیم. نباید گفت که روح تو هم یا تأثیری ایده تولوژیک است. برعکس، روح وجود دارد، نباید گفت که روح تو هم یا تأثیری ایده تولوژیک است. برعکس، روح وجود دارد،

<sup>1.</sup> E. Kantorowitz, The king's two bodies, 1959.

روح واقعیتی دارد، و همواره با عملکردِ قدرت، در پیرامون و بر سطح و درونِ بدن تولید می شود، قدرتی که بر تنبیه شدگان اِعمال می شود ـ و به طور کلی تر، بر کسانی اعمال می شود که مراقبت می شوند، بر کسانی که تربیت و اصلاح می شوند، بر دیوانگان، بر کودکان، بر دانش آموزان، بر دارالتأدیبیها، بر کسانی که به دستگاه تولید بسته می شوند و در تمام طول زندگی شان کنترل می شوند. واقعیت تاریخی این روح برخلاف روح بازنموده در الهيات مسيحي، خطاكار و قابل تنبيه بهدنيا نمي آيد، بلكه بیشتر زادهی َروشهای تنبیه و مراقبت و مجازات و اجبار است. این روح واقعی و غیرجسمانی به هیچرو جوهر [substance] نیست؛ بلکه عنصری است که در آن اثرهای نوعی قدرت و ارجاعی به یک دانش به یکدیگر پیوند میخورند، چرخدندهای که از رهگذر آن، مناسباتِ قدرتْ دانشی ممکن را موجب میشود و دانش اثرهای قدرت را تداوم میبخشد و تقویت میکند. براساس این واقعیت مرجع، مفهومهای گوناگونی پسیریزی شده و حوزههای تحلیل مجزا شدهاند: روان، ذهنیت [سوبژکتیویته]، شخصیت، آگاهی و غیره؛ براساس این واقعیت مرجع، تکنیک ها و گفتمان های علمی بنا شده اند؛ بر پایهی آن، ادعاهای اخلاقی انسانگرایی [اومانیسم] شکل گرفتهاند. اما نباید دچار اشتباه شد: برخلاف توهّم متألهان، انسان واقعی، [این] ابژهی دانش، تأمل فلسفی یا دخالت تکنیکی جایگزین این روح نشده است. انسانی که از او برای ما سخن میگویند و ما را به آزادسازیاش فررا میخوانند، پیشاپیش در خودش معلولِ انقیادی [assujettissement] بهمراتب عميق تر از خويش است. «روح»ی که در او ساکن است و به او هستی میدهد، خود قطعهای است در تسلطی که قدرت آن را بر بدن اعمال میکند. روح معلول و ابزار کالبدشناسی سیاسی است؛ روح زندان بدن است.

\*

شاید این نکته را که تنبیه در کل، و زندان به طور خاص، به تکنولوژی سیاسی بدن مربوط است، بیشتر از زمان حال آموخته باشم تا از تاریخ. در سالهای اخیر تقریباً در سرتاسر جهان، شورشهایی در زندانها رخ داده است. به طور قطع، در هدفها، شعارها و مسیر آنها چیز ناسازهای [paradoxal] وجود دارد. اینها شورشهایی بود علیه تمامی مشقتِ جسمی در بیش از یک سده ی گذشته: علیه

سرما، خفقان و تراکم جمعیت، علیه دیوارهای فرسوده، گرسنگی و کتک. اما همچنین شورشهایی بود علیه زندانهای نمونه، علیه داروهای آرامبخش، علیه در انزوا قرار دادن، علیه خدمات پزشکی یا آموزشی. آیا هدفهای این شورشها صرفاً مادی بود؟ یا اینکه شورشهایی بود متناقض، هم علیه سلب حق، هم علیه آسایش، هم علیه نگهبانان، هم علیه روان پزشکان؟ در واقع، در تمامی این جنبشها، بدن و چیزهای مادی مورد نظر بود، همانگونه که در این گفتمانهای بی شماری که زندان از ابتدای سده ی نوزدهم بدین سو پدید آورده نیز همانها مورد نظر است. همین مادیتهای خُرد و ناچیز است که این گفتمانها و شورشها، این خاطرهها و دشنامها را پدید آوردهاست. هر کسی آزاد است که این شورشها را چیزی جز مطالبههایی کور نبیند یا به وجود استراتژی هایی غریب در آن ها ظن برد. در واقع، آن ها شورشی بود در سطح بدنها، عليه خودِ بدنِ زندان. مسئله اين نبود كه زندان محيطى است بیش از اندازه خشن و یا بیش از اندازه ضدعفونی، بیش از اندازه ابتدایی یا بیش از اندازه پیشرفته، بلکه مسئله مادیت زندان بهمنزلهی ابزار و بُردار قدرت بود؛ همین تکنولوژی قدرت بر بدن بود که تکنولوژی «روح» ـ تکنولوژی مربیان، روان شناسان و روان پزشکان ـ موفق نشد آن را پنهان کند یا جبران کند، آن هم به این دلیل قاطع که تکنولوژی روح چیزی جز یکی از ابزارهای تکنولوژی قدرت بر بدن نیست. قصد من نگارش تاریخ این زندان به همراه تمامی محاصرههای سیاسی بدن است که زندان آنها را در معماری بستهی خودگرد می آورد. آیا می خواهم این تاریخ را با یک زمانستیزی [anachronisme] ناب بنویسم؟ اگر منظور از زمانستیزی نگارش تاریخ گذشته در قالب واژگانِ حال باشد، خیر. [ولی] اگر منظور از زمانستیزی نگارش تاریخ حال است، آری. ا

۱. من تولد زندان را صرفاً در نظام جزایی فرانسه مطالعه میکنم. تفاوتهای موجود در توسعههای تاریخی و نهادها ورود به جزئیات را بیش از حد دشوار میسازد و تلاش برای بازسازی این پدیده ی کلی را بیش از اندازه طرحگونه [شماتیک] میکند.

## فصل دوم

## نمايش تعذيبها

فرمانِ سال ۱۶۷۰ شکلهای روش کیفری را تا انقلاب [۱۷۸۹ فرانسه] تعیین کرده بود. این فرمان پایگانبندی مجازاتها را بدین ترتیب وضع کرد: «مرگ، استنطاق همراه با شكنجه تاكسب حجت و دليل، زندان با اعمال شاقه، شلاق، اعتراف به جرم در ملأعام، تبعید». بنابراین، اینها بخش قابل ملاحظهای از کیفرهای جسمانی بود. این کیفرهای جسمانی بسته به آداب و رسوم، ماهیت جرمها و وضعیت محکوم تغییر میکرد. «کیفر مرگ تمامی اقسام مرگ را شامل می شود. ممکن است برخی به دارزدن محکوم شوند، برخی دیگر دست یا زبانشان بریده یا زبانشان سوراخ شود و بعد به دار آویخته شوند؛ برای جرمهای سنگین تر، ممکن است برخی زنده زنده خُرد و شکسته شوند و پس از شکسته شدن اعضای شان، روی چرخ مىمانند تا بميرند؛ برخى تا زمان مرگ نحرد و شكسته شوند، برخى خفه شوند و سپس نُحرد و شکسته شوند، برخی زنده زنده سوزانده شوند، برخی ابتدا خفه و سپس سوزانده شوند؛ برخی زبانشان بریده یا سوراخ شود و بعد زنده زنده سوزانده شوند؛ برخی با چهار اسب کشیده شوند، برخی سرشان قطع شود و سرانجام برخی سرشان خُرد و شکسته شود.» و سولاژ بهطور گذرا اضافه می کند که کیفرهای سبک تری نیز وجود دارد که این فرمان به آنها اشاره نمیکند: جبران خسارت، اخطار، توبیخ، زندان کوتاهمدت، ممنوعیت ورود به منطقهای معین، و سرانجام

<sup>1.</sup> J. A. Soulatges, Traité des crimes, 1762, I, p. 169-171.

مجازاتهای نقدی \_ جریمه یا ضبط اموال.

با این حال، نباید به اشتباه افتاد. میان این زرادخانهی وحشت و روش ِ روزمرهی كيفرى فاصلهى زيادى وجود داشت. تعذيب بههيچرو رايجترين كيفر نبود. البته ممکن است امروزه از دید ما، نسبتِ حکمهای مرگ در نظام جزایی عصر کلاسیک زیاد به نظر رسد: حکمهای صادر شده در شاتوله بین سالهای ۱۷۵۵ تا ۱۷۸۵ شامل نه تا ده درصد مجازات اعدام بود \_ چرخ، چوبهی دار یا تل هیزم ۱؛ دیوان خانهی فلانْدُر از میان ۲۶۰ حکم صادر شدهی خود بین سالهای ۱۷۲۱ تا ۱۷۳۰، ۳۹ حکم مرگ صادر کرد (و از میان ۵۰۰ حکم خود بین سالهای ۱۷۸۱ تا ۱۷۹۰، ۲۶ حکم مرگ۲). اما نباید فراموش کرد که دادگاهها راههای بسیاری برای تخفیف سختگیری های نظام جزایی معمول می یافتند، چه با امتناع از پیگرد جرم هایی که مجازاتهایی بیش از حد شدید و سنگین را میطلبید، چه با تغییر و اصلاح توصيف قضايي جرم؛ گاهي نيز خودِ قدرت سلطنتي تعيين ميكرد كه چنين فرمانِ بهشدت سختگیرانهای به دقت اجرا نشود. مدر حال، بخشی اعظمی از حکمها شامل تبعید یا جریمهی نقدی بود: در حکمهای قضایییی همچون حکمهای قضایی شاتوله (که فقط با جرمهای بسیار سنگین سر و کار داشت) بیش از نیمی از كيفرها بين سالهاى ١٧٥٥ تا ١٧٨٥ شامل تبعيد بود. اما بخش اعظمى از اين كيفرهاى غيربدني باكيفرهايي الحاقي و ضميمهاى كه شامل حدى از تعذيب بود همراه می شد: نمایش در ملاًعام، پیلوری، طوق، شلاق، داغ زدن؛ این قاعده در مورد همهی محکومان به اعمال شاقه یا زنان محکوم به محکومیتی معادل آن \_محرومیت از آزادی و کار اجباری در بیمارستان \_ صادق بود؛ تبعید اغلب پیشاپیش با نمایش در ملاعام و زدن داغ همراه بود؛ گاهی جریمهی نقدی با شلاق همراه می شد. تعذیب نه فقط در اعدامهای بزرگ تشریفاتی بلکه در این شکل

<sup>1.</sup> Cf. l'article de P. Petrovitch, in Crime et criminalité en France XVII<sup>e</sup>, XVIII<sup>e</sup> siècle, 1971, p.226 et suiv.

<sup>2.</sup> P. Dautricourt, La Criminalité et la répression au Parlement de Flandre, 1721-1790 (1912).

۳. و این همان چیزی است که شوازُل درباره ی بیانیه ی سوم اوت ۱۷۶۴ در مورد ولگردان به آن اشاره کرد: Thoiseul, Mémoire expositif. B. N. ms. 8129 Fol 128-129.

ضمیمهای نیز سهم مهم خود را در نظام جزایی آشکار میکرد: همهی کیفرهای تقریباً شدید باید با شکنجه همراه می شد.

تعذیب چیست؟ ژوکور در مقالهای در دانش نامه [Encyclopédie] تحت عنوانِ «تعذیب» ["supplice"] می گوید: «کیفری بدنی، دردناک و کم و بیش بی رحمانه»، و می افزاید: «پدیده ای غیرقابل توضیح که گستره ی تخیل انسان ها از بربریت و بى رحمى مى سازد.» تعذيب شايد غيرقابل توضيح باشد، اما بهطور قطع، بى قاعده و وحشیانه نیست. تعذیب یک تکنیک است و نباید با نهایت شدتِ خشم و غضب تهی از قانون همانند شود. یک کیفر برای آنکه تعذیب باشد باید از سه معیار اصلی پیروی کند: نخست باید کمیّت معینی از درد را ایجاد کند که بتوان اگر نه دقیقاً آن را اندازه گیری کرد، دست کم آن را تخمین زد و مقایسه و پایگانبندی کرد؛ مرگ زمانی تعذیب خواهد بود که صرفاً محرومیت از حق زندگی نباشد، بلکه علت و پایان درجهبندیِ محاسبه شده ی درد باشد: از گردن زدن گرفته که درد را با یک حرکت و به یک لحظه میرساند: درجهی صفر تعذیب ـ تا دار زدن، تـل هـیزم و چـرخ کـه همگی جان کندن را طولانی میکنند، و سرانجام چهارشقه کردن که درد را تقریباً تا بی نهایت به درازا می کشد؛ مرگ تعذیب هنر نگهداری زندگی در درد است، آن هم از طریق تقسیم زندگی به «مرگِ هزارباره» و رساندن به «شدیدترین جان کندن» ا پیش از آنکه زندگی به پایان رسد. تعذیب بر هنرِ کمّی درد استوار است. اما حتا چیزی بیش از آن: تولیدِ بقاعده ی درد است. تعذیب نوع آسیب بدنی و کیفیّت و شدت و طول مدت درد را به شدتِ جرم، شخصِ مجرم و مرتبهی قربانیان آن پیوند میدهد. مجموعه قوانین قضایی درد وجود دارد؛ کیفر آنهنگام که تعذیب میکند، بهطور اتفاقى يا يكجا بر بدن وارد نمى شود؛ اين كيفر مطابق قواعدى مُفصل محاسبه مى شود: تعداد ضربه هاى شلاق، جاى زدنِ داغ، طول مدت جان كندن روى تل هيزم یا روی چرخ (دادگاه تصمیم میگیرد که آیا بهجای جان کندن، مجرم بهتر است بی درنگ خفه شود یا نه، و چه زمانی باید دست به این ترحم زد)، نوع قطع عضو (بریدن دست، سوراخ کردن لبها یا زبان). تمامی این عنصرهای گوناگون کیفرها را چندگانه میسازند و با توجه به نوع دادگاهها و جرمها، با یکدیگر ترکیب میشوند:

Olyffe, An Essay to prevent capital crimes, 1731.

رسی می گوید: «شعرهای دانته وارد قانون شد»؛ در هر حال، دانش جسمی کیفری قدمتی طولانی داشت. به علاوه، تعذیب بخشی از یک آیین است. تعذیب عنصری است درمراسم تنبیهی که به دو اقتضا پاسخ می دهد. تعذیب باید بر قربانی[اش] نشانه گذاری کند: هدف از تعذیب آن است که چه با زخمی که بر بدن بر جا می گذارد و چه با نمایشی که با آن همراه است، قربانی اش را بدنام کند؛ تعذیب حتا اگر کارکردش «تطهیر» جرم باشد، آشتی نمی دهد؛ تعذیب پیرامون، یا به عبارت بهتر، بر بدن خود محکوم نشانه هایی را بر جا میگذارد که نباید محو شوند؛ در هر حال، حافظهی انسانها خاطرهی نمایش در ملأعام، پیلوری، شکنجه و دردی راکه به اندازهی کافی مشاهده شده حفظ می کند. از دیدگاه عدالت که تعذیب را تحمیل میکند، تعذیب باید چشمگیر باشد و همگان آن را تقریباً بهمنزلهی پیروزی عدالت مشاهده کنند. حتا زیاده روی در خشونتهای اِعمال شده عنصری از شکوه و عظمت عدالت است: این که مجرم زیر ضربه ها ناله و فریاد می کند، جنبه ای ننگ آور نیست، [بلکه] این خود مراسم عدالت است که در نیرویش آشکار می شود. بدون شک، از همین رواست که پس از مرگ نیز تعذیبهایی اِعمال می شود: جسدها سوزانده می شود، خاکسترها بر باد داده می شود، بدن ها درون سبد کشیده می شود و در کنار جادهها به نمایش گذارده می شود. عدالت در ورای تمامی دردهای ممکن، بدن را تعقیب میکند.

تعذیب کیفری همه ی انواع تنبیه بدنی را شامل نمی شود: تعذیب کیفری نوع متمایزی از تولیدِ درد است، آیینی است سازمان داده شده برای نشانه گذاریِ قربانیان و نمایشِ قدرتی که تنبیه می کند؛ و نه غضبِ عدالتی که با فراموش کردن اصول خود، هرگونه خویشتن داری را از کف می دهد. در «زیاده روی ها»ی تعذیب ها، اقتصادِ تمام عیاری از قدرت به کار گرفته می شود.

\*

بدن تعذیب شده نخست در مراسم قضایییی جا میگیرد که باید حقیقتِ جرم را در برابر دید همگان تولید کند.

در فرانسه همانند بیشتر کشورهای اروپایی به استثنای کاملاً بارز انگلستان به تمامی آیین دادرسی کیفری تا زمان صدور حکم مخفی میماند: یعنی نه تنها برای

عموم بلکه برای خود متهم نیز تاریک بود. آیین دادرسی بدون متهم یا دستکم بدون اطلاع او از اتهام و آثار و نشانههای مجرمیت و شهادتها وادّله انجام می گرفت. در نظم عدالت کیفری، دانستن امتیاز مطلق پیگرد بود. حکم سال ۱۴۹۸ در مورد بازپرسی چنین میگوید: «با بیشترین دقت و بیشترین مخفیکاری ممکن». مطابق فرمان سال ۱۶۷۰ که سختگیری دورهی پیشین را خلاصه و در برخی موارد تشدید میکرد، متهم نمی توانست به اسناد دادرسی دست یابد، از هویت افشا کنندگان و اتهامزنندگان آگاه شود، پیش از رد صلاحیت شاهدان از محتوای شهادتها با خبر شود، تا آخرین لحظهی دادگاه نمی توانست از علل و موانع مجازات " استفاده کند، و چه برای اطمینان یافتن از بقاعده بودنِ آیین دادرسی و چه برای مشارکت در موضوع دفاعیه، وکیل داشته باشد. در مقابل، قاضی حق داشت که اتهام زدنها و سخنچینیهای بینام را دریافت کند، ماهیت دادخواست را از متهم پنهان کند، به شیوهای خدعه آمیز از متهم پرس وجو کند و از روشهای القایی استفاده کند. ۱ قاضی به تنهایی و با تمام قدرت، حقیقتی را شکل می داد که با آن متهم را محاصره می کرد؟ و قضّات این حقیقت را حاضر و آماده و در قالب اسناد و گزارشهای کتبی دریافت مى كردند؛ براى آنان اين عنصرها به تنهايى حجت بود؛ قضّات فقط يكبار متهم را ملاقات میکردند، آنهم برای بازجویی از او پیش از صدور حکم. شکل مخفیانه و کتبی آیین دادرسی به این اصل بازمی گردد که خلق حقیقت در موضوع کیفری، حق مطلق و قدرت انحصاری پادشاه و قضّاتاش بود. اِرو می پنداشت که ریشهی این آیین دادرسی (که در اساس در سدهی شانزدهم شکل گرفته بود) «ترس ازبلواها و جار و جنجالها و هلهلههایی بود که معمولاً مردم به راه می انداختند، ترسی که از بی نظمی، خشونت و طغیان علیه شاکیها و حتا علیه قضّات وجود داشت<sub>»</sub>۲؛ در

<sup>#</sup> faits justificatifs : علل و موانع مجازات که با وجود ارتکاب جرم مانع از مجازات مرتکب است (فرهنگ حقوقی کاتبی). ـ م.

۱. تا سده ی هجدهم، بحثهایی طولانی بر سر این نکته وجود داشت که آیا جایز است قاضی در جریان پرس و جوهای خدعه آمیز، از وعده و وعیدهای دروغی، دروغ یا کلمههایی دوپهلو استفاده کند یا نه. اخلاق شناسی تمام عیار در ریاکاری قضایی.

<sup>2.</sup> P. Ayrault, L'Ordre, formalité et instruction judiciaire, 1. III, chap. LXXII et chap. LXXIX.

برابر عدالت پادشاه، همهی صداها باید خاموش شود.

اما بهرغم مخفی کاری، باید برای خلق حقیقت از برخی قاعده ها پیروی می شد. مخفی کاری حتا مستلزم تبیین الگویی سفت و سخت برای اثبات کیفری بود. سنتِ تمام عیاری که به میانه ی قرون وسطا بازمی گشت و حقوق دانان بزرگ رنسانس بهطور قابل ملاحظهای آن را گسترش داده بودند، ماهیت و کارایی حمجت را معین کرد. حتا در سده ی هجدهم نیز معمولاً تمایزهایی مانند این تمایزها یافت می شد: حجتهای حقیقی، مستقیم یا مشروع (برای نمونه گواهی شاهدان) و حبجتهای غیر مستقیم، حدسی و ساختگی (براساس برهان و دلیل)؛ یا حجتهای آشکار، حجتهای قابل ملاحظه، حجتهای ناکامل یا خفیف '؛ یاحجتهای «مبرم یا ضروری» که جایی برای شک کردن به حقیقتِ فعل باقی نمیگذارد (اینها حجتهایی «کامل»اند: برای نمونه، دو شاهد درستکار تأیید میکردند که متهم را با خنجری برهنه و خونین در دست دیدهاند که از همان مکانی خارج شده که کمی بعد،بدن خنجر خوردهی مقتول در آنجا پیدا شدهاست)؛ نشانههای نزدیک یا حجتهای نیمه کامل که مادامی که متهم خلاف آنها را با ارائه ی حجتی ثابت نکرده، می توان آنها را درست و حقیقی تلقی کرد (حجت «نیمه کامل» مانند تنها یک شاهد عینی یا تهدید به مرگ پیش از ارتکاب قتل)؛ و سرانجام نشانههای دور یا «قراین» که فقط شامل رأی و نظر مردم است (شایعه، فرار مظنون، آشفتگی مظنون به هنگام بازجویی، و غیره ۲). اما این تمایزها صرفاً باریک بینی هایی نظری نیستند، بلکه کارکردی عملی دارند. نخست به این دلیل که هر یک از این نشانهها، در خود و بهطور مجزا، می تواند نوع معینی از اثر قضایی داشته باشد: حجتهای کامل مى توانند هر محكوميتى را به دنبال داشته باشند؛ حجت هاى نيمه كامل مى توانند کیفرهای بدنی را به دنبال داشته باشند اما هرگز به مجازات مرگ منجر نمی شوند؛ و نشانههای ناکامل و خفیف برای دادن حکم علیه مظنون، انجام تحقیقات بیشتر در مورد او یا تحمیل جریمهی نقدی بر او کافی بود. دوم به این دلیل که این تمایزها مطابق قواعد دقیق محاسبه، با یکدیگر ترکیب میشوند: دو حجت نیمه کامل

<sup>1.</sup> D. Jousse Traité de la justice criminelle, 1771, I, p. 660.

<sup>2.</sup> P. F. Muyart de Vouglans, Institutes au droit criminel, 1757, p. 345-347.

مى توانند يک حجت كامل را تشكيل دهند؛ قراين به شرط آنكه چند تا باشند و با یکدیگر همخوانی داشته باشند، می توانند با هم ترکیب شوند و یک نیمه حجت را تشکیل دهند؛ اما هر قدر هم که زیاد باشند هرگز نمی توانند به تنهایی معادل یک حجت کامل باشند. پس یک حساب کیفری وجود دارد که در بسیاری از موارد دقیق است اما در عین حال حاشیهای برای بحثهای بسیار باقی میگذارد: آیا برای صدور حکم مرگ، یک حجت کامل کافی است یا باید این حجت را با نشانههایی خفیف تر همراه کرد؟ آیا دو نشانهی نزدیک همواره معادل یک حجت کامل اند؟ آیا [برای یک حجت کامل] سه نشانهی نزدیک یا ترکیبی از نشانههای نزدیک با نشانههای دور ضروری نیست؟ عنصرهایی وجود دارند که نمی توانند نشانه باشند مگر برای برخی جرمها و در برخی شرایط و نسبت به برخی اشخاص (بنابراین شهادت یک ولگرد باطل است؛ برعکس وقتی شهادت از سوی «شخصی برجسته» یا از سوی اربابی در مورد جرم خدمتكارش باشد تقویت می شود). در این جا با یک حساب تنظیم شده براساس اخلاق شناسى كه كاركردش تبيين چگونگى شكلگيرى يك حجت قضايى است روبهروایم. از یک سو، این نظام «حجتهای قانونی» حقیقت در حوزهی کیفری را به نتیجهی هنری پیچیده بدل میکند؛ این نظام از قواعدی پیروی میکندکه فقط متخصصان مى توانند آنها را بشناسند؛ و در نتيجه، اين نظام اصل مخفى كارى را تقویت میکند. «کافی نیست که قاضی همان یقینی را داشته باشد که هر آدم معقولی می تواند داشته باشد... هیچ چیز اشتباه تر از این شیوه ی قضاوت نیست، [شیوهای] که در حقیقت، چیزی جز عقیدهای کم و بیش موجه نیست. اما از سوی دیگر، این نظام «حجتهای قانونی» الزامی است سفت و سخت برای قنصًات؛ در صورت نبود چنین قاعدهمندی یی، «هر حکمی نسنجیده خواهد بود، و به نوعی مى توان گفت كه حتا اگر متهم در حقيقت مجرم هم باشد اين قيضاوت نادرست خواهد بود.» روزی خواهد آمد که غرابت این حقیقت قیضایی بهنظر رسوایی

Poullain du parc, Principes du droit français selon les coutumes de Bretagne, 1767-1771, t. XI, p. 112-113. Cf A. Esmein, Histoire de la procédure criminelle en France, 1882, p. 260-283; K. J. Mittermaier, Traité de la preuve, trad, 1848, p. 15-19.

برانگیز رسد: گویی عدالت نباید از قواعد حقیقت مشترک پیروی می کرد: «نیمه حجت در علوم قابل اثبات چه معنایی می تواند داشته باشد؟ نیمه حجت در هندسه یا جبر چه می تواند باشد؟» اما نباید فراموش کرد که این الزامهای صوری حجت قضایی شیوهای برای تنظیم درونی قدرت مطلق و انحصاریِ دانش بود.

تحقیق کیفری کتبی و مخفیانه و تابع قواعدی سفت و سخت برای فراهم آوردن حجتهای خود، دستگاهی است که می تواند حقیقت را در غیاب متهم تولید کند. و از همین رو، گرچه در حقوق در معنای دقیق کلمه، تحقیق نیازی به اعتراف ندارد، اما این روش ضرورتاً به اعتراف گرایش دارد. به دو دلیل: نخست اینکه اعتراف چنان حجتِ محکمی را فراهم می آورد که دیگر نیازی به افزودن حجتهای دیگر به آن یا تركيب دشوار و مشكوك نشانه ها با آن نيست؛ اعتراف اگر به شكل درست انجام گیرد، بار تهیهی حجتهای دیگر (و در هر حال دشوارترین حجتها) را از دوش مدعیالعموم برمیدارد. دوم این که تنها راه برای آن که این روش تمام اقتدار بی چون و چرایش راکنار بگذارد و به پیروزی یی واقعی بر متهم بدل شود، و حقیقت تمامی قدرت خود را اعمال كند، اين است كه مجرم جرم خود را بيذيرد و زير آن چيزي، را امضاء کند که از طریق تحقیق و به شیوهای ماهرانه و نه چندان محسوس فراهم آمدهاست. اِروکه به هیچرو به آِن روشهای مخفیانه علاقه نداشت، میگوید: «کافی نیست که بدکاران بهدرستی تنبیه شوند. باید در صورت امکان، آنان خود به قضاوت دربارهی خویش بنشینند و خودشان را محکوم کنند.» ۲ در درونِ جرم بازسازی شده به صورت نوشته، مجرم اعتراف كننده نقش ِ حقيقتِ زنده را ايفا مىكند. اعتراف، [به عبارت دیگر] این عمل سوژه ی مجرم و مسئول و سخنگو، بخش مکمل تحقیق كتبى و مخفيانه است. از همين رواست كه روش استنطاق با فشار و شكنجه [inquisitoire] به اعتراف اهمیت می دهد.

دو پهلو بودنِ نقش اعتراف نيز از همين رواست. از يک سو، تلاش مي شود که اعتراف در محاسبه ی کلی حجتها وارد شود؛ تأکید می شود که اعتراف چیزی بیش

<sup>1.</sup> G. Seigneux de Correvon, Essai sur l'usage, l'abus et les inconvenients de la torture, 1768, p. 63.

<sup>2.</sup> P. Ayrault, l'Ordre, formalité et instruction judiciaire, I., chap. 14.

از حجتی در میان سایر حجتها نیست: اعتراف بینه نیست؛ اعتراف در میان حجتها، محکمترین حجت نیست و نمی تواند به تنهایی به محکومیت بینجامد، بلکه باید با نشانه هایی ضمیمه ای و قراین همراه شود؛ چون دیده شده است که متهمان به جرمهایی اعتراف کردهاند که مرتکب نشدهاند؛ بنابراین قاضی در صورتی که چیزی جز اعتراف مجرم در دست نداشته باشد، باید به تحقیقاتی تکمیلی بپردازد. اما از سوی دیگر، اعتراف بر هر حجت دیگری برتری دارد. اعتراف تا حدودی فراتر از حجتهای دیگر است؛ اعتراف که عنصری در محاسبهی حقیقت است، همچنین عملی است که متهم با آن اتهام را می پذیرد و به صحّتِ آن اقرار می کند. اعتراف تحقیق انجام شده بدون متهم را به تأییدی داوطلبانه بدل میکند. متهم با اعتراف، در آیین تولیدِ حقیقت کیفری شرکت میکند. همانگونه که حقوق قرون وسطا میگفت، اعتراف قضیه را مسلم و آشكار مىكند. به این دو پهلو بودنِ نخست دو پهلو بودن دیگری نیز افزوده میشود: از آنجا که اعتراف حجتی بهویژه محکم است و برای صدور حکم صرفاً به چند نشانهی مکمل نیاز دارد، از آنجاکه اعتراف کار تحقیق و سازوکار اثبات را به حداقل می رساند، ارزشمند و مطلوب است؛ و از تمامی اجبارهای ممکن برای دست یابی به آن استفاده می شود. گرچه در آیین دادرسی، اعتراف المثناي زنده و شفاهي تحقيقِ كتبي است، گرچه اعتراف بدلِ شفاهي آن و تصدیقِ آن از بیوی متهم است، اما باید با ضمانتها و شرایط ضروری برای صحّت همراه شود. اعتراف چیزی از معامله را در خود حفظ میکند و از همین رواست که باید «خود انگیخته» باشد، در برابر دادگاه صلاحیت دار بیان شود، با آگاهی کامل انجام گیرد، بر چیزهایی ناممکن استوار نباشد و غیره. امتهم با اعتراف، نسبت به آیین دادرسی متعهد میشود؛ او حقیقتِ تحقیق را امضاء میکند.

۱. اعتراف در حدود سده ی سیزده و چهارده میلادی در فهرست حبجتهای قضایی گنجانده شد. برناردو پاوی به آن ارجاع نمی دهد اما هوستیمیس به آن اشاره می کند. به علاوه، این عبارتِ کراته سرشتنما است: «Aut legitime convictus aut sponte confessus» [«یا قانوناً محکوم شده باشد یا به میل خود اعتراف کرده باشد.»]

در حقوق قرون وسطا، اعتراف تنها در صورتی معتبر بود که فرد به سن قانونی رسیده و بـالغ باشـد و در برابرِ طرف دعوی اعتراف کند. نگاه کنید به:

J. Ph. Lévy, La Hiérachie des preuves dans le droit savant du Moyen Age, 1939.

این دو پهلو بودن دوگانهی اعتراف (عنصری از حجت و المثنای تحقیق؛ معلول اجبار و معاملهای نیمه داوطلبانه) توضیح دهندهی دو روشی است که در حقوق کیفری کلاسیک برای گرفتن اعتراف به کار میرفت: سوگند که از متهم خواسته مى شد پيش از بازجويى ياد كند (و در نتيجه، خطر سوگند دروغ در برابس عدالتِ انسانها و عدالت خداوند؛ و در عين حال، عمل آييني تعهد)؛ و شكنجه (خشونت جسمی برای بیرون کشیدنِ حقیقت، حقیقتی که در هرحال برای بدل شدن به یک حجت، باید به صورت اعترافی «خود انگیخته» در برابر قضّات تکرار شود). در پایان سدهی هجدهم، شکنجه بهمنزلهی بقایای بربریتِ عصری دیگر تقبیح شد: نشانهی وحشی گری یی که به منزله ی [امری] «گوتیک» [منظور خشن و تلطیف نشده است] تقبیح میشود. درست است که روش شکنجه خاستگاهی دور دارد، و به انکیزیسیون و حتا بدون شک به دورتر از آن، به تعذیبهای بردگان بازمیگردد. اما شکنجه در حقوق کلاسیک یک ردِپا یا لکه [ای بهجا مانده از گذشته] نیست. شکنجه در سازوکار پیچیدهی کیفری جایگاهی دقیق دارد، سازوکاری که در آن، آیین دادرسی از نوع گرفتن اقرار با فشار و شکنجه با عنصرهای طریقهی اتهامی "تقویت می شود؛ سازوکاری که در آن، اثبات کتبی نیازمندِ اثبات شفاهی است؛ سازوکاری که در آن، تکنیکهای حجت که توسط قضّات فراهم آمده با روشهایی آزمونی که بهوسیلهی آنها متهم را به مبارزه فرامیخوانند در هم میآمیزند؛ سازوکاری که در آن، از متهم (در صورت لزوم، با خشن ترین اجبارها) خواسته می شود که در آیسین دادرسی، نقش شریکی داوطلب را ایفاکند؛ سازوکاری که در آن، روی همرفته مسئله عبارت است از تولید حقیقت با سازوکاری متشکل از دو عنصر \_ عنصر تحقیقات مخفیانه از سوی مقامهای قضایی، و عنصر عمل آیینی متهم. بدن متهم، بدن سخنگو، و در صورت لزوم، بدن دردمند چـرخدندهی ایـن دو سـازوکار را تأمـین میکند؛ از همین رو مادامی که نظام تنبیهی کلاسیک از سر تا پا دوباره ارزیابی نشود،

<sup>\*.</sup> système accusatique : طریقه ی اتهامی در تعقیب امور کیفری، به این صورت که شاکی شکایت خود را در مرجع قضایی طرح و تعقیب متهم را تقاضا میکند (فرهنگ حقوقی کاتبی)..م.

انتقادهای ریشهایِ بسیار اندکی بر شکنجه وجود خواهد داشت. اغلب اندرزهایی ساده برای احتیاطکاری داده می شود: «شکنجه ابزاری است خطرناک برای رسیدن به شناختِ حقیقت؛ بنابراین قضّات نباید نسنجیده به آن متوسل شوند. هیچچیز دو پهلوتر [از آن] نیست. مجرمانی وجود دارند که برای کتمان جرم حقیقی، از نیرو و استحکام کافی برخوردارند…؛ بی گناهان دیگری نیز هستند که زیر فشار شکنجهها، وادار به اعترافِ جرمهایی می شوند که مرتکب نشدهاند». ۲

بر این اساس می توان عملکرد شکنجه را تعذیب [برای دستیابی به] حقیقت دید. نخست این که شکنجه راهی برای بیرون کشیدن حقیقت به هر قیمتی نبود؛ این شکنجه به هیچرو [همانند] شکنجهی شدید بازجویی مدرن نبود؛ به طور قطع این شکنجه بی رحمانه بود اما وحشیانه و بدوی نبود. این شکنجه عملی بقاعده بود که از روشی کاملاً تبیین شده پیروی می کرد؛ مرحله های گوناگون، مدت، ابزارهای مورد استفاده، طول طنابها، سنگینی و زنه ها، تعداد شکافها، و دخالت های قاضی که بازجویی می کند، همگی بر مبنای آداب و رسوم گوناگون به دقت وضع شده بود. آبازجویی می کند، همگی بر مبنای آداب و رسوم گوناگون به دقت وضع شده بود. تکنیکهای انکیزیسیون پیوند خورده بود، [به عبارت دیگر] به آزمونهای قدیمی تکنیکهای انکیزیسیون پیوند خورده بود، [به عبارت دیگر] به آزمونهای قدیمی متداول در روش های اتهامی، آزمونهایی همچون آزمایش های سخت جسمی آزاوردالی]، دوئلِ قضایی و داوریِ الهی. میان قاضی یی که فرمان شکنجه می داد و اوردالی که شکنجه می شد، نبردی در جریان بود؛ «عذاب دیده» ["patient"] مظنونی که شکنجه می شد، نبردی در جریان بود؛ «عذاب دیده» ["patient"] ازمونهایی قرار می گرفت که از لحاظ سختی درجه بندی شده بود و او یا با آزمونهایی قرار می گرفت که از لحاظ سختی درجه بندی شده بود و او یا با آزمونهایی قرار می گرفت که از لحاظ سختی درجه بندی شده بود و او یا با آزمونهایی قرار می گرفت که از لحاظ سختی درجه بندی شده بود و او یا با اعتراف، از آنها شکست می خورد (نخستین

Nicolas: Si la torture est un moyen à verifier les crimes, 1682.

۱. مشهورترین این انتقادها انتقاد نیکلاس در کتاب زیر است:

<sup>[</sup> آبا شکنجه راهی برای اثبات جرمهااست].

<sup>2.</sup> Cl. Ferrière, Dictionnaire de pratique, 1740, T. II, p. 612.

۳. در ۱۷۲۹، آگِسو دستور انجام تحقیقی را در مورد شیوهها و قواعد شکنجه در فرانسه داد.
 ژولی دو فُلُوری این تحقیق را خلاصه کرد:

B. N., Fonds Joly de Fleury, 258, vol. 322-328.

درجهی شکنجه نمایش ابزارها بود. در مورد کودکان و سالخوردگانِ بالای هفتاد سال به همین مرحله اکتفا می شد "). اما دستور استفاده از شکنجه از سوی قاضی، برای خود او نیز عاری از خطر نبود (و این خطر صرفاً خطر مرگ مظنون نیست)؛ قاضی عنصرهای حجت را که پیشاپیش گرد آورده بود در قمار گرو می گذاشت؛ چون قاعده[ی بازی] چنین بود که اگر متهم «پایداری می کرد» و اعتراف نمی کرد، قاضی مجبور بود از او رفع اتهام کند. و تعذیب شده [قمار را] برده بود. رسم متداول در مورد جرمهای بسیار سنگین، یعنی دستور شکنجه «با حفظ حجتها» از همین جا ناشی میشد: در اینصورت، قاضی می توانست پس از شکنجه همچنان از قراینی که گرد آورده بود بهره گیرد؛ مظنون به دلیل مقاومتاش بی گناه نبود؛ اما به دلیل پیروزیاش، دست کم دیگر نمی شد او را به مرگ محکوم کرد. قاضی به جز ورق اصلی، همهی ورقها [ی بازی] خبود را نگه می داشت. Omnia citra mortem [مرگ از همه سو نزدیک است]. از همین رو، اغلب به قضّات سفارش می شد که در مورد متهم مظنون به جرمهای بسیار سنگین، اگر بهقدر کفایت از ارتکاب جرم توسط او یقین دارند، اقدام به شکنجه نکنند چون در صورت مقاومتِ مظنون در برابر شکنجه دیگر قاضی حق دادنِ کیفر مرگ را نداشت هر چند مظنون سزاوار چنین کیفری بود؛ [در چنین حالتی] عدالت در این نبرد بازنده خواهد بود: اگر حجتها «برای محکومیت چنین مجرمی به مرگ» کافی است نباید «محکومیت را به دست سرنوشت و نتیجهی بازپرسی شکنجهای موقتی که اغلب هم بینتیجه است سپرد؛ چون در نهایت، دادن درس عبرت در مورد جرمهای سنگین و هولناک و مهم برای سعادت عموم و به نفعشان است. $^{1}$ 

می توان در پس جست و جوی مصرانه و ظاهری برای دستیابی سریع به حقیقت، سازوکار قاعده مند آزمون را در شکنجه ی کلاسیک بازیافت: مصافی جسمانی که می بایست حقیقت را تعیین می کرد؛ اگر عذاب دیده مجرم باشد دردهایی که شکنجه بر او تحمیل کرده ناعادلانه نیست؛ اما اگر عذاب دیده بی گناه باشد شکنجه نشانه ی برائت او است. در روش شکنجه، درد و رویارویی و حقیقت با یکدیگر پیوند

<sup>\*.</sup>عبارت داخل پرانتز در متن ترجمه ی انگلیسی آمده است. - م.

<sup>1.</sup> G. du Rousseaud de la Combe, Traité des matières criminelles, 1741, p. 503.

خوردهاند: آنها بهطور مشترک روی بدن عذاب دیده کار میکنند. جست و جوی حقیقت از طریقِ «شکنجه» راهی است برای پدیدار کردن یک نشانه، مهم ترین نشانه \_ [یعنی] اعتراف مجرم؛ اما همچنین یک نبرد است و پیروزی یکی از رقیبان بر دیگری حقیقت را طبق آیین قضایی «تولید میکند». در شکنجه برای گرفتن اعتراف، هم تحقیق و جود دارد و هم جنگِ تن به تن.

گویی در شکنجه، عملی تحقیقی و عنصری تنبیهی در هم می آمیزند. و این ناسازهای قابل توجه در شکنجه است. در واقع، هنگامی که «در محاکمه کیفرهای کافی موجود نیست»، شکنجه شیوهای است برای تکمیل اثبات. [از همینرو] شکنجه در میان کیفرها طبقهبندی می شود؛ و کیفری چنان شدید است که فرمان سال ۱۶۷۰ آن را در پایگانبندی مجازاتها، درست بعد از [کیفر] مرگ جای می دهد. بعدها این پرسش مطرح شد که چگونه می توان از یک کیفر به منزله ی ابزار استفاده کرد؟ چگونه می توان آنچه را که باید روش اثبات باشد به منزلهی مجازات به کار برد؟ دلیل آن در شیوهای است که عدالت کیفری در دوران کلاسیک به کمک آن حقیقت را تولید می کرد. بخشهای متفاوت حجت عنصرهایی خنثا نبودند؛ این بخشهای متفاوت در مجموعهای واحد گرد نمی آمدند تا با قطعیتی نهایی مجرمیت را نشان دهند. هر نشانه درجهای از عمل کریه را نشان می داد. مجرمیت با گرد آمدنِ همهی حجتها شکل نمیگرفت؛ [بلکه] مجرمیت با هر یک از عنصرهایی که امکان شناخت مجرم را میدادنند جزء به جزء شکل میگرفت. بنابراین، نیمه حجت هر قدر هم که ناکامل بود مظنون را بی گناه رها نمی کرد: این نیمه حجت از او یک نیمه مجرم می ساخت؛ نشانه ی صرفاً خفیفِ جرم سنگین نشان دهنده ی کسی بود که «اندکی» مجرم است. مختصر آن که اثبات کیفری از نظامی دوگانه مبتنی بر حقیقت یا خطا پیروی نمیکرد، بلکه تابع اصل درجهبندی پیوسته بود: رسیدن به درجهای از اثبات، پیشاپیش درجهای از مجرمیت را شکل می داد و در نتیجه، درجهای از تنبیه را در برداشت. چنین فرد مظنونی همواره سزاوار نوعی از مجازات بود؛ نمیشد بیگناه بود و مورد ظن قرار گرفت. ظن برای قاضی دلالتگر عنصری از اثبات بود، برای متهم نشانهی نوعی مجرمیت، و از لحاظ تنبیه به معنای شکل محدودی از کیفر. اگر فرد مظنون همچنان مظنون میماند، این دلیلی بر بی گناهی اش نبود، بلکه تا اندازهای تنبیه می شد. وقتی درجهای از قراین بهدست

می آمد، از لحاظ قانونی می شد از روشی که نقشی دوگانه داشت استفاده کرد: آغاز تنبیه بر مبنای نشانه های قبلاً گردآوری شده؛ و استفاده از این آغاز کیفر برای به زور بیرون کشیدنِ باقیماندهی حقیقتی که هنوز در دست نیست. شکنجهی قضایی سدهی هجدهم در این اقتصاد غریب عمل میکرد، اقتصادی که در آن، آیین تولیدکنندهی حقیقت و آیین تحمیل کننده ی تنبیه در کنار یکدیگر بودند. بدنی که با شکنجه بازجویی شده، مکانِ اجرای مجازات و مکانِ استخراج اجباریِ حقیقت است. درست همانگونه که قراین بهطور جدایی ناپذیری هم عنصری در تحقیق اند وهم بخشی از مجرمیت، دردِ بقاعدهی شکنجه [در بازجویی] هم اقدامی است برای تنبیه و هم يک عمل تحقيقي.

اما این پیوند دو آیین از طریق بدن، [بهعبارتی] اثبات حجت و صدور حکم، در خودِ اجرای کیفر به طرز عجیبی تداوم می یابد. و بار دیگر بدن محکوم عنصری است اصلی در مراسم مجازات در ملاعام. بس عهده ی مجرم است که آشکارا محكوميتاش و حقيقت جرمي راكه مرتكب شده حمل كند. بدنِ نشان داده شده و چرخانده شده و در معرض دید عموم قرار داده شده و تعذیب شدهی محکوم باید پایهی علنی روشی باشد که تا آن زمان در خفا مانده بود؛ عـمل عـدالت بـاید در محكوم و روى [بدن] او براي همه خوانا باشد. اين ظهور بالفعل و درخشانِ حقيقت در اجرای علنی و عمومی کیفرها در سدهی هجدهم چندجنبه داشت.

۱. نخست بدل کردن محکوم به جارچی محکومیتاش. به عبارتی، مسئولیتِ اعلام و در نتیجه، مسئولیتِ تصدیقِ حقیقتِ آنچه محکوم به آن متهم شده بر دوش محكوم گذاشته شده بود: چرخاندنِ او در خيابانها، نصب اعلاني بر پشت، سينه يا سر او برای یادآوری حکم؛ توقف بر سر چهارراههای مختلف، قراثت حکم، اعتراف به جرم در مقابل در کلیساها که در آن، محکوم بهطور علنی به جرم خود اعتراف میکرد: «پای برهنه، با یک تا پیراهن، در حال حمل مشعل، زانو بزند و بگوید و اعلام کند که شرورانه و به شیوهای وحشتناک و خائنانه و بانقشهی قبلی، مرتکب نفرتانگیزترین جرم شدهاست و غیره»؛ او را در پای تیرکی در معرض دیدِ همگان قراردادن و خواندن اَعمال او و حکم صادر شده در مورد او با صدای بلند؛ خواندن دوبارهی حکم در پای قاپوق؛ این حکم چه صرفاً بستن محکوم به پیلوری می بود و چه برپاکردن تلِ هیزم و چرخ، [در هرحال] محکوم اعلام کننده ی جرم خود و عدالت بود، عدالتی که با اعمال جسمی پیلوری یا تل هیزم و چرخ بر بدنِ محکوم، به اجرا درآمده بود.

۲. برپاکردن دوبارهی صحنهی اعتراف. همراه کردنِ جار زدنِ اجباریِ اعتراف به جرم در ملأعام با اقراری خودانگیخته و علنی. برپاکردن تعذیب بهمنزلهی لحظهی حقیقت. بهرهگیری از این واپسین لحظه هایی که مجرم دیگر چیزی بـرای از دست دادن ندارد برای روشن کردنِ تمام عیار حقیقت. دادگاه می توانست پس از صدور حکم نیز باز تصمیم به شکنجهی دوبارهی محکوم بگیرد تا نام همدستان احتمالی او را بیرون کشد. همچنین پیشبینی شده بود که مجرم در لحظهی بالا رفتن از قابوق مى تواند براى افشاى مطالبي تازه، تقاضاي مهلت كند. مردم انتظار اين اپيزود جديدٍ حقیقت را داشتند. بسیاری از این مهلت برای بهدست آوردن اندکی زمان استفاده می کردند، مانند موردِ میشل باربیه، محکوم به جرم حملهی مسلحانه: «او وقیحانه به قاپوق نگاه کرد و گفت بهطور قطع آن را برای او برپانکرده اند چون او که بی گناه است؛ نخست تقاضا کرد که او را به شعبه باز گردانند و در آنجا نیمساعتی حاشیه رفت و پرت و پلاگفت و مدام سعی در توجیه خود داشت؛ سپس او را برای اعدام بردند، او با حالتی مصمم بالای قابوق رفت اما هنگامی که خود را برهنه و بسته به صلیب و آمادهی تازیانه خوردن دید، تقاضا کرد که دوباره او را به شعبه بازگردانند و سرانجام در آنجا به جرم خود اعتراف کرد و حتا اقرار کرد که مرتکب قتل دیگری نیز شدهاست.» اکارکردِ تعذیب حقیقی آشکار ساختن حقیقت بود؛ و در این کارکرد، تعذیب کار بازجویی با شکنجه را تا مقابل دید همگان ادامه میداد. تعذیب امضاء محکوم را نیز به محکومیت اضافه میکرد. تعذیبی کاملاً موفق عدالت را توجیه می کرد و حقیقت جرم را در خود بدنِ تعذیب شده اعلام می کرد. فرانسو ابیلییار، صندوق دار کل پستخانه ها، نمونهی یک محکوم خوب است؛ او در سال ۱۷۷۲ همسرش را به قتل رساند؛ جلاد میخواست صورت او را بپوشاند تا از ناسزاهای جمعیت مصون بماند، اما او گفت: «کیفری که سزاوار آنام، به هیچرو بر من تحميل نشده كه مردم مرا نبينند ... او همچنان لباس عزاي همسر را به تن داشت ...

<sup>1.</sup> S. P. Hardy, Mes loisirs, B. N. ms. 6680-87, t. IV, p. 80, 1778.

کفشهای کاملاً نویی به پاکرده، موها و صورتاش راکاملاً آراسته بود، رفتاری بسیار متواضعانه و بسیار موقر داشت، به نحوی که کسانی که او را از نزدیک دیده بودند میگفتند که او یا باید یک مسیحی تمام عیار باشد یا ریاکاری بزرگ. اعلانی که بر سینه داشت کج می شد و می گویند که او خودش آن را صاف می کرد، بدون شک اینکار را از آن رو میکرد که مردم راحت تر بتوانند آن را بخوانند.» اگر هـر یک از بازیگران مراسم کیفری نقش خود را بهخوبی ایفا کند، این مراسم می تواند تأثیر و گیرایی یک اعترافِ علنی و طولانی را داشته باشد.

٣. وصل كردنِ تعذيب به خود جرم؛ برقراري يك رشته مناسبات واضح ميان آن دو. در معرض دید عموم قرار دادنِ جسد محکوم در مکانهای ارتکاب جرم یا در یکی از نزدیک ترین چهارراه ها. اجرای اعدام در همان مکانی که جرم انجام شده ـ همانند آن دانشجویی که در ۱۷۲۳ چند نفر را به قتل رسانده بود و رئیس دادگاه نائت حکم داد که مقابل در همان مسافرخانهای که او مرتکب قتلها شده، قاپوق برپا شود. ۲ استفاده از تعذیبهای «نمادین» که در آنها شکل اعدام به ماهیت جرم برمی گشت: زبان کفرگوها سوراخ می شد، ناپاکان سوزانده می شدند، دستِ قاتلان بریده می شد؛ گاهی محکوم را وادار به حمل آلتِ جرم می کردند ـ مانند دامی ین که مجبور شد خنجر کوچک مشهورش راکه با آن اقدام به سوء قصد کرده بود، در دست راستِ گناهکارش بگیرد و سپس دست و خنجر هر دو با هم بـه گـوگرد آغشـته و سوزانده شدند. همانگونه که ویکو می گوید، این حکمهای قطایی قدیمی «بوطیقایی تمامعیار» بود.

حتا در اعدام مجرمان، موردهایی از باز تولیدِ تقریباً نمایشی جرم با همان آلتها و همان حركتها إي ارتكاب جرم] ديده مي شد. عدالت با تعذيبها جرم را در برابر دید همگان تکرار میکرد، [آن هم] با آشکار کردن حقیقت جرم و در عین حال، حذف آن با مرگ مجرم. حتا بعدها هم در سدهی هجدهم، یعنی در سال ۱۷۷۲،

Archives municipales de Nantes, F. F. 124.

۲. بایگانی شهرداری نانت:

<sup>1.</sup> S. P. Hardy, Mes loisirs, t. I, p. 327

<sup>(</sup>فقط جلد اول به چاب رسیدهاست).

نگاه کنید به:

P. Parfouru, Memoires de la société archéologique d' Ille-et-Vilaine, 1896, t. XXV.

حکمهایی از این دست صادر می شد: یک دختر خدمتکار در کامبره به جرم قتل بانوی خود محکوم شد که با یک گاری «جمع آوری زبالهی سر همهی چهارراهها» تا محلِ تعذیب برده شود، در آنجا «چوبهی داری» برپا شود که «در پای آن، همان صندلی راحتی یی قرار داده شود که بانو دو لالوی مذکور به هنگامی که به دست دختر خدمتکار به قتل رسید، روی آن نشسته بود؛ و پس از قرار گرفتنِ دختر روی همان صندلی راحتی، جلادِ محکمهی عالی دست راست او را قطع کند و در مقابل دیدگاناش به آتش اندازد، و سپس بلافاصله با همان ساطوری که دولالوی مذکور را سوم بر ساعد دست چپ و ضربهی چهارم بر سینه؛ سپس او را در پای همان چوبه بهدار آویزند و خفه کنند تابمیرد؛ و دو ساعت پس از مرگ، بدن بیجاناش را از چوبهی دار پایین آورند، در پای همان چوبهی دار و همان قاپوق و با همان ساطوری که از آن برای قتل بانویش استفاده کرده، سرش را از تن جداکنند، و سر را روی تیرکی بیست پایی بیرون دروازه ی کامبره ی یاد شده و در دیدرس راهی که به دو ثه ختم می شود، در معرض دید قرار دهند و مابقی بدناش را درون کیسهای بریزند و پای میمان تیرک، در عمق ده پایی دفن کنند.» ا

۴. سرانجام این که کُند بودن [مراسم] تعذیب، حوادث حاشیهای آن، فریادها و دردهای محکوم نقش آزمونی نهایی را در پایان آیین قضایی داشتند. جان کندن بر بالای قاپوق، همانند هر جان کندنی، حقیقتی را بیان می کرد، اما با شدتی بیشتر چون این چندان که درد این جان کندن را شتاب می داد، و با سختگیری یی بیشتر چون این جان کندن در نقطه ی اتصالِ قضاوت انسانها و قضاوت الهی روی می داد؛ و نیز با چشمگیری و درخششی بیشتر، چون این جان کندن در مقابل دید عموم صورت می گرفت. دردهای تعذیب تداوم دردهای شکنجه ی مقدماتی در استنطاق و بازجویی بود؛ با این حال، در شکنجه بازجویی بازی به پایان نرسیده بود و هنوز می شد جان خود را نجات داد؛ اما در تعذیب مرگ قطعی بود و نجات روح مطرح بود. بازی ابدی پیشاپیش آغاز شده بود: تعذیب کیفرهای عالم برین را جلو می انداخت؛ تعذیب چگونگی این کیفرها را نشان می داد؛ تعذیب صحنه ی نمایش

<sup>1.</sup> Cité in P. Dautricourt, op. cit., p. 269-270.

دوزخ بود؛ فریادهای محکوم، طغیان او و کفرگوییهایش دلالت بر سرنوشت چارهناپذیرش داشت. اما دردهای عالم پایین می توانند بهمنزلهی کفارهای برای تخفیف مجازاتهای عالم برین نیز بهشمار آیند: خداوند چنین مرک همراه با رنج و عذاب را از یاد نمی برد و در نظر می گیرد، البته به شرط آن که با تسلیم و رضا تحمل شود. قساوتِ تنبیهِ زمینی از کیفر آینده کسر می شود: وعده ی بخشش در آن نمایان است. اما همچنین ممکن است گفته شو دکه آیا در دهایی چنین و حشتناک نشانهی آن نیست که خداوند مجرم را در دست انسانها رها کردهاست؟ و این دردها آمرزش آخرت را تضمین نمیکنند، بلکه عذاب دوزخی قریبالوقوع را نمایش میدهند؛ در مقابل، اگر محکوم، بدون جان کندن طولانی، سریع بمیرد، آیا این نشانهی آن نیست که خداوند میخواسته از او حمایت کند و مانع از ناامیدی او شود؟ پس این دردی دوپهلو بودکه می توانست بر حقیقتِ جرم یا خطای قضّات، خوبی مجرم یا شرارت او، و همسویی قضاوت انسانها با قضاوت الهی یا ناهمسویی آن دو با یکدیگر دلالت داشته باشد. آن کنجکاوی سیریناپذیری که تماشاگران را به اطراف قاپوق و [مشاهدهی] دردها، گذشته و آینده، و عالم پایین و عالم سرمدی میکشاند از همین رو بود. لحظهی [آشکار شدنِ] حقیقت که همهی تماشاگران جویای آن بودند: هر گفته، هر فریاد، مدت جان کندن، بدنی که مقاومت میکرد، و زندگی یی که نمی خواست از بدن جدا شود، همگی نشانه هایی بودند: کسی «شش ساعت روی چرخ» زنده ماند «در حالی که نمی خواست جلادش یک لحظه او را ترک کند، جلادی که بی شک از روی میل و ارادهی خود به او دلداری و قوت قلب می داد»؛ کسی «با احساس یک مسیحی راستین» جان داد «و صادقانه ترین ندامت را ابراز کرد»؛ کسی «یک ساعت پس از قرار دادناش روی چرخ، جان سپرد؛ میگویند که تـماشاگـرانِ تعذیب او از نشانه های آشکار مذهبی و حاکی از ندامت او متأثر شدند»؛ کسی در طول مسیر به سمت قایوق، آشکارترین نشانههای پشیمانی را از خود نشان داد اما به محض آنکه زنده روی چرخ قرارگرفت، بی وقفه «فریادهای وحشتناک می کشید»؛ یا زنی «خونسردیاش را تا لحظهی قرائت حکم حفظ کرد اما به تدریج رواناش دچار اختلال شد؛ او به هنگام به دار آویخته شدن کاملاً دیوانه بود ۱».

<sup>1.</sup> S. P. Hardy, Mes loisirs, t. I, p. 13; t. IV, p. 42; t. V, p. 134.

چرخه کامل می شود: از شکنجه بازجویی تا اعدام، بدن حقیقتِ جرم را تولید و بازتولید می کند. به عبارت دقیق تر بدن عنصری است که از خلال بازی تمام عیار آیین ها و آزمون ها اعتراف می کند که جرم روی داده است، با صدای بلند اعلام می کند که خودش جرم را مرتکب شده است، نشان می دهد که جرم را ثبت شده در خود و برخود دارد، از عملِ مجازات حمایت می کند و با چشمگیر ترین شیوه اثرهای آن را نشان می دهد. بدنِ بارها تعذیب شده ترکیب [سنتز] واقعیتِ امور و حقیقتِ تحقیق، ترکیبِ اقدام های قضایی و سخن مجرم، ترکیبِ جرم و تنبیه را تضمین می کند. در ترکیبِ اقدام های قضایی و سخن مجرم، ترکیبِ جرم و تنبیه را تضمین می کند. در نتیجه، بدن عنصری اساسی در آیین کیفری است که باید در آن، شریکِ آیین دادرسی یی باشد که حولِ حقوقِ سهمگین پادشاهی و پیگرد و مخفی کاری سامان یافته است.

\*

همچنین، تعذیب قضایی را باید به منزله ی آیینی سیاسی درک کرد. تعذیب حتا در موارد کم اهمیت تر، بخشی از مراسمی است که قدرت با آن خود را نمایان می سازد.

مطابق حقوقِ عصر کلاسیک، جرم جدا از خسارتی که احتمالاً بهبار می آورد، حتا جدا از قاعده ای که نقض می کرد، حقوق کسی را زیرپا می نهاد که به قانون اعتبار می بخشید: «حتا به فرض این که آسیب و اهانتی به فرد وارد نیامده باشد، اگر کسی مرتکب کاری شد که قانون منع کرده بود این جرمی است که باید جبران شود چون حقی فرد بر تر زیر پاگذاشته شده و به شأن و شخصیت او اهانت شده است.» جرم علاوه بر قربانی مستقیم اش، به پادشاه حمله می کرد؛ جرم به شخص پادشاه حمله می کرد چون قانون معرف اراده ی پادشاه بود. جرم به جسم پادشاه حمله می کرد چون نیروی قانون نیروی شاه بود. چون «برای آن که قانون بتواند در این قلمرو پادشاهی جاری باشد ضرور تا باید به طور مستقیم از سوی شاه صادر شده باشد یا پادشاهی جاری باشد ضرور تا باید به طور مستقیم از سوی شاه صادر شده باشد یا

<sup>1.</sup> P. Risi, Observations sur les matières de jurisprudence criminelle, 1768, p. 9,

Cocceius, Dissertationes ad Grotitum, XII, § 545.

دستکم با مُهرِ اقتدار او تأیید شده باشد.» پس دخالتِ پادشاه داوری و حکمیتی میان دو رقیب نبود؛ دخالتِ پادشاه حتا بسیار فراتر از کنشی برای واداشتن به احترام و رعایت حقوق هر فرد بود. دخالت پادشاه پاسخی بود دندانشکن و مستقیم به کسی که به او اهانت کرده بود. «اعمال قدرت پادشاهی در تنبیه جرمها بدون شک یکی از اساسی ترین بخشهای اجرای عدالت است.» پس نمی توان مجازات را با جبران خسارت یکی دانست یا حتا با آن اندازه گیری کرد؛ همواره بیاید در تنبیه دستکم سهمی که سهم شاه است وجود داشته باشد، و حتا هنگامی که این سهم با جزای تعیین شده ترکیب می شود، باز مهم ترین عنصر در تسویه حساب کیفریِ جرم است. اما این سهم شاه [در تنبیه] فی نفسه چیز ساده ای نبود: از یکسو، متضمنِ جبرانِ آسیبی بود که به قلمروش وارد آمده (و این آسیبِ قابل ملاحظه به صورتِ بی نظمی برپا شده و سرمشقی برای دیگران قابل قیاس با آسیبی که به فردی خاص وارد می آمد نبود)؛ و از سوی دیگر، متضمن انتقام شاه از اهانتی بود که به شخص او وارد آمده بود.

پس حقِ تنبیه مانند جنبهای از حقِ پادشاه برای جنگ با دشمناناش بود: مجازات وابسته بود به این «حقِ شمشیر دو لبه، به این قدرت مطلقِ زندگی یا مرگ که در حقوق رومی تحت عنوان merum imperium [قدرت محض] از آن سخن رفته است، حقی که بر مبنای آن شاه با دادن فرمان تنبیهِ جرم، موجب اجرای قانوناش میشود.» به علاوه، مجازات شیوهی انتقامگیریِ هم شخصی و هم عمومی بود چون نیروی جسمی-سیاسیِ پادشاه به نوعی در قانون حضور داشت: «با تبیینِ خودِ قانون، معلوم میشود که قانون صرفاً تمایل به منع کردن ندارد بلکه تمایل دارد با تنبیه کسانی که ممنوعیتهایش را زیرپا گذاردهاند، از تحقیر اقتدارش انتقام بگیرد.» در اجرای عادی ترین کیفرها، در رعایتِ بسیار دقیقِ شکلهای قضایی، نیروهای فعالِ انتقام حاکم است.

<sup>1.</sup> P. F. Muyart de Vouglans, les lois criminelles de France, 1780, p. XXXIV.

<sup>2.</sup> D. Jousse, Traité de la justice criminelle, 1777, p. VII.

<sup>3.</sup> P. F. Mauyart de Vouglans, les lois criminelles de France, 1780, p. XXXIV.

پس تعذیب کارکردی قضایی - سیاسی دارد. تعذیب مراسمی است برای احیاء و دوباره به تخت نشاندنِ سلطنتی که برای لحظه ای مجروح شده است و این آیین ، سلطنت را با نمایش آن با همهی درخششاش اعاده میکند. اعدام در ملاًعام هر قدر هم که عجولانه و روزمره باشد در مجموعهای از آیینهای بزرگ قدرت جای دارد، آیین هایی که برای لحظهای رنگ باخته و از نو احیا شدهاست (تاجگذاری، ورود شاه بهشهر فتح شده، فرمانبرداری شورشیها)؛ اعدام در ملاعام برفراز جرمی که پادشاهی را تحقیر کردهاست، نیرویی شکستناپذیر را در برابر دید همگان نمایان مىسازد. هدف تعذيب برقراري تعادلي دوباره نيست، بلكه هدف آن عيان ساختن عدم تقارنی به منتهای درجه میان سوژهای است که جرأت کرده قانون را زیر پاگذارد با پادشاهِ قدر قدرتی که به قدرتاش اعتبار میبخشد. گرچه جبران زیان شخصی ناشی از جرم باید کاملاً [با جرم] متناسب باشد، گرچه حکم باید عادلانه و منصفانه باشد، اما اجرای کیفر نه بهمنظور نمایش میزان بلکه بهمنظور نمایش عدم تعادل و افراط است؛ باید در این آیین کیفری، تأییدی پرطمطراق از قدرت و برتری ذاتی اش وجود داشته باشد. و این برتری صرفاً برتری حقوق نیست، بـلکه بـرتری نـیروی جسمانی پادشاه است که بر بدن رقیباش وارد می آید و بر آن مسلط می شود: مجرم با شكستن قانون به خود شخص شاه آسيب رساندهاست؛ و اين خودِ شخص شاه \_یا دست کم کسانی که شاه نیرویش را به آنان تفویض کرده ـ است که بر بدن محكوم چيره مي شود تا آن را داغ خورده، شكست خورده و شكسته شده نشان دهد. پس روی همرفته، مراسم تنبیهٔ «رعبانگیز» [terrorisante] است. هنگامی که حقوق دانان سده ی هجدهم سر بحث و جدل را با اصلاحگرایان باز کردند، تأویلی محدود و «مدرنیست» از شقاوت جسمانی کیفرهای قانونی ارائه دادند: کیفرهای سفت و سخت و شدید از آنرو ضروری است که درس عبرت باید عمیقاً بر قلب انسانها حک شود. با این حال، در واقع مبنای روش تعذیبها نه اقتصادِ درس عبرت و سرمشق به آن معنایی که در دورهی ایده تولوگها درک می شد (این که تصور کیفر بر نفع و فایده ی جرم بچربد) بلکه سیاست ترس و وحشت بود: یعنی آشکار كردنِ حضور نامحدودِ پادشاه بر بدن مجرم براى همگان. تعذيب عدالت را دوباره برقرار نمی کرد؛ بلکه قدرت را دوباره فعال می کرد. پس در سده ی هفدهم و حتا در اوایل سده ی هجدهم، تعذیب با تمامی نمایش رعبانگیز خود، تمه مانده ای

محوناشده از عصری دیگر نبود. بی رحمی های تعذیب، نمایش آن، خشونت بدنی، بازی لگام گسیختهی نیروها، مراسم دقیق، و خلاصه، دستگاه تمامعیار تعذیب در عملکرد سیاسی نظام جزایی جا داشت.

بر این پایه، می توان برخی از ویژگی های آیین تعذیب را فهمید. و پیش از هـر چیز، اهمیت مراسمی را فهمید که باید شکوه این آیین را بهطور علنی نشان می داد. هیچ چیز نباید از این فتح قانون پنهان میماند. مراحل آیین تعذیب از لحاظ سنتی همچنان دست نخورده و بدون تغییر باقی مانده بود و با این حال، حکمها باز هم در شمارش این مراحل کوتاهی نمی کردند چرا که در سازوکار کیفری اهمیت داشتند: حرکت دادن و چرخاندن در خیابانها، توقف بر سر چهارراهها و در برابر کلیساها، قراثت حکم برای همگان، زانو زدن، اظهار ندامت با صدای بلند از اهانتِ مرتکب شده به خدا و شاه. گاهی خود دادگاه ترتیب تقدمها و مراسم را تنظیم می کرد: «مأموران به ترتیب زیر اسب برانند: در جلو دو گروهبان پلیس؛ سپس عذاب دیده؛ از پس عذاب دیده و در سمت چپ او، بونفور و لوگر در کنار یکدیگر گام بردارند، و از پس آن دو، منشی دادگاه حرکت کند و بدین ترتیب به میدان بزرگ بازار بروند و در آنجا حکم اجرا شود.» اما به شیوهای کاملاً آشکار، این مراسم دقیق صرفاً قضایی نبود، بلکه نظامی نیز بود. عدالت شاه بهمنزلهی عدالتی مسلح نشان داده میشد. شمشیر دولبهای که از یک سو مجرم را مجازات میکرد و از سوی دیگر دشمنان را نابود می کرد. یک دستگاه تمام عیار نظامی حول تعذیب وجود داشت: سواره نظام، کمانداران، نگهبانان، سربازان. البته هدف از این دستگاه جلوگیری از هرگونه فرار یا قدرتنمایی بود؛ و نیز جلوگیری از ابراز همدردی مردم برای نجات محکومان پا فوران خشم برای کشتن بی درنگ آنان؛ و نیز یادآوری اینکه هر جرم شورشی است عليه قانون، و اينكه مجرم دشمن شاه است. همهى اين دلايل خواه دلايلى دوراندیشانه برای موقعیتی معین باشند خواه دلایلی کارکردی برای اجرای آیین ـ اعدام در ملاّعام را به چیزی بیش از کار عدالت، یعنی به نمایش قدرت بدل می کرد؟ یا به عبارت دقیق تر، عدالت به منزله ی قدرتِ جسمی و مادی و مهیب پادشاه در این

<sup>1.</sup> Cité in A. Corre, Documents pour servir à l'histoire de la torture judiciaire en Bretagne, 1896, p. 7.

مراسم نشان داده می شد. مراسم تعذیب مناسباتِ نیرویی را آشکار می ساخت که قدرتِ خود را به قانون می بخشید.

اعدام در ملاعام بهمنزلهی آیین قانونِ مسلح که در آن شاه به شیوهای جدایی ناپذیر، هم در مقام ریاست عدالت و هم در مقام ریاست جنگ نشان داده می شد، دارای دو جنبه بود: جنبهی پیروزی و جنبهی مبارزه. اعدام در ملاعام از یک سو، جنگ میان مجرم و پادشاه را رسماً خاتمه میداد، جنگی که نتیجهاش از پیش رقم خورده بود؛ [و از سوی دیگر] اعدام در ملأعام باید قدرت بی اندازهی پادشاه را بر کسانی که پادشاه آنان را تا سر حد ناتوانی تقلیل داده بود نشان می داد. عدم تعادل برگشتناپذیر نیروها بخشی از کارکردهای تعذیب بود. بدن محو شده، غبار شده و به دست باد سیرده شده، بدنی قطعه قطعه شده به دستِ قدرت بیپایان پادشاه نه تنها سرحدِ آرمانی بلکه سرحدِ واقعیِ مجازات بـود./تعذیبِ مشـهورِ مـاسولا در آوینیون که یکی از نخستین تعذیبهایی بودکه خشم و نفرتِ معاصران را برانگیخت، گواه این گفته است؛ تعذیبی بهظاهر ناسازگون، چون تقریباً کاملاً پس از مرگ انجام شد، و عدالتْنمایش باشكوهاش، یا به عبارتی، نیایش آیینی نیرویش را صرفاً بر یک جسد به نمایش گذارد: محکوم به تیرکی بسته شده و با چشم بند چشماناش بسته شده بود؛ تیرکهایی چوبی با چنگکهایی آهنی بر سرشان، دور تا دور قاپوق قرار داشت. «کشیش ِ اعترافگیر در گوش عذاب دیده نجواکرد و پس از آنکه دعای خیری برای او خواند، بیدرنگ جلاد با چماقی آهنی از آن نوع که در سلاخ خانه ها استفاده می شود، ضربه ای با تمام قىدرت به گىیجگاه آن بىدبخت زد به طوری که او جان سیرد: بلافاصله جلاد مأمور مرگ [mortis exactor] که چاقوی بزرگی داشت گلوی او را شکافت بهطوری که غرقِ خون شد؛ صحنهی فجیع و وحشتناکی بود؛ آن جلاد رگ و پی او را تا نزدیکی پاشنه شکافت، سپس شکماش را درید و قلب و جگر و طحال و ششهای او را بیرون کشید و بر چنگکی آویخت، آنگاه او را قطعهقطعه کرد و همین طور که قطعه ها را جدا می کرد آن ها را روی چنگک دیگری می آویخت، درست همانگونه که با قطعههای بدن حیوان میکنند. چه کسی می تواند چنین منظرهای را نگاه کند.» در این صحنه ها که به وضوح قصابی را تداعی

<sup>1.</sup> A. Bruneau, Observations et maximes sur les matières criminelles, 1715, p. 259.

میکند، ریز ریز کردنِ بدن به نمایش پیوند میخورد: هر قطعه روی پیشخوان قصابی قرار میگیرد.

تعذیب در مراسمی تمامعیار از فتح انجام میگرفت؛ اما همچنین بهمنزلهی هستهای نمایشی [دراماتیک] در اجرای یکنواخت خود، حاوی یک صحنهی رويارويي بود: كنش بي واسطه و مستقيم جلاد بر بدنِ «عذاب ديده». البته كنشي ضابطهمند، زیرا عرف، و نیز اغلب به صراحت، حکم مراحل اصلی آن را تعیین و تجویز می کردند. با این حال، تعذیب چیزی از نبرد را حفظ کرده بود. جلاد نه تنها مجری قانون بلکه نمایشدهندهی نیرو بود؛ جلاد عامل خشونتی متناسب با خشونتِ جرم بود برای آنکه بتواند بر خشونت جرم مسلط شود. جلاد رقیب مادی و جسمی جرم بود. رقیبی گاه با شفقت، گاه با شقاوت. دامودِر به همراه بسیاری از معاصراناش کِله میکند که جلادها «هرگونه بی رحمی را در مبورد عنذاب دیدگان» اِعمال میکنند و «طوری با آنان رفتار میکنند و به آنان یورش می برند و آنان را می کشند که گویی حیوانی.زیر دست شان است.» او با این حال، این عادت تا مدتهای دراز از میان نرفت. ۲ در مراسم تعذیب همچنان عنصر مبارزه و نبرد و جود داشت. اگر جلاد پیروز می شد، اگر موفق می شد سری راکه قرار بود قطع کند، با یک ضربه از تن جداکند، «آن را به جمعیت نشان می داد و بر زمین می انداخت و سپس به جمعیتی که به دلیل مهارتاش برایش کف می زدند احترام می گذاشت.» ۴ برعکس، اگر جلاد ناکام میماند، اگر نمی توانست آن طور که باید «عذاب دیده» را بکشد، مستوجب تنبیه می شد. این امر در مورد جلاد دامی بن رخ داد، چون نتوانست مطابق دستور، عذاب دیده ی مورد نظر را چهار شقه کند و مجبور شد او را با چاقو قطعه

<sup>1.</sup> J. de Damhoudère, Pratique judiciaire ès cause civiles, 1572, p. 219.

۲. لاگازت دو تریبونو در ششم ژوئیه ۱۸۳۷ به نقل از ژورنال دو گلاستیر، از رفتار «بیرحمانه و نفرتانگیز» جلادی گزارش می دهد که پس از به دار آویختنِ محکوم، «شانههای جسد راگرفت، او را با خشونت چرخ داد و در حال گفتن این که 'هی مسخره، این جوری خوب مردی؟' او را چندین و چند بار کنک زد. سپس رو به جمعیت کرد و با لحنی تمسخرآمیز رکیک ترین حرفها را بر زبان آورد.»

۳. صحنه ای که تی. اِس. گولِت در جریان اعدام مونتینی در ۱۷۳۷ شاهد آن بوده است. نگاه R. Anchel, crimes et châtiments au XVIII<sup>e</sup> siècle, 1933, p. 62-69.

قطعه کند؛ در نتیجه، اسبهای به کار گرفته شده در تعذیب را که به او وعده داده بودند به نفع فقيران ضبط كردند. چند سال بعد، جلاد شهر آوينيون كه قراربود سه راهزن مخوف را به دار اَویزد، درد و رنج زیادی بر اَنان وارد کرد؛ این امر تماشاگران را خشمگین کرد و آنان جلاد را تقبیح کردند؛ در نتیجه، جلاد زندانی شد تا هم تنبیه شده باشد و هم از خشم مردم جان سالم بهدربرد. او در پس این تنبیه جلادِ ناشی، سنتى رخ مىنمايد كه همچنان باقى است: مطابق اين سنت، اگر اعدام موفقيت آميز نبود، محکوم عفو می شد. و این رسم بهوضوح در برخی از کشورها بـرقرار بـود.<sup>۲</sup> مردم اغلب انتظار داشتند که این رسم اجرا شود و گاهی پیش می آمد که از محکومی که بدین ترتیب موفق به فرار از مرگ می شد حمایت میکردند. برای محو این رسم و این انتظار، لازم بود که این مثل بیشتر باب شود: «چوبهی دار طعمهاش را از دست نمی دهد»؛ لازم بود دستورهایی صریح در حکمهای اعدام وارد شود: «به دار آویخته و خفه شود تا زمانی که بمیرد»، «تا زمانی که زندگیاش گرفته شود». حقوق دانانی همچون سرپیون و بلکستون در میانهی سدهی هجدهم بر این نکته اصرار داشتند که ناکامی جلاد نباید برای محکوم بهمعنای نجات زندگیاش باشد. " هنوز چیزی از آزمون و قضاوت الهي وجود داشت كه در مراسم اعدام قابل كشف بود. جلاد در رويارويي با محكوم تقريباً بهمنزلهي قهرمان شاه بود. با اين حال، قهرماني اعتراف نشده و حاشا شده: بهنظر مى رسد كه سنت چنين بود كه پس از مهر و موم كردن نامهی جلادها، آنها را روی میز قرار نمی دادند بلکه بر زمین می انداختند. همهی آن

۲. برای مثال در بورگونی. نگاه کنید به: Chassanée, Consuetudo Burgundi, fol, 55.

<sup>1.</sup> Cf. L.Duhamel, Les Exécutions capitales à Avignon, 1890, p. 25.

<sup>3.</sup> F. Serpillon, Code criminel, 1767, t. III, p. 1100.

بلکستون در تفسیری بر قوانین انگلستان می نویسد: «واضح است که اگر مجرمی محکوم شود که به دار آویخته شود تا بمیرد، اما به دلیل ناشی گریِ جلاد از مرگ بگریزد و زنده بماند، کلانتر باید او را دوباره به دار آویزد چون حکم اجرا نشده است؛ و اگر راه برای این ترحمِ نادرست باز شود، تبانی ها و ساخت و پاخت های بسیاری از پی آن خواهد آمد.»

Blackstone, Commentaries on the laws of England, p. 199. (trad française, 1776, p. 201).

ممنوعیتهایی که این «وظیفهی بسیار ضروری» و با این حال، «خلاف طبیعت» ارا احاطه می کرد به خوبی شناخته شده بود. جلاد به یک معنا نه تنها شمشیر شاه نبود بلکه در بدنامی رقیبِ شاه سهیم بود. قدرتِ پادشاه که به جلاد دستور کشتن می داد و از طریق او میکشت، در جلاد حضور نداشت؛ قدرتِ پادشاه با شقاوت و بیرحمی جلاد یکی نبود. و قدرتِ پادشاه هیچگاه بیشتر از آن زمانی جلوه و درخشش نداشت که با نامهی عفو، عمل جلاد را متوقف میکرد. زمان کو تاهی که معمولاً میان حکم و اعدام بود (اغلب چند ساعت) بدان معنا بود که [فرمان] عفو معمولاً درست در لحظهی آخر از راه می رسید. و البته مراسم اعدام نیز در کُندی اجرای خود به گونهای ترتیب داده شده بود که جایی برای این احتمال باقی گذارد. ۲ محکومان همواره به فرمان عفو امید داشتند و برای کِش دادن مراسم، در پای قاپوق مدعی می شدند که هنوز چیزهایی برای افشاکردن دارند. اگر مردم در آرزوی فرمان عفو بودند، آن را با صدای بلند فریاد می زدند و تلاش می کردند که آن آخرین لحظه را به تأخیر اندازند، و چشم به راه قاصدی بودند که حامل نامهای با مهر سبز باشد، و در صورت لزوم ادعا می کردند که این قاصد در راه است (به مانند آنچه در لحظهی اعدام محکومان به دلیل شورش علیه قضیهی کودکربایی، در ۲۳ اوت ۱۷۵۰ روی داد). پادشاه در مراسم اعدام نه فقط بهمنزلهی قدرتی که انتقام قانون را میگیرد، بلکه بهمنزلهی قدرتی که می تواند هم قانون و هم انتقام را به تعلیق در آورد، حضور دارد. تنها او باید ارباب انتقام از اهانتهایی که به او شده بود باقی بماند. هر چند پادشاه وظیفهی اعمالِ قدرتِ تنبیهی خود را بر عهدهی این دادگاهها گذاشتهاست اما این قدرت را از خود سلب نکرده است؛ او این قدرت را بهتمامی برای خود حفظ کرده بود تاکیفر را لغويا سنگين كند.

<sup>1.</sup> Ch. Loyseau, cing livres du droit des offices, éd, de 1613, p. 80-81.

<sup>2,</sup> Cf. S. P. Hardy, 30 janvier 1769, p. 125 du volume imprimé; 14 déc. 1779, IV, p. 229; R. Anchel, Crimes et chatiments au XVIII<sup>e</sup> siècle, p. 162-163.

آنشل در این کتاب قضیهی آنتونین بولته را این چنین گزارش می دهد که او در پای قاپوق بود که سوارِ قاصدی با طومار معروف شاه از راه می رسد. فریادهای «زنده باد شاه» سرمی گیرد و جمعیت بولته را به میخانه می برند و در همان اثنا، منشی دادگاه در کلاه خود برای او اعانه جمع می کند.

باید تعذیب را آن گونه که کماکان در سده ی هجدهم به صورت آیین در آمده بود، بهمنزلهی عملیاتی سیاسی درنظر گرفت. تعذیب از لحاظ منطقی درنظامی تنبیهی جا گرفته بود، نظامی که در آن پادشاه بهطور مستقیم یا غیرمستقیم، خواهان اجرای مجازاتها بود، در مورد آنها تصمیم میگرفت و فرمان اجرای آنها را می داد، چون در پس قانون، این او بود که به وسیله ی جرم آسیب دیده بود. در هر خلافی یک crimen majestatis [جنایت علیه شاه] وجود دارد و در هر مجرمی حتا با خفیف ترین جرمها یک شاه کُش بالقوه نهفتهاست. شاه کُش نیز بهنوبهی خود، چیزی كمتر يا بيشتر از يك مجرم تمامعيار و مطلق نيست، چون او بهجاي حمله به تصمیم یا خواستِ خاص قدرتِ بادشاهی همانند هر بزهکار دیگر، به جسم پادشاه و در نتیجه، به اصل قدرتِ پادشاهی حمله میکند. مجازات مطلوب برای شاه کشی مجموعهای از تمامی تعذیبهای ممکن بود. این مجازات انتقامی بی یایان بود: قوانین فرانسه کیفر ثابتی برای این نوع از جنایت پیشبینی نکرده بود. بنابراین لازم بود که کیفر راویاک را با ترکیب بی رحمانه ترین کیفرهایی که در فرانسه اجرا می شد ابداع کنند. حتا برای مجازات دامی بن می خواستند کیفری به مراتب بی رحمانه تر ترتیب دهند. طرحهایی هم ارائه شد اما آنها را چندان کامل نیافتند. در نتیجه، صحنهی تعذیب راویاک را تکرار کردند. و حال اگر در نظر آوریم که در سال ۱۵۸۴، قاتل ویلیام دورانژ \* چگونه بهدست انتقامی بی پایان سپرده شد، آنگاه می پذیریم که کیفر دامی بن کیفری نسبتاً تعدیل شده بود. «اولین روز او را به میدانی بردند که در آن دیگ آب جوش قرار داشت و آن بازویی را که با آن مرتکب قتل شده بود در آب جوش فرو بردند. روز بعد، آن بازو را قطع کردند و چون مدام بـازوی قـطع شـده جلوی پایش می افتاد، او با پا آن را از بالای قاپوق به پایین هُل داد؛ روز سوم، با انبر داغ جلوی سینه و بازویش را شکافتند؛ روز چهارم، همین کار را با پشت بازوها و کپلهاکردند؛ و اینچنین این مرد به مدت هجده روز بهطور مداوم شکنجه شد.»روز آخر او را به چرخ بستند و با «چماق» زدند. پس از شش ساعت، او همچنان درخواست آب می کرد که به او ندادند. «سرانجام قائم مقام پلیس درخواست کرد که

<sup>#</sup> ويليام اول، مؤسس جمهوري آلمان (١٥٨٤\_١٥٣٣). ـ م.

جان او را بگیرند و خفهاش کنند تا روحاش ناامید نشود و به گمراهی نیفتد.» <sup>۱</sup>

شکی نیست که وجود تعذیب به چیزی کاملاً غیر از این سازمان درونی مرتبط بود. حق با روشه و کیرشهایمر است که تعذیب را معلول نظامی از تولید می دیدند که در آن نیروهای کار و در نتیجه، بدن انسان از آن فایده و ارزش تجاری یی برخوردار نبود که در اقتصادی از نوع صنعتی به آنها داده می شود. وانگهی، به طور قطع «تحقیر» بدن به نگرشی کلی دربارهی مرگ باز می گردد؛ و در این نگرش می توان هم ارزشهای خاص مسیحیت و همم وضعیت جمعیت شناختی و به نوعی زیست شناختی را رمزگشایی کرد: تاخت و تاز بیماری و گرسنگی، قتل عامهای دورهای بیماری های واگیردار [اپیدمی ها]، میزان بسیار بالای مرگ و میر در میان کودکان، و ناپایداری تعادلهای زیستی و اقتصادی، همگی مرگ را به چیزی مأنوس بدل می کرد و در حول مرگ، آیین هایی را بر پا می داشت تا مرگ را ادغام کند، آن را قابل پذیرش سازد و به هجوم همیشگیاش معنایی دهد. همچنین برای تحلیل این پابرجا ماندنِ درازمدتِ تعذیب، باید به واقعیتهای اوضاع رجوع کرد؛ نباید فراموش کرد که فرمان سال ۱۶۷۰ که تا شب انقلاب فرانسه بر عدالت کیفری حاکم بود، سختگیری فرمانهای پیشین را در برخی موارد تشدید کرد؛ پوسور که در میان اعضای کمیسیونِ مسئولِ تهیهی متنها [ی قانون]، نمایندهی خواستها و نیّت شاه بود، این تشدید سختگیری را برخلافِ میل برخی از صاحب منصبان قضایی همچون لاموئنیون تحمیل کرد؛ کثرتِ شورشها در میانهی عصر کلاسیک، غرش نزدیک جنگهای داخلی، و خواست پادشاه مبنی بر برجسته کردن قدرت خود در برابر مجلسها، همه و همه تا حدود زیادی پایداریِ نظام کیفری «سختگیرانه» را توضيح مىدهند.

این موارد برای توضیح نظام کیفریِ تعذیبی، دلایلی کلی و به نوعی بیرونی اند؛ این دلایل امکان و پایداری بلندمدتِ کیفرهای جسمی، و نیز ضعف و ویـژگی جسته گریخته و منفردِ اعتراض علیه این کیفرها را توضیح می دهند. اما بر این

<sup>1.</sup> Brantôme, Memoires. La vie des hommes illustres, éd. de 1722, t. II, p. 191-192.

پس-زمینه، باید کارکرد دقیق این کیفرها را آشکار کرد. تعذیب از آنرو بسیار محکم و بهشدت در درون کنش قضایی جا میگیرد که آشکارگر حقیقت و عامل قـدرت است. تعذیب تضمین کننده ی اتصال کتبی به شفاهی، مخفی به علنی، و روش تحقيق و بازجويي به عمل اعتراف است؛ تعذيب بازتوليدِ جرم بر بدنِ قابل مشاهدهی مجرم و بازگشتِ جرم به آن را امکانپذیر میسازد. تعذیب موجب می شود که جرم با ترس و وحشتی یکنواخت ظاهر شود و از بین برود. هـمچنین تعذیب بدنِ محکوم را به مکانِ اجرای انتقام پادشاه، لنگرگاهِ تجلی قدرت، و فرصتِ تأييدِ عدم تقارنِ نيروها بدل ميكند. كمي بعد خواهيم ديد كه مناسباتِ حقیقت قدرت همچنان در بطن تمامی سازوکارهای تنبیهی باقی میماند، و در روشهای معاصر نظام جزایی دیده می شود، اما به شکیلی کاملاً متفاوت و با اثرهایی بسیار متفاوت. عصر روشنگری بی درنگ تعذیب را با انتقاد بر «بی رحمی» آن بی اعتبار کرد. و «بی رحمی» واژه ای است که خود حقوق دانان با آن، البته بدون نیّتی انتقادی، تعذیبها را توصیف می کردند. شاید مفهوم بی رحمی یکی از آن مفهومهایی باشد که به بهترین وجه، اقتصادِ تعذیب را در روش کیفریِ پیشین نشان میدهد. بیرحمی پیش از هر چیز ویژگی برخی از جرمهای بزرگ است: بیرحمی به شماری از قوانین طبیعی یا وضع شده، الهی یا انسانی که این جرمها به آنها حمله میکنند باز میگردد، به جلوهی رسوایی برانگیز یا برعکس، به نیرنگ مخفیانهای که این جرمها با آن ارتکاب یافتهاند باز میگردد، به رتبه و جایگاهِ مجرمان این جرمهای بزرگ و قربانیانِ آنها، به بینظمی یی که این جرمها ایجاب میکنند یا در پیدارند، و به ترسی که برمی انگیزند باز می گردد. حال، تنبیه که باید جرم را با تمامی شدت اش در برابر دید همگان آشکار کند، باید مسئولیت این بی رحمی را بر عهده گیرد: تنبیه باید با اعترافها و سخنها و نوشتههایی که این بیرحمی را علنی و عمومی میکنند، آن را روشن و آشکار کند؛ تنبیه باید این بی رحمی را در مراسمی که بی رحمی را به صورت تحقیر و درد بر بدن مجرم به کار می گیرند، باز تولید کند. بى رحمى آن بخش از جرم است كه مجازات آن را به تعذيب بدل مى كند تا با روشنى تمام آشکارش کند: چهره ی جدایی ناپذیر و درونی سازوکاری که در بطنِ خودِ تنبیه، حقیقتِ مشهود جرم را تولید میکند. تعذیب بخشی از آیین دادرسی یی است که واقعیتِ آنچه را که تنبیه میشود تعیین میکند. اما چیز بیشتری نیز هست:

بى رحمى يك جرم همچنين خشونتِ مبارزه عليه پادشاه است؛ و همين خشونت است که بهنوبهی خود، پاسخی دندان شکن را موجب می شود، پاسخی که کارکردش پیشی گرفتن از این خشونت، بر آن تسلط یافتن و چیرهشدن بر آن با زیادهروی یی است که این خشونت را خنثا میکند. پس بی رحمی یی که شبحاش را بر تعذیب می گستراند نقشی دوگانه دارد: از یکسو، اصل ارتباط میان جرم و کیفر است، از سوی دیگر غضب و شدت مجازات نسبت به جرم. بیرحمی با همین کار، تابش حقیقت و قدرت را ترتیب می دهد؛ بی رحمی آیین بازجویی و تحقیقی است که پایان میپذیرد، و مراسمی است که در آن پادشاه پیروز میشود. و بیرحمی این دو را در بدنِ تعذیب شده بههم پیوند می دهد. روش تنبیهی سده ی نوزدهم در پی آن بود که بیشترین فاصلهی ممکن را میان جستوجری «آرام» حقیقت از خشونت که نمی شد آن را کاملاً از تنبیه زدود ایجاد کند. [در این روش] به این نکته توجه شد که عدم تجانس جرم و مجازات با یکدیگر را نشان دهند، عدم تجانسی که جرم مستوجب مجازات را از مجازاتِ تحميل شده توسط قدرت عمومي جدا ميكرد. دیگر نمی بایست میان حقیقت و تنبیه رابطهای جز پیامدِ قانونی وجود داشته باشد. دیگر نمی بایست قدرتی که مجازات میکند به جرمی سنگین تر از جرم مستوجب تنبیه اَلوده شود. این قدرت می بایست از کیفری که تحمیل می کرد بَری باشد. «بیایید هر چه زودتر چنین تعذیبهایی را منع کنیم. این تعذیبها صرفاً سزاوار هیولاهای تاجداری است که بر رومیان حکم میراندند.» اما مطابق روش کیفری دورهی پیشین، نزدیکی پادشاه و جرم در تعذیب، و آمیزش «اثبات و اقامهی دلیل» با مجازات که در تعذیب تولید میشد، هیچیک برخاسته از اختلاطی بدوی و بـربر نبود؛ آنچه در تعذیب ایفای نقش می کرد، سازوکار بی رحمی و پیوستگی های ضروریاش بود. بی رحمی کیفر تقلیل آیینی رسوایی را با قدرت تمام سازمان مىداد.

اینکه جرم و تنبیه با یکدیگر ارتباط دارند و در صورت ظاهرِ بیرحمی به یکدیگر پیوند می خورند، نتیجهی قانون قصاصی که کورکورانه پذیرفته شده باشد

۱. دو پاستوره دربارهی کیفر شاه کشها:

نبود، بلکه معلولِ نوعی سازوکار قدرت در آیینهای تنبیهی بود، قدرتی که نه تنها بدون پنهانکاری و بهطور مستقیم بر بدنها اعمال می شد، بلکه با تجلیهای مادی و آشکارش تجلیل و تقویت می شد؛ قدرتی که به منزله ی قدرتی مسلح تأیید می شد و کارکردهایش در حفظ نظم از کارکردهای جنگیاش کاملاً جدا نبود؛ قدرتی که قواعد و اجبارها را به منزله ی پیوندهایی شخصی اعتبار می بخشید که گسستنشان اهانت بود و مستلزم انتقام؛ قدرتی که برایش عدم اطاعت و نافرمانی به معنای عملی خصمانه و آغازِ قیام بود که در اصل، تفاوت زیادی با جنگ داخلی نداشت؛ قدرتی که نباید دلیل اجرای قوانیناش را اثبات می کرد بلکه باید نشان می داد که دشمناناش جه کسانی اند و کدام طغیانِ نیرو قوانیناش را تهدید می کند؛ قدرتی که به دلیلِ فقدانِ مراقبتی بی وقفه، در پی احیای تأثیر خویش در تجلی نمایشهای غریباش بود؛ قدرتی که از نمایش دادنِ آیینی واقعیتِ «ابر قدرتی» خورد نیرو و جان می گرفت.

\*

اما در میان تمامی دلایلی که برمبنای آنها مجازاتهایی که مفتخرانه ادعای «انسانی» بودن داشت جایگزین کیفرهایی شد که از «بیرحمی» شرم نداشت، دلیلی وجود دارد که باید پیش از همه تحلیل شود، چه این دلیل در بطنِ خودِ تعذیب جا دارد؛ و عنصری از عملکرد آن و نیز اصل بی نظمی همیشگی آن است.

در مراسم تعذیب، شخصیت اصلی [نمایش] مردماند که حضور واقعی و بی واسطه شان برای اجرای این مراسم ضروری است. تعذیبی که همگان از آن با خبر باشند اما به طور مخفیانه اجرا شود، معنایی ندارد. دادنِ سرمشق و درس عبرت هدف بود، آن هم نه فقط با دادنِ این آگاهی که کوچک ترین جرم به احتمال زیاد تنبیه می شود؛ بلکه با برانگیختن احساس رعب و وحشت از طریقِ نمایش قدرتی که با تمام نیرو، خشم خود را بر مجرم وارد می آورد: «در آیین دادرسی کیفری دشوار ترین مرحله تحمیلِ کیفر است؛ این هدف و غایت و تنها ثمره ی آیین دادرسی از رهگذر عبرت دادن و ایجاد رعب است اگر کیفر به درستی در مورد مجرم اجرا شود.» ا

<sup>1.</sup> A. Bruneau, Observations et maximes sur les affaires criminelles, 1715, در بیشگفتار شمارهی صفحه گذاری نشدهی بخش اول.

اما در این صحنهی ارعاب [ترور]، نقش مردم دو یهلو است. مردم بهمنزلهی تماشاگر فراخوانده می شدند: آنان برای مشاهدهی نمایشهای عمومی و اعتراف در ملاّعام دعوت میشدند؛ پیلوریها و چوبههای دار و قایوقها در میدانهای شهر یا در کنار راهها برپا میشد؛ گاهی جسدِ تعذیب شدگان برای چندین روز در نزدیکی محل جرمشان نمایش داده می شد. مردم نه تنها باید آگاه می شدند بلکه باید به چشم خود می دیدند. چون باید می ترسیدند؛ و نیز چون باید به منزله ی ضامن های تنبیه، شاهدان تنبیه می بودند، و چون باید تا حدی در آن شرکت می کردند. این حقی بود که مردم داشتند و آن را طلب می کردند؛ تعذیب پنهانی تعذیبی تبعیض آمیز بود و اغلب این ظن را در پی داشت که با سختی و شدتی تام و تمام اجرا نشده باشد. به هنگام دور کردنِ قربانی از برابر دیدگان در آخرین لحظه، مردم اعتراض می کردند. صندوق دار کل پستخانه ها که به جرم قتل همسرش در معرض دید عموم قرار داده شد، از برابر دیدگان جمیعت دور شد؛ «او را بر درشکهای کرایهای سوار کردند؛ و تنصور مییشد که اگر از او کاملاً محافظت نشود، بهسختی می توان او را از بدرفتاری های عوام الناس که او را هو می کردند در امان نگه داشت. « هنگام به دار آویختن زنی بهنام له کومبه، مراقبت شد که چهرهی او با «نوعی روبنده» پوشانده شود؛ او «دستمالی بر سر و گردناش» داشت «که همین امر موجب نجواهایی بسیار در میان مردم و گفتن این شد که او له کومبه نیست.» ۲ مردم حق خود را در مشاهده ی تعذیب و آن کسی که تعذیب می شود طلب می کردند. ۳ مردم همچنین حق شرکت در تعذیب را داشتند. محکوم که برای مدتی طولانی در خیابانها چرخانده میشد، در معرض دید عموم قرار میگرفت، تحقیر می شد و بارها ترس و نفرتِ جرماش به او یادآوری میشد، در معرض توهینها و گاهی حملههای تماشاگران قرار میگرفت. انتقام مردم فراخوانده می شد تا در انتقام شاه وارد شود. و این به هیچرو به معنای آن

<sup>1.</sup> S. P. Hardy, Mes loisirs, I, vol. imprimé, p. 328.

<sup>2.</sup> T. S. Gueulette, cité par R. Anchel, Crimes et châtiments au XVIII<sup>e</sup> Siècle, p. 70-71.

۳. کرونیک دوپاری گزارش می دهد نخستین باری که از گیوتین استفاده شد مردم از ایس که هیچ چیز ندیده اند شکایت داشتند و فریاد سر می دادند که «طنابهای دارمان را به ما پس دهید.» Cf. J. Laurence, A history of capital punishment, 1432, p. 71 et suiv.

نبود که انتقام مردم پایه و اساس انتقام شاه بود یا شاه باید به شیوه ی خاص خود، انتقام مردم را بیان می کرد؛ بلکه بیشتر به معنای آن بود که هنگامی که شاه دست به «انتقام گرفتن از دشمناناش» می زد، حتا و به ویژه هنگامی که این دشمنان در میان مردم بودند، مردم باید به شاه کمک می کردند. این تقریباً همانند «خدمتِ یای قاپوق» است که مردم آن را مرهون انتقام شاه بودند. «خدمت»ی که در فرمانهای قدیم پیشبینی شده بود؛ حکم سال ۱۳۴۷ در موردکافران تصریح کرده بودکه آنان را «از همان اول تا لحظهی مرگ» به پیلوری ببندند و در معرض دید عموم قرار دهند «و می توان به جز سنگ یا هر چیز دیگری که زخمی کند، به چشم آنان گِل یا آشغال پرت کرد... در مرتبهی دوم در مورد مرتدان، خواست ما این است که آنان را در روز رسمی بازار به پیلوری ببندند و لب بالایی شان پاره شود به طوری که دندان های شان دیده شود.» بدون شک در دوران کلاسیک، این شکل از شرکت در تعذیب دیگر فقط با تسامح پذیرفته می شد و به علت بربریتی که برمی انگیخت و به علت قدرت تنبیه سعی در محدود کردن آن داشتند. اما این شکل از شرکت [مردم در تعذیب] بیش از آن به اقتصادِ کلی تعذیب ها تعلق داشت که بتوان آن را به طور کامل حذف کرد. حتا در سدای هجدهم نیز صحنههایی همچون صحنهی تعذیب مونتینیی [در ۱۷۳۷] دیده می شود؛ هنگامی که جلاد در حالِ اعدام محکوم بود، زنان ماهی فروش محلمی هال آدمکی از محکوم را می چرخاندند که بعد سرش را قطع کردند. ۱ بارها و بارها مجبور می شدند که در برابر جمعیت از صف مجرمانی که ـ هـم بـهمنزلهی سرمشق و هم آماج حمله، هم تهدیدی احتمالی و هم طعمهای وعده داده شده و در عین حال ممنوع \_ از میان جمعیت حرکت داده می شد «حفاظت» کنند. پادشاه با فراخواندنِ جمعیت به نمایش قدرت خود، برای لحظهای خشونتها را تاب می آورد و از این خشونت ها به منزله ی نشانه ی تابعیت بهر ه برداری می کرد اما بی درنگ، این خشونت ها را با امتیازهای خاص خود محدود می کرد.

اما درست در همین نقطه است که همان مردمی که به نمایش [تعذیب] فراخوانده می شدند تا مرعوب شوند، ممکن بود سرپیچی خود از قدرت تنبیهی را نشان دهند و گاه شورش کنند. جلوگیری از اعدامی که ناعادلانه تلقی می شد، بیرون

<sup>1.</sup> T. S. Gueulette, cité par R. Anchel, p. 63.

کشیدنِ محکوم از دست جلاد، گرفتن عفو محکوم با زور، احتمالاً تعقیب جلادها و حمله به آنان، و در هر حال لعن و نفرین بر قضّات و اعتراض به حکم، همه و همه بخشی از کنشهایی مردمی بود که آیینِ تعذیب را محاصره می کرد، در آن نفوذ می کرد و اغلب آن را وارونه می ساخت. البته این موارد بیشتر زمانی رخ می داد که محکومان به دلیل شورش مجازات می شدند: همانند آنچه در پی قضیه ی کودک ربایی روی داد و جمعیت می خواست از اعدام سه نفرِ شورشیِ مفروض که قرار بود در گورستانِ سن ژان به دار آویخته شوند، جلوگیری کند؛ «به علتِ تعداد کم خروجیها و محافظان» اجلاد که ترسیده بود یکی از محکومان را از بقیه جدا کرد؛ و کمانداران تیراندازی کردند. این مورد بار دیگر در سال ۱۷۷۵ پس از شورش گندم روی داد؛ یا در سال ۱۷۸۶ هنگامی که کارگران روزمزد پس از راهپیمایی در ورسای، اقدام به آزادسازی دوستان دستگیرشده شان کردند. اما سوای این موارد که فرایند شورش از پیش به راه افتاده بود و ربطی به اقدامِ عدالت کیفری نداشت، نمونه های بسیاری را می توان یافت که شورش ها به طور مستقیم به دلیل حکم یا اعدام برپا شده بسیاری را می توان یافت که شورش ها به طور مستقیم به دلیل حکم یا اعدام برپا شده بسیاری را می توان یاف قایوقی «خُرد اما بی شمار.

<sup>1.</sup> Marquis d'Argenson, Journal et Memoires, VI, p. 241. Cf. le Journal de Barbier, t IV, p. 455.

یکی از نخستین فصل های این قضیه به خوبی ویژگی شورشهای مردمی سده ی هجدهم را در مرد عدالت کیفری نشان می دهد. بره یر، قائم مقام کل پلیس، دستور ربودن «کوکان هرزه و ولگرد» را داده بود؛ نگهبانانِ کودکان تنها در صورتِ «دریافت پول»، حاضر به برگرداندن آنان به والدین شان بودند؛ شایع شد که هدف از این کار جلب رضایت شاه بوده است. مردم که در میان خود خبرچینی را یافتند، او را «تا نهایت درجه ی افراط و به شیوه ای غیرانسانی» به قتل رساندند و «پس از کشتن او، طنابی به گردناش بستند و تا دم در بره یر کشیدند.» اما این خبرچین دزدی بود که در صورت نپذیرفتنِ نقش خبرچینی، می بایست به همراه همدست اش رافیا روی چرخ تعذیب می شد؛ آگاهی او از تمامی جریان های توطئه موجب شد که پلیس از او قدر این حرفه ی جدید «بسیار مورد ارج و قرب» بود. این مورد مثال بسیار مهمی است: حرکتِ شورش ناشی از ابزارِ نسبتاً جدید سرکوب که نه عدالت کیفری بلکه پلیس است؛ این موردی از همکاریِ تکنیکی بزهکاران و مأمورانِ پلیس است که از سده ی هجدهم بدین سو نظام مند شد؛ شورشی که در آن، خود مردم تعذیبِ محکومی را که از چنگِ قابوق گریخته بود بر عهده میگر فتند.

این اغتشاشها در شکلهای بسیار ابتدایی خود با فریادهای دلگرمی و گاه تحسین آغاز می شد که محکوم را تا لحظهی اعدام همراهی میکرد. محکوم در زمان حرکت و چرخانده شدن طولانی در خیابانها با «احساس همدردی کسانی که قلبی رثوف داشتند و تشویق و تحسین و غبطهی کسانی که سرکش و سرسخت بودند» ۱ حمایت می شد. اگر جمعیت دورقا بوق از دحام می کردند صرفاً برای آن نبود که شاهد رنجهای محکوم باشند یا خشم جلاد را تحریک کنند، بلکه همچنین برای آن بود که ناسزاهای آن کسی را بشنوند که با لعن و نفرین کردنِ قضّات و قوانین و قدرت و مذهب، دیگر چیزی برای از دست دادن نداشت. تعذیب به محکوم فرصتِ این لحظههای بی نظمی و هرج و مرج را می داد، لحظههایی که در آن نه چیزی ممنوع بود و نه چیزی قابل تنبیه. مجرم در پناه مرگِ قریبالوقوع می توانست هر چیزی بگوید و جمعیت حاضر نیز هلهله سر دهد و او را تحنیین کند. «اگر سالنامههایی وجود میداشت که در آنها واپسین کلمههای تعذیب شدگان بهدقت ثبت می شد، و کسی جرأت نظر انداختن به آنها را میداشت، حتا اگر فیقط از این عوامالناس فرومایهای که کنجکاوی یی بی رحمانه آنان را دور قاپوق ها جمع میکند پرس و جو می شد پاسخ می دادند که هیچ مجرمی نیست که روی چرخ بمیرد و عالم بالا را علت شوربختی یی که او را به [ارتکاب] جرم کشانده نداند، قضّات را به دلیل بربریتشان سرزنش نکند، کشیش محراب راکه این قضّات را همراهی میکند لعن و نفرین نکند، و نسبت به خدایی که این کشیش نماینده او است کفر نگوید.» ۲ در این اعدامهایی که فقط باید قدرت رعبانگیز شاه را نشان می داد، جنبهی تمام عیاری از کارناوال وجود داشت که در آن قوانین واژگون، قدرت ریشخند و مجرم به قهرمان بدل می شد؛ ننگ و بدنامی وارونه می شد؛ و شجاعت مجرم همانند زاری ها و فریادهایش فقط سایهی بدگمانی را بر قانون می افکند. فیلدینگ با تأسف به این نکته اشاره می کند: «پیوند دادنِ ایدهی مرگ و ایدهی ننگ آن طورها هم که تصور می شود ساده نیست...

<sup>1.</sup> H. Fielding, An inquiry, in The causes of the late increase of Robbers, 1751, p. 61.

<sup>2.</sup> A. Boucher d'Argis, Observations sur les lois criminelles, 1781, p. 128-129. بوشه دارژیس مشاور قضایی در [حوزهی قضایی] شاتوله بود.

من به هر آن کسی که مراسم اعدام یا چرخاندن [در خیابانها] و حرکت به سوی اعدام را دیده باشد متوسل می شوم؛ بگذارید او برایم بگوید. هنگامی که تیره بختی را سوار برگاری و بر لبهی ابدیت با رنگ و رویی پریده و قامتی لرزان می بیند که به سرنوشت خود نزدیک می شود آیا هرگز ایده ی ننگ به ذهناش خطور می کند؟ بدون شک، او با دیدن محکومی بذله گو و گستاخ و شجاع که به وضعیت کنونی خود می بالد، به مراتب کمتر چنین ایده ای را احساس می کند. او برای مردمی که در آن جا حاضرند و نگاه می کنند، حتا در شدید ترین انتقام پادشاه نیز همواره بهانه ای برای تلافی جویی و کین خواهی هست.

بهویژه هنگامی که حکم ناعادلانه تلقی می شد. و هنگامی که فردی از میان مردم به دلیل جرمی به مرگ محکوم می شد که برای یک نجیبزاده یا یک ثرو تمند، کیفری به مراتب سبک تر را در پی داشت. به نظر می رسد که در سده ی هجدهم و شاید از دیر باز تر و قشرهای پایین مردم دیگر تحمل برخی از روشهای عدالت کیفری را نداشتند. و همین امر به سادگی دست کم موجب شروع شورشها می شد. به گفته ی یک صاحب منصب قضایی، چون فقیر ترین قشرها حق دخالت در عدالت را نداشتند<sup>۲</sup>، بنابراین در همان جایی که عدالت به طور علنی ظاهر می شد و این قشرهای فقیر به منزله ی شاهد و تقریباً کمکِ این عدالت فراخوانده می شدند، می توانستند به طور فیزیکی دخالت کنند، یعنی با زور وارد سازوکار تنبیهی شوند و نتیجه های آن را از نو توزیع کنند و خشونت آیینهای تنبیهی را در راستا و معنایی منافره می می داد: در سال ۱۸۸۱، [مقامهای قضایی] در مورد قتل کشیش کلیسای شائره می داد: در سال ۱۸۸۱، [مقامهای قضایی] در مورد قتل کشیش کلیسای شائره به دست ارباب محل، تلاش کردند که قاتل را دیوانه جلوه دهند؛ «روستاییان که به کشیش خود بسیار دلبسته بودند خشمگین شدند و در و هله به نظر می رسید که کشیش خود بسیار دلبسته بودند خشمگین شدند و در و هله به نظر می رسید که می خواهند با شدت بسیار بر ارباب خود بشورند و قصرش را به آتش کشند... همه

<sup>1.</sup> H. Fielding, loc. cit. p. 41.

متن داخل گیومه از روی متن انگلیس ترجمه شده است و در متن ترجمهی فرانسوی متن داخل گیومه این چنین است: «هنگامی که مجرمی را در حال لرزیدن می بینم به ننگ نمی اندیشم و حتا کمتر از آن به گستاخی.» م.م.

<sup>2.</sup> C. Dupaty, Mémoire pour trois hommes condamnés à la roue, 1786, p. 247.

علیه اغماض مقامهای قضایی که عدالت را از تنبیه نجرمی بسیار منفور محروم کرده بود، به حق اعتراض کردند.» او نیز بلوا علیه کیفرهایی بیش از حد سنگین برای جرمهایی متداول که چندان مهم تلقی نمی شدند (مثل دزدی با شکستن قفل)؛ یا علیه مجازاتِ برخی از جرایم که به شرایط اجتماعی مربوط بود، همچون دزدی خدمتکاران از خانهی ارباب خود؛ کیفر مرگ برای چنین جرمی همواره نارضایتی بسیاری را برمی انگیخت چون تعداد خدمتکاران یک خانه بسیار بود و اثبات بی گناهی آنان در چنین موردی دشوار، و نیز به سادگی ممکن بود این خدمتکاران قربانی بدخواهی و کینهی اربابان خود شوند، بهعلاوه گذشت و اغماض برخی از اربابان که چشمان خود را بر چنین مواردی می بستند سرنوشتِ خدمتکارانِ متهم و محكوم و به دارآويخته را بهمراتب ناعادلانه تر ميكرد. اعدام اين خدمتكاران اغلب اعتراضهایی برمی انگیخت. ۲ در سال ۱۷۶۱ شورش کوچکی در پاریس به حمایت از خدمتکار زنی که تکهای پارچه از ارباب خود دزدیده بود برپا شد. بهرغم آنکه خدمتکار به جرم خود اعتراف کرد و مال را برگرداند، و بهرغم آنکه طلب بخشش و عفو كرد ارباب حاضر به گذشتن از شكايت خود نشد: روز اعدام، مردم محله مانع از به دار آویختن او شدند، و به مغازهی تاجر [پارچه] حمله بردند و آن را تاراج کردند؛ سرانجام خدمتکار بخشوده شد؛ اما زنی که تلاش ناموفقی برای فرو کردن میل بافتنی به بدن ارباب خبیث کرده بود سه سال تبعید شد.<sup>۳</sup>

از امور قضایی بزرگی در سده ی هجدهم سخن به میان می آید که روشن اندیشی از طریقِ فیلسوفان و قضّاتی همچون کالاس، سیروان و شوالیه دو لابار در آنها نقش داشته است. اما از تمامی آن بلواهای مردمی حول و حوش روش تنبیهی کمتر سخن به میان می آید. درواقع، این بلواها به ندرت از مقیاس یک شهر و گاه یک محله فراتر می رفت. با این حال، این بلواها اهمیتی واقعی داشت. خواه این جنبشهای پاگرفته در میان قشرهای پایین توجه قشرهای بالاتر را به خود جلب می کرد و این

<sup>1.</sup> S. P. Hardy, Mes loisirs, 14 janvier 1781, t. IV, p. 394.

۲. در مورد نارضایتی های ناشی از این نوع محکومیت نگاه کنید به: Hardy, Mes loisirs, t. I, p. 319, p. 367; t III, p. 227-228; t. IV, p. 180.

۳. گزارش این رویداد از:

R. Anchel, Crimes et châtiments au XVIIIe siècle, 1937, p. 226.

قشرها با یاری رساندن و تداوم این جنبشها بُعد جدیدی به آن میدادند (برای نمونه، قضیهی کاترین اسپیناس در سالهای پیش از انقلاب که به اشتباه در سال ۱۷۸۵ متهم به پدرکشی شد، یا قضیهی آن سه مرد اهل شومون که به تعذیب روی چرخ محکوم شدند و دوپاتی در سال ۱۷۸۶ رسالهی مشهور خود را در مورد آنان نوشت، یا قضیهی ماری فرانسواز سالمون که پارلمان روئان در سال ۱۷۸۲ او را به جرم مسموم کردن، به سوزانده شدن در تل هیزم محکوم کرد اما تا سال ۱۷۸۶ هنوز اعداًم نشده بود)، خواه بهویژه اینکه این بلواها ناآرامی و اضطرابی همیشگی را پیرامون عدالت کیفری و تظاهرهای آنکه می بایست درس عبرت باشند ایجاد می کرد. برای حفظ نظم و آرامش در اطراف قاپوق ها، چند بار ضروری شد که تدبیرهایی «ناراحت کننده برای مردم» و احتیاط کاریهایی «تحقیرآمیز برای مقامات» اتخاذ شود؟ بهخوبی هویدا بود که نمایش بزرگِ کیفرها این خطر را به همراه داشت که به دستِ همان کسانی که مخاطب این نمایش بودند، معکوس و وارونیه شیود. در واقیع، وحشت و هیراس تیعذیبها آتش قیانون شکنی را بر می افروخت: روزهای اعدام کار تعطیل می شد، میخانه ها از جمعیت پر می شد، به مقامات اهانت می شد، به سوی جلادان و نگهبانان و سربازان سنگ پرتاب می شد یا بد و بیراه نثارشان میشد؛ تلاشهایی برای به چنگ آوردن محکوم، خواه برای نجات او خواه برای بهتر کشتن او، انجام میگرفت؛ نزاع درمیگرفت و برای دزدها هیچ فرصتی بهتر از این موقعیت نبود که جمعیت کنجکاوِ اطراف قاپوقها به هم تنه میزدند و یکدیگر را هل می دادند. ۲ اما به ویژه آنکه ـو در همین جا است که این مشکلات به خطری سیاسی بدل می شد ... مردم در این آیین ها [ی تعذیب]، که بنا بود نمایش گر جرم نفرت انگیز و قدرت شکست ناپذیر باشد بیش از همیشه به محكومان احساس نزديكي ميكردند؛ و مردم همانند محكومان بيش از هميشه خود را در معرض تهدیدِ خشونت قانونی یی احساس می کردند که نه اعتدالی می شناخت

<sup>1.</sup> Marquis d'Argenson, Journal et Mémoires, t. VI, p. 241.

۲. هاردی موارد بسیاری از آن را گزارش میدهد: برای نمونه، دزدی بزرگ از همان خانهای که قائم مقام کیفری برای شرکت در مراسم اعدام، در آن مستقر شده بود.

Hardy, Mes loisirs, t. IV, p. 56.

و نه حد و اندازهای. همبستگی بخشی از مردم با کسانی که می توان آنان را خرده بزهکار نامید \_ ولگردها، گدایانِ دروغی، تهیدستان شرور، جیب برها، مخفی کنندگان اموال دزدی و مال خرها \_ پیوسته مشاهده می شد: مقاومت در برابر تجسسهای پلیس، تعقیب و شکار خبرچینها، و حمله به نگهبان یا بازرسها، همگی گواه این امر است. و شکستن همین همبستگی بود که به تدریج به هدف سرکوب کیفری و پلیسی بدل شد. و بدین ترتیب، در مراسم تعذیب، در این جشن نامطمئنی که ممکن بود خشونت به یک باره وارونه شود، این همبستگی به مراتب بیشتر از قدرت پادشاه امکانِ تقویت شدن داشت. و اصلاح گرایان سده ی هجده و نوزده از یاد نمی بردند که در تحلیل نهایی، اعدامها فقط مایه ی ترس مردم نیست. و یکی از نخستین فریادها و درخواستهای آنان حذف این اعدامها بود.

برای روشن شدن مسئلهی سیاسی ناشی از دخالت مردم در نمایش تعذیب کافی است به دو صحنه اشاره شود. یکی در پایان سده ی هفدهم در آوینیون. در این صحنه، عنصرهای اصلی نمایش بیرحمی را می توان بازیافت: رویارویی جسمی جلاد و محکوم، وارونه شدن نبرد، تعقیب جلاد از سوی مردم، نجات محکوم از رهگذر شورش و وارونه شدنِ خشونتبار دستگاه کیفری. قرار بود قاتلی بهنام پی بر دو فور به دار آویخته شود؛ او چند بار «پاهایش را به پلکان گیر داد» و از همین رو کاملاً در هوا معلق نمی شد. «جلاد با دیدن این وضع، صورت او را با نیم تنهی خود پوشاند و از پایین با زانو به سینه و شکم او ضربه زد. وقتی مردم دیدند که جلاد درد بسیار زیادی بر او وارد میکند و حتا به نظرشان رسید که جلاد میخواهد از همان پایین با سر نیزه او را بگشد... نسبت به عذاب دیده احساس دلسوزی کردند و از دست جلاد خشمگین شدند و به او سنگ پرتاب کردند، در همین اثنا جلاد دو نردبان را باز کرد و عذاب دیده را پایین انداخت و روی شانه های او پرید و شروع به فشار آوردن بر او کرد، و در همین زمان، همسر جلادِ نام برده نیز از پایینِ چوبهی دار، پاهای عذاب دیده را می کشید. این کار آن دو باعث شد که از دهان عذاب دیده خون جاری شود. اما باران سنگ روی جلاد شدت گرفت و حتا سنگهایی به سر مرد به دار آویخته هم خورد. این وضع جلاد را مجبور کردکه به طرف نردبان برود و با چنان

<sup>1.</sup> Cf. D. Richet, la France moderne, 1974, p. 118-119.

شتابی از آن پایین بیاید که از وسط نردبان افتاد و با سر به زمین خورد. آنگاه جمعی از مردم بر سر او ریختند. او نیز سرنیزه به دست، در حالی که تهدید می کرد هر کس را که به او نزدیک شود خواهد گشت، از زمین بلند شد؛ اما پس از چند بار زمین خوردن و بلند شدن، به دست مردم هیجان زده و خشمگین حسابی کتک خورد و درون گل و لای جوی غلتانده و همانجا خفه شد و سپس تا دانشگاه و از آنجا تا گورستان گوردولیه روی زمین کشانده شد. دستیار او نیز حسابی کتک خورد و با سر و بدن كبود و مضروب به بيمارستان انتقال يافت كه چند روز بعد در همان جا مُرد. در همين اثنا، چند نفر غریبه و ناشناس از نردبان بالا رفتند و طناب دار را بریدند و دیگران از پایین، مردِ به دار آویخته را پس از اینکه مدت زمانی بیش از زمانِ لازم برای خواندن کامل دعای مزمور آویزان بودگرفتند. سپس جمعیت چوبهی دار را شکستند و نردبان جلاد را تکه تکه کردند... بنچه ها هم به سرعت چوبه ی دار را به داخل رود ژن انداختند.» محكوم تعذيب شده را نيز به قبرستاني بردند «تا دست عدالت به او نرسد و از آنجا به کلیسای سنت آنتوان» منتقل کردند. اسقف او را عفو کرد و دستور داد که او را به بیمارستان ببرند و به مأموران سفارش کرد که از او مواظبت و پرستاری ویژهای کنند. سرانجام نگارندهی صورتجلسه می افزاید «برای او سفارش یک دست لباس نو، دو جفت جوراب ساق بلند و كفش داديم... از سر تا پا نو نوارش كرديم. همكاران مان هم چند پيراهن و نيم شلوار و دستكش و يک كلاه گيس به او

رویداد دوم در پاریس و یک سده بعد، در سال ۱۷۷۵ و فردای شورش گندم رخ داد. به دلیل تنش بسیار زیاد در میان مردم، [مقامات] صلاح دیدند که اعدامی «ساده و بی تشریفات» ترتیب داده شود. میان مردم و قاپوق به دقت فاصله حفظ شده بود و دو ردیف سرباز مراقب اوضاع بودند، یک ردیف رو به قاپوق و رو به اعدامی قریب الوقوع، ردیف دوم رو به مردم برای مقابله با شورش احتمالی. هرگونه تماسی قطع شده بود: تعذیبی در ملاً عام، اما تعذیبی که در آن عنصر نمایش خنثا شده بود یا

<sup>1.</sup> L. Duhamel, Les Exécutions capitales à Avignon au XVIII siècle, 1890, p. 5-6. صحنه هایی از این دست در سده ی نوزدهم نیز رخ داده است. نگاه کنید به:

J. Laurence, A History of capital punishment, 1932, p. 195-198. et p. 56.

به عبارت دقیق تر، تا حدِ ترساندنی انتزاعی تقلیل یافته بود. عدالت در پناه اسلحه ها و در میدانی خالی، بی تکلف اعدام می کرد. عدالت مرگی را که موجب می شد، از بالا و دورا دور نمایش می داد: «دو چوبه ی دار ساعت ۳ بعد از ظهر برپا شدند که بی شک برای عبرت آموزی هر چه بیشتر، حدود ۵/۵ متر ارتفاع داشتند. میدان گرو و خیابان های اطراف از ساعت دو مملو از گروه های کوچکِ دسته های مختلف سربازان، اعم از سواره و پیاده بود؛ نگهبانان سوئیسی و فرانسوی پیوسته در حال گشتزنی در خیابان های مجاور بودند. در طول مراسم اعدام هیچ کس اجازه ی ورود به میدان را نداشت، و دور تا دور میدان دو ردیف سرباز پشت به پشت هم و به حال پیش فنگ دیده می شدند به طوری که یک ردیف از سربازان رو به میدان و ردیف دیگر پشت به میدان ایستاده بودند؛ آن دو سیه روز... در تمام طول راه فریاد می زدند که بی گناه اند و در همان حال که از نردبان بالا می رفتند همچنان اعتراض می کردند. » که بی گناه اند و در همان حال که از نردبان بالا می رفتند همچنان اعتراض می کردند. احساسات انسانی نسبت به محکومان چه نقشی در کنار گذاشتن آیین تعذیب احساسات انسانی نسبت به محکومان چه نقشی در کنار گذاشتن آیین تعذیب داشتند؟ در هر حال، از دیدگاهِ قدرت، ترسی سیاسی نسبت به اثر و نتیجه ی این داشتند؟ در هر حال، از دیدگاهِ قدرت، ترسی سیاسی نسبت به اثر و نتیجه ی این آیین های دو پهلو وجود داشت.

帝

این دو پهلو بودن بهروشنی در آنچه می توان «سخنهای پای قاپوقی» نیامید مشهود بود. هدف از آیین اعدام آن بود که محکوم با اعتراف به جرم خود در ملاً عام، با نمایش نوشته ای [بر پشت یا سینه ی خود]، و نیز با گفته هایی که بی شک وادار به گفتن آنها شده بود، خود جرم خود را جار بزند. به علاوه، در لحظه ی اعدام به محکوم فرصت دیگری برای سخن گفتن داده می شد، آن هم نه برای اظهار بی گناهی خود بلکه برای تصدیق جرم و عادلانه بودن محکومیت خود. وقایعنگاری ها از شمار بسیار زیادی از این گونه سخن ها [discours] گزارش می دهند. آیا این سخن ها به واقع بر زبان آمده اند؟ در برخی موردها، به طور قطع. آیا این سخن ها سخن هایی ساختگی نیستند که بعدها برای عبرت و پند دادن نقل شده اند؟ بدون شک در بسیاری از موارد چنین است. مثلاً چه اعتباری می توان برای گزارش مرگ زن

<sup>1.</sup> S. P. Hardy, Mes loisirs, t. III, 11 mai 1775, p.67.

مشهوری به نام ماریون لوگف، سر دستهی راهزنان معروف برتانی در میانهی سدهی هجدهم، قائل شد؟ [گفتهاند که] او از بالای قابوق فریاد میزد: «پدرها و مادرهایی که اکنون صدای مرا می شنوید، از فرزندان تان خوب مراقبت کنید و آنان را درست تربیت کنید؛ من در بچگی دروغگو و تنبل بودم؛ با دزدیدن یک چاقوی کوچکِ شش لیاردی شروع کردم... سپس از دستفروشها و فروشندگان گاو دزدی کردم؛ و سرانجام سر دسته ی گروهی از راهزنان شدم و حالا هم بههمین دلیل اینجا هستم. این را برای فرزندان تان بازگو کنید تا شاید برای شان درس عبرتی باشد.» کین سخنی، حتا در واژههای خود، آنقدر به اخلاقیاتِ موجود در خبرنامهها و جزوهها و ادبیات کوچهبازاری نزدیک است که [بهراحتی] می تواند جعلی باشد. اما وجودِ ژانر «واپسین گفته های یک محکوم» در خود حائز اهمیت است. عدالت نیاز داشت که قربانی اش تعذیبی را که بر او وارد آمده، به نوعی تأیید و تصدیق کند. از مجرم خواسته مى شدكه با جارزدنِ رذالت جرمهايش، خود تنبيهاش را تقديس كند؛ مجرم را وا می داشتند که همانند ژان ـ دومینیک لانگلاد که سه بار مرتکب قتل شده بـ و د بگوید: «همگی به عمل مخوف و ننگ آور و رقت بار من که در شهر آوینیون انجام گرفته گوش فرا دهید، [شهری] که در آن، خاطرهام مایهی نفرت است چون به شیوهای غیرانسانی، حقوق مقدس رفاقت را زیرپا نهادهام.» ۲ از دیدگاهی، اوراق پراکنده و آواز مرگ ادامهی محاکمه است؛ یا به عبارت دقیق تر، این اوراق پراکنده و آواز مرگ دنبالهی آن سازوکاری است که از رهگذر آن، تعذیب حقیقت مخفی و کتبی آیین دادرسی را بر بدن و حرکتها و سخن مجرم ثبت میکرد. عدالت به چنین جعل کردن هایی نیاز داشت تا بر حقیقت استوار شود. بدین ترتیب، تصمیمها و حکمهای عدالت با همهی این «حجتها»ی پس از مرگ [محکوم] احاطه شده بود. گاهی نیز پیش می آمد که پیش از هر محاکمه، روایتهایی از جرمها و زندگیهای ننگآور به عنوان تبلیغات محض به چاپ می رسید تا عدالتی را که به مسامحه ی بیش از اندازه مظنون بود، وادار به عمل کند. کمپانی فِرم برای بی اعتبار کردن قاچاقچیان، «بولتنها»یی به چاپ میرساند که جرمهای آنان را برمی شمرد: این

<sup>1.</sup> Corre, Documents de criminologie rétrospective, 1896, p. 257.

<sup>2.</sup> Cité in L. Duhamel, p. 32.

کمپانی در سال ۱۷۶۸، او راقی را علیه فردی بهنام مونتنی که سر دسته ی گروهی از راهزنان بود توزیع کرد؛ تنظیم کننده ی این او راق خود می گوید: «دزدی هایی را به پای او [مونتنی] نوشته اند که صحّت و حقیقت شان کاملاً نامعلوم است...؛ مونتنی را همچون حیوانی درنده خو نمایش داده اند، کفتاری که باید شکارش کرد؛ از آن جا که سرِ مردم اُورنی [برای چنین حرف هایی] درد می کند، چنین باوری به سادگی پاگرفت.» ۱

اما اثر این ادبیات همانند استفاده از آن دو پهلو بود. محکوم با وسعت جرمهایش که بهطور گسترده توصیف شده بود و نیزگاهی با تأیید تأخیر او در اظهار ندامت، به هیئت قهرمان درمی آمد. به نظر می رسید که او علیه قانون، علیه ثروتمندان، قدرتمندان، صاحب منصبان قضایی، ژاندارمها یا نگهبانان، و علیه مالیات و مالیات بگیران نبردی بهراه انداخته است که همه به سُادگی خود را در این نبرد باز می شناختند. جرمهای اعلام شده تا حد حماسهی مبارزههایی نحرد و کوچک ارتقا می یافت، حماسه ای که در پس روزمرگی پنهان مانده بود. اگر محکوم نادم و پذیرای حکم و طالب عفو جرمهایش از سوی خداوند و انسانها نشان داده میشد، آنگاه او را تطهیرشده می دیدند: او به شیوه ی خود، همچون یک قدیس جان میسپرد. اما حتا سازشناپذیریاش نیز مایهی بزرگیاش بود: او با تسلیم نشدن در برابر تعذیب، از خود نیرویی نشان میداد که هیچ قدرتی نمی توانست آن را خم کند: «در روز اعدام، آنچه بهنظر کمتر باور کردنی می آمد [این بود که] من به هنگام اعتراف به جرم خود در ملأعام هیجانزده نشدم و عاقبت بدون نشان دادن هیچگونه ترسی از خود، روی صلیب قرار گرفتم.» ۲ مجرم خبرنامه ها و اوراق پراکنده و سالنامهها و داستانهای پرماجرا، چه قهرمان سیاه میبود و چه مجرمی سازشکار، چه مدافع قانونِ حقیقی میبود و چه نیرویی تسلیمناپذیر، در زیر لوای اخلاقی ظاهری سرمشقی که نباید از آن پیروی میشد، با خود مجموعهای از خاطراتِ مبارزهها و رویاروییها را همراه داشت. محکومانی دیده شدهاند که پس از مرگ به

<sup>1.</sup> Archives du puy-de-Dôme, cité in M. Juillard, Brigandes et contrebande en haute Auvergne au XVIII<sup>e</sup> siécle, 1937, p. 24.

۲. مرثبهی ژ. د. لانگلاد که در ۱۲ آوریل ۱۷۶۸ اعدام شد.

نوعی قدیس بدل شدند و خاطرهشان گرامی بود و قبرشان مورد احترام. ا [مجرم تقريباً به طور كامل به قهرماني مثبت بدل مي شد]. \* محكوماني ديده شدهاند كه در مورد آنان، افتخار و انزجار از هم جدا نبودند بلکه در چهرهای دوگانه و برای مدتی دراز با هم همزیستی داشتند. تمام این ادبیاتِ جرم را که حول چند شبح بـزرگ<sup>۲</sup> تكثير يافته است، بايد نه «بيانِ مردمي» ناب دانست و نه اقدامي از بالا مركب از تبلیغات و تعلیم اخلاق؛ بلکه این ادبیات کانونی است که در آن دو نیروگذاری روش کیفری با یکدیگر برخورد میکنند \_ نوعی جبههی نبرد حول جرم و تنبیه آن و خاطرهی آن. این روایتها از آنرو چاپ و توزیع میشدند که از آنها انتظار میرفت تأثیرهای کنترل ایده تولوژیک را داشته باشند"، [به عبارتی] افسانه های حقیقتگوی تاریخ روزمره [باشند]. اما اگر از این روایتها با چنین اشتیاق و توجهی استقبال می شد و اگر این روایت ها بخش مهمی ازخواندنی های طبقه ی عوام را تشکیل میداد به این دلیل بود که مردم در این روایتها نه تنها خاطرات بلکه تکیهگاههایی نیز می یافتند؛ علاقه از روی «کنجکاوی» علاقهای سیاسی نیز هست. پس می توان این متنها را همچون گفتمانی [discours] دو وجهی خواند، در رویدادهایی که این متنها نقل میکنند، در طنینی که به این رویدادها میدهند، در شکوه و افتخاری که به آن مجرمان «برجسته» شده ارزانی میکنند، و بدون شک در خود واژه هایی که

۱. مانند تانگی که در سال ۱۷۴۰ در برتانی اعدام شد. او پیش از محکومیت، به دستور کشیش اعترافگیر خود، کفارهای طولانی را آغاز کرده بود. آیا این تعارضی بود میان عدالت مدنی و کفاره ی دینی؟ در این مورد نگاه کنید به:

A. Corre, Documents de criminologie rétrospective, 1895, p. 21.

آ.کُر به این کتاب ترودی رجوع میدهد:

Trevedy, Une promenade à la montagne de justice et à la tombe Tanguy.

<sup>\*.</sup>ایـن عـبارت از مـتن تـرجـمه ی انگلیسی ترجمه شده است و در مـتن اصلی فرانسوی نیست. ـم.

۲. شبحهایی که ار. ماندرو دو تن از بزرگان آنان را نام میبرد: کارتوش و ماندرَن، که باید
 گیپری را نیز به این دو افزود

<sup>(</sup>R. Mandrou, De la culture populaire aux XVII et XVIII siècles, 1964, p. 112) در انگلستان، جاناتان وابلد، جک شپرد و کلود دووال همین نقش را داشتند.

۳. چاپ و توزیع سالنامهها و خبرنامهها و غیره همگی اساساً تحت نظارتی دقیق بود.

به کار می برند (باید استفاده از مقوله هایی همچون «سیه روزی» و «انزجار»، یا صفت هایی همچون این روایت مفت هایی همچون این روایت مطالعه کرد: «داستان زندگی، دزدی های بزرگ و مهارت های گییِری و همدستاناش، و پایان رقت انگیز و سیه روزانه ی آنها ای).

بدون شک، این ادبیات را باید به «احساسهای پای قاپوقی» نزدیک دانست، احساسهایی که در آنها، از خلال بدن فرد تعذیب شده، قدرتی که محکوم می کرد و مردمی که شاهد و شریک و قربانی احتمالی و «برجسته»ی این اعدام بودند، با یکدیگر رویارو می شدند. در پیِ مراسمی که در صدد آیینی کردن مناسبات قدرت بود اما به شیوهای نابجا آن را هدایت می کرد، انبوهی از گفتمانها ظاهر می شد که همین رویارویی را دنبال می کردند؛ اعلام جرم پس از مرگ مجرم، هم عدالت را توجیه می کرد و هم از مجرم تجلیل می کرد. از همین رو بود که اصلاح گرایان نظام کیفری خیلی زود خواهان حذف این خبرنامه ها شدند. از همین رو بود که مردم به آن چه تا حدودی نقش حماسه ی خُرد و روزمره ی قانون شکنی ها را ایفا می کرد علاقه ی بسیاری نشان می دادند. و از همین رو بود که با تغییر کارکرد سیاسی قانون شکنی های مردمی، این خبرنامه ها اهمیت خود را از دست دادند.

و این خبرنامه ها به تدریج که ادبیاتِ کاملاً متفاوتی از جرم تبوسعه می یافت ناپدید شد: ادبیاتی که در آن جرم تجلیل می شود، اما از آن رو که جرم یکی از هنرهای زیبا است، از آن رو که صرفاً می تواند کار سرشت های استثنایی باشد، از آن رو که قساوت زورمندان و قدر تمندان را آشکار می کند، از آن رو که تبهکاری هنوز هم

۱. چنین عنوانی را می توان نه تنها در داستانهای پرماجرای تروا، بلکه در داستانهای پرماجرای نرماندی یافت. نگاه کنید به:

R. Helot, La Bibliothéque bleue en Normandie, 1928.

برای مثال رجوع کنید به لاکرتل: «برای ارضاء نیاز به هیجانهایی شدید که تحریکمان
میکند و برای برجا گذاردن تأثیری عمیق از سرمشقی بزرگ، اجازه داده میشود که این
داستانهای هولناک انتشار یابند، شاعران مردمی آنها را دستمایه قرار میدهند و آوازهی این
داستانها را در همه جا پخش میکنند. روزی، خانوادهای آوازهی جرم و تعذیب پسراناش را بر
در خانهاش میشنود.»

شیوهای برای ممتاز بودن است: از رمان سیاه گرفته تا کوئینسی، یا از قصر اُترانت گرفته تا بودلر، یک بازنویسی تمامعیار زیبایی شناختی از جرم وجود دارد، بازنویسی یی که همچنین اقتباس مجرمیت در شکلهایی قابل پذیرش بود. این ادبیات در ظاهر، کشف زیبایی و عظمت جرم است؛ [اما] در واقع، تأیید آن است که عظمت نيز حق [ارتكاب] جرم دارد و جرم حتا به امتياز انحصاري كساني كه بهواقع بزرگاند بدل می شود. قتل های بزرگ از آنِ خُرده قانون شکنان نیست. ادبیات پلیسی ازگابوریو به بعد از این نخستین جابهجایی تبعیت کرد: مجرم بازنمایی شده در این ادبیات، با حیله ها و ظرافت ها و تیزهوشی بی نهایت خود از سوءظن بری می شود، و مبارزه میان دو ذهن ناب دهن قاتل و ذهن کارآگاه ـ شکل اصلی رویارویی است. دیگر از آن روایت هایی که زندگی و بدکاری های مجرم را به تفصیل بیان می کردند، مجرم را به اعتراف جرمهای خویش وا می داشتند، و به تفصیل تعذیب او را حکایت می کردند بسیار فاصله گرفته ایم: گذاری از ارائهی وقایع یا اعتراف به فرایند گند و بطئى كشف صورت گرفته است؛ گذارى از زمانِ تعذيب به مرحلهى بازجويى؛ از رویارویی جسمانی با قدرت به مبارزهی ذهنی میان مجرم و بازجو. با تولد ادبیات پلیسی، فقط خبرنامه ها ناپدید نشد؛ بلکه شکوهِ تبهکار روستایی، و قهرمان شدن غمانگیز ناشی از تعذیب ناپدید شد. دیگر فردی از میانِ مردم ساده تر از آن است که بتواند بازیگر نقش اول حقایق ظریف باشد. در این ژانر جدید دیگر نه از قهرمانهای مردمی خبری هست و نه از اعدامهای بزرگ؛ در این ژانر فردِ شرور هست اما [شروري] هوشمند؛ وگرچه تنبيه مي شود اما نبايد رنج ببرد. ادبيات پليسي آن جلوه و درخششی که مجرم را احاطه کرده بو د به طبقهی دیگری از اجتماع انتقال میدهد. روزنامه ها نیز در صفحه ی حوادث روزمره ی خود، شروع به روایت گری جزئیات یکنواخت و بی آب و تاب و غیرحماسی جرمها و مجازات آنها میکنند. تقسیم و جدایی انجام میگیرد؛ مردم از غرور پیشین نسبت به جرمهای شان محروم می شوند؛ و قتلهای بزرگ به بازی ساکت و بی سر و صدای فرزانگان بدل میشود.

## تنبيه

## فصل اول

## تنبيه تعميم يافته

«کیفرها تعدیل شود و با جرمها متناسب باشد، کیفر مرگ فقط برای مجرمان به قتل صادر شود، و شکنجههایی که نفرت انسانیت را برمیانگیزد لغو شود.» در نیمهی دوم سده ی هجدهم، اعتراض علیه تعذیب در همه جا دیده می شود: در میان فیلسوفان و نظریه پردازان حقوق؛ در میان حقوق دانان و قانون دانیان و نمایندگان مجلس؛ در عرض حالها و در میان قانونگذاران مجلس. شیوه ی دیگری از تنبیه و مجازات ضروری شد: باید به رویارویی جسمی پادشاه با محکوم پایان داده می شد؛ باید این جنگ تن به تن میان انتقام شاه و خشم فروخورده ی مردم که با میانجی فرد تعذیب شد؛ باید این جاد انجام می گرفت به پایان می رسید. خیلی زود، تعذیب تحمل ناپذیر شد. از دیدگاه قدرت، تعذیب آنجا که ستمگری، زیاده روی، عطش انتقام و «لذت بی رحمانه ی تنبیه کردن» آرا افشا و آشکار می کرد، نفرت انگیز بود. از دید قربانی [تعذیب] که در ناامیدی فرو برده می شد و با این حال باز هم از او انتظار دید قربانی [تعذیب] که در ناامیدی فرو برده می شد و با این حال باز هم از او انتظار

۱. وزارت عدلیه در سال ۱۷۸۹ با این عبارتها وضع کلی عرض حالها در مورد تعذیبها را جمع بندی میکند.

Cf. E. Seligman, La Justice sous la Revolution, t. I, 1901, et A. Desjardin, Les Cahiers des États généraux et la justice criminelle, 1883, p. 13-20.

۲. سخنرانی ویلئوو در مجلس مؤسسان. نگاه کنید به:

J. Petion de Villeneuve, Discours à la Constituante, Archives parlementaires, t, XXVI, p. 641.

مى رفت كه «عالم بالا و قضّاتاش راكه به نظر او را به حال خود رها كرده اند» دعا کند، تعذیب شرم آور بود. و در هر حال، تعذیب خطرناک بود چون تکیه گاهی بود برای رویارویی خشونت شاه با خشونت مردم. گویی قدرت پادشاهی در این رقابت سفاکانه متوجه مبارزهای نبودکه خود به راه می انداخت و ممکن بود روزی بالاگیرد: مردمی که «به دیدن جاری شدن خون» عادت کردهاند خیلی زود یاد میگیرند «که نمی توان بدون خون [ریزی] انتقام گرفت.» ۲ در این مراسم که موضوع این همه نیروگذاریهای متخاصم بود، می توان تلاقی لگامگسیختگی عدالت مسلَح و خشم مردم مورد تهدید را دید. ژوزف دومِتْر یکی از سازوکارهای بنیادین قدرت استبدادی را در آن بازمی شناسد: جلاد چرخ دندهی میان شاه و مردم است؛ مرگی که او موجب می شود همانند مرگ دهقانانی است که سن پترزبورگ را روی باتلاق ها و طاعون بنا کردند: این مرگ یک اصل فراگیر و جهان شمول است براین مرگ از اراده ی یکتای حاکم مستبد قانونی برای همه میسازد، و از هر یک از این بدنهای نابود شده سنگ بنایی برای کشور؛ چه باک اگر مرگ بر بیگناهان وارد آید! برخلاف، اصلاحگرایان سدهی هجده در خود همین خشونت پرخطر و آیینی، آنچه راکه از طرف هـر دو جناح از حد اعمالِ قانونی قدرت فراتر میرفت آشکار و افشا کردند: از دید اصلاحگرایان، ستمگری در این خشونت با شورش و طغیان روبهرو می شد؛ ستمگری و شورش، هر یک آن دیگری را فرا میخواند. و این مهلکهای مضاعف بود. عدالت کیفری باید به جای انتقام گرفتن، سرانجام تنبیه کند.

این ضرورتِ مجازات بدون تعذیب نخست همچون فریادی از ته دل یا فریاد سرشتی به خشم آمده بیان شد: به هنگام تنبیهِ خبیث ترین قاتل ها دست کم یک چیز را باید محترم شمرد: «انسان بودن» او را. در سده ی نوزدهم، زمانی فرا رسید که این «انسان» کشف شده در مجرم به آماج دخالت کیفری بدل شد، یعنی ابژه ای که دخالت کیفری ادعای اصلاح و تغییر آن را داشت، و عرصه ای برای مجموعه ی کاملی از علوم و روشهای غریب \_[روشهای] «ندامتگاهی» و «جرمشناسی». اما در این

<sup>1.</sup> A. Boucher d'Argis, Observations sur les lois criminelles, 1781, p. 125.

۲. سخنرانی لاشِز در مجلس مؤسسان در سوم ژوئن ۱۷۹۱:

Lachèze, Discours à la Constituante, Archives parlementaires, t. XXVI.

دوره از عصر روشنگری، عَلَم شدن انسان در برابر بربریت تعذیب بههیچرو بهمنزلهی موضوع دانشی تحصلی [پوزیتیو] نبود، بلکه بهمنزلهی محدودیت حقوقی بود، [به دیگر سخن] مرز قانونی قدرت تنبیه. نه مرزی که برای اصلاح انسان باید بدان دست یافت، بلکه مرزی که برای احترام گذاردن به او باید دست نخورده باقی گذاشت. Noli me tangere [به من دست نزن] . [و این نشاندهندهی پایان انتقام شاه بود]. همچنین، «انسان»ی که اصلاحگرایان در برابر استبداد قاپوقی به آن اعتبار بخشیدند، یک انسان ـ سنجه بود، آن هم نه سنجهی چیزها بلکه سنجهی

حال مسئلهی پیشرو این است که چگونه این انسان-سنجه در برابر روش سنتی مجازاتها عَلَم شد؟ و چگونه به توجیه بزرگ اخلاقی جنبش اصلاحات بدل شد؟ دلیل این نفرتِ فراگیر از تعذیب و این پافشاری تغزلی بر «انسانی» بودن مجازاتها چیست؟ یا پرسش دیگری که به همین پرسش باز می گردد و آن این که «سنجه» و «انسانیت»، این دو عنصری که در همهی درخواستهای یک کیفرمندی ملایم شده دیده می شوند چگونه در یک استراتژی واحد به یکدیگر متصل می شوند؟ دو عنصری آنچنان ضروری و با این حال آنچنان نامعلوم، آنچنان مبهم و با این حال آنچنان به هم پیوسته در همان رابطهی مشکوک که حتا امروزه نیز هر زمان که مسئلهی اقتصادِ مجازاتها دوباره مطرح می شود، این دو عنصر نیز دیده می شوند. همه چیز چنان است که گویی سده ی هجدهم آغازگر بحرانِ این اقتصاد مجازاتها بودهاست و برای حل آن، قانونی بنیادین را پیشنهاد کردهاست مبنی بر اینکه مجازات باید «انسانیت» را «سنجه»ی خود قرار دهد، بدون آنکه توانسته باشد معنای معینی به این اصل که به هر حال، چشم ناپوشیدنی و اجتنابناپذیر شمرده میشود ببخشد. پس باید تولد و تاریخ اولیهی این «ملایمتِ» معمایی را روایت کرد.

از «اصلاحگرایان» بزرگ ـبکاریا، سِروان، دوپاتی، لاکْرتِل، دوپُور، پاستوره، تارژه، برگاس، عرض حال نویسان و نمایندگان مجلس مؤسسان [۱۷۸۹] ــ به دلیل

<sup>\*.</sup>این عبارت از متن انگلیسی ترجمه شدهاست و در متن اصلی فرانسوی نیست. ـ م.

تحمیل این ملایمت بر دستگاه قضایی و بر نظریهپردازان «کلاسیک» که در پایان سده ی هجدهم همچنان با سر سختی مستدلی این ملایمت را رد می کردند تجلیل می شود. ۱

بااین همه، این اصلاحات را باید در فرایندی جا داد که به تازگی تاریخنگاران با مطالعهی بایگانی های قضایی آن را کشف کردند: خفیف شدن کیفرمندی در سدهی هجدهم، یا به عبارت دقیق تر، حرکتی دوگانه که از رهگذر آن به نظر می رسد در این دوران، جرمها خشونت خود را از دست دادند و متقابلاً مجازاتها نیز تا حدودی از شدتشان کاسته شد، البته به قیمت دخالتهای بسیار. در واقع، از پایان سدهی هفدهم بدین سو کاهش قابل ملاحظهای در جرمهای خونین، یا بهعبارت کلی تر، در حملههای جسمی مشاهده میشود؛ بهنظر میرسد که بزههای علیه مالکیت جای جرمهای خشن را گرفت؛ و دزدی و کلاهبرداری جای قتل و ضرب و شتم را گرفت؛ بزهكاري پراكنده و اتفاقى اما پُرشمار فقيرترين طبقهها جاي خود را به بزهكارييي محدود و «ماهرانه» داد؛ مجرمان سدهی هفدهم «اَدمهایی به ستوه آمده و دچار سوء تغذیه که خیلی زود از کوره در می رفتند و خشمگین می شدند، [به عبارتی] مجرمانی فصلی» بودند؛ اما مجرمان سدهی هجدهم «زیرک و مکار و حیلهگرانی حسابگر» بو دند، به عبارتی مجرمانی از میان «حاشیهنشینان» ۲ [جامعه]؛ و سرانجام سازمان درونی بزهکاری تغییر کرد: دستههای بزرگ تبهکاران (غارتگرانِ متشکل از واحدهای کوچک مسلح، گروههای قاچاقچیان که به مالیات بگیران تیراندازی می کردند، و سربازان اخراجی یا فراری که دسته جمعی ولگردی می کردند) رو به تجزیه شدن گذاشتند؛ از آنجا که تعقیب آنها [در گروههای بـزرگ] راحت تـر بـود مجبور شدند برای پنهان ماندن به گروههای کوچک تر تقسیم شوند \_اغلب کمتر از ع نفر ..، مخفیانه تر عمل کنند، هر چه کمتر از زور استفاده کنند و تا حد ممکن دست به قتل و خونریزی نزنند: «انحلال فیزیکی یا فروپاشی سازمانی دستههای بزرگ... پس از سال ۱۷۵۵، میدانی آزاد و باز برای بزهکاری ضد مالکیت فراهم آورد،

١. بهویژه نگاه کنید به جدل مویباردو ووگلان علیه بکاریا:

Muyart de Vouglans, Refutation du Traité des delits et des peines, 1766.

<sup>2.</sup> P. Chaunu, Annales de Normandie, 1962, p. 236, et 1966, p. 107-108.

بزهکاری یی که از آن پس به صورت فردی یا در گروه های کاملاً کو چکِ سارق ها یا جیب برها که تعدادشان از ۴ نفر تجاوز نمی کرد انجام می گرفت.» حرکتی فراگیر موجب شد که قانون شکنی از حمله به بدن ها به سمت اختلاس و دزدی کم و بیش مستقیم اموال و از «مجرمیت توده ای» به سمت «مجرمیت حاشیه نشین ها» که تا حدودی مختص حرفه ای ها بود رانده شود. همه چیز چنان روی داد که گویی یک کاهش تدریجی سطح و جود داشته است \_«یک خنثا کردن تنشهای حاکم بر مناسبات انسانی،... کنترل بهتر تکانه های خشن» آ \_گویی روش های قانون شکنی از مالیم شدن قوانین [صورت گرفت]. اما این تغییر را نمی توان از چند فرایندی که بنیان این تغییراند جدا کرد؛ و پیش از هر چیز، همانگونه که پی یر شونو به آن اشاره دارد، از فرایند تغییر در بازی فشارهای اقتصادی، از ارتقاء عمومی سطح زندگی، از رشد شدید جمعیت، از افزایش و تکثر ثروت ها و مالکیت ها، و از «نیاز به امنیت که نتیجه ی آن است.» آ به علاوه، در طول سده ی هجدهم، نوعی سخت گیری عدالت را شاهدیم و قوانین در برخی از موارد سخت تر می شوند: در ابتدای سده ی نوزدهم، شاهدیم و قوانین در برخی از موارد سخت تر می شوند: در ابتدای سده ی نوزدهم،

<sup>1.</sup> E. Le Roy-Ladurie, in Contrepoint, 1973.

<sup>2.</sup> N. W. Mogensen: Aspects de la société augeronne aux XVII<sup>e</sup> et XVIII<sup>e</sup> siécles, 1971. Thèse dactylographiée, p. 326.

مؤلف این کتاب نشان می دهد که در آژ [نرماندی]، جرمهای خشن در شب انقلاب [۱۷۸۹ فرانسه] چهار برابر کمتر از پایان دوران حکومت لویی چهاردهم بوده است. و به طور کلی، کارهایی که زیر نظر پی بر شونو در مورد مجرمیت در نرماندی انجام گرفت، همین افزایش ِ کلاه برداری و تقلب را به قیمت کاهش خشونت نشان می دهد. نگاه کنید به مقاله های:

B. Boutelet, J. Cl. Gégot, et V. Boucheron dans Les Annales de Normandie de 1962, 1966 et 1971.

درمورد پاریس نگاه کنید به:

P. Petrovitch in Crime et criminalité en France aux XVIIe et XVIIIe siècles, 1971.

به نظر می رسد که همین پدیده در انگلستان نیز روی داده است؛ نگاه کنید به:

Ch. Hibbert, The Roots of evil, 1966, P. 72; J. Tobias, Crime and industrial society, 1967, p. 37 sq.

<sup>3.</sup> P. Chaunu, Annales de Normandie, 1971, p. 56.

[قوانین] انگلستان ۲۲۳ جرم را بهمنزلهی جرمهای سنگین تبیین کرد، حال آنکه در طول سدهی هجدهم، فقط ۱۵۶ جرم سنگین شناخته شده بود ۱؛ در فرانسه از سدهی هفدهم بدین سو، قوانین در مورد ولگردی بارها تجدیدنظر و تشدید شد؛ هدف از اعسمال سمختگیرانمه تر و دقسیق تر عمدالت آن بسود کمه از آن پس، به تمامی خُردهبزهکاریهایی که تا پیش از این راحت تر از چنگ عدالت میگریخت، توجه نشان دهد: «در سدهی هجدهم، عدالت در مورد دزدیها که نسبتاً افزایش یافته است، وقت بیشتری صرف میکند و سنگین تر و سختگیر می شود، و از آن پس، عدالت ا روشهای بورژوایی عدالتِ طبقاتی را در برابر دردی در پیش میگیرد» اج رشد یک دستگاه پلیسی بهویژه در فرانسه و عمدتاً در پاریس، مانع از توسعهی مجرمیتی سازمانیافته و آشکار شد، و مجرمیت را به سوی شکلهای محتاطانهتر سوق داد. [از سوی دیگر] باید به این مجموعه از دوراندیشی ها و احتیاط کاری ها، اعتقاد بسیار گسترده به افزایش بی وقفه و خطرناکِ جرمها را نیز افزود. با آنکه تاریخنگارانِ امروز کاهشی را در دستههای بزرگ تبهکاران تصدیق میکنند، لو تُرُن این دستههای بزرگ تبهکاران را همچون انبوهی از ملخها میدید که بر سرتاسر دشتهای فرانسه جولان دادهاند: «اینان حشره هایی حریص اند که همه روزه، ارزاق کشاورزان را نابود میکنند. اگر بخواهیم بی پرده سخن بگوییم، اینان دستههایی از سربازان دشمن اند که در سطح کشور پخش شدهاند و بهدلخواه در این سرزمین زندگی میکنند، گویی در كشورى اشغال شده بهسر مى برند و تحت عنوان صدقه ماليات هاى واقعى می گیرند»: و این برای فقیر ترین دهقانان سنگین تر از پرداخت مالیات بود، یعنی

(Arlette Farge, Le Vol d'aliments à Paris au XVIIIesiècle, 1974, p. 130-142).

<sup>1.</sup> Thomas Fowell Buxton, Parlimantary Debate, 1819, XXXIX.

<sup>2.</sup> E. Le Roy-Ladurie, Contrepoint, 1973.

مطالعهی آرُلِت فارژ در مورد دزدی مواد غذایی در پاریس سده ی هجدهم (۱۹۷۴) این گرایش را تأیید می کند: از سال ۱۷۵۰ تا ۱۷۵۵، ۵ درصد از محکومان متهم به دزدی مواد غذایی به زندانهای اعمال شاقه فرستاده می شدند اما از سال ۱۷۷۵ تا ۱۷۷۰، ۱۵ درصد از این متهمان به اَعمال شاقه محکوم شدند: «سختگیری دادگاه ها با گذشت زمان بیشتر می شود... [جون این جرم] ارزش های سودمند جامعهای را که می خواهد منظم باشد و به مالکیت احترام گذارد تهدید می کرد»

دست كم [معادل] يك سوم بالاترين ماليات ها. البيشتر ناظران معتقد بودند كه بزهكارى افزايش يافته است؛ و بدون شك كسانى اين افزايش را تأييد مى كردند كه هوادار بیشترین سختگیریها بودند؛ و نیز کسانی که تصور میکردند سنجیدهتر عملكردن عدالت در اعمال خشونت موجب كارايي بيشتر آن خواهد شد و موجب می شود که عدالت در برابر پیامدهای خاص خود، کمتر مجبور به عقبنشینی شود۲؛ و همچنین قضّاتی که مدعی بودند از شمار دادخواستها و محاکمهها به ستوه آمدهاند: «فقر مردم و فساد اخلاقی موجب افزایش جرم و مجرمان شدهاست» ۳؛ در هر حال، روش واقعی دادگاهها نیز این نکته را نشان می داد. «واپسین سالهای رژیم قدیم [L'Ancien Régime] خبر از عصر انقلاب و امیراتوری می داد. در دادگاههای سالهای ۱۷۸۲ تا ۱۷۸۹، افزایش خطرها تکاندهنده بود. سختگیری در مورد فقیران، امتناع هماهنگ از شهادت دادن، و افزایش دو جانبهی بدگمانیها، کینهها و ترس،ها.»<sup>۴</sup>

در واقع، تغییر جهت از مجرمیتی خون ریز به مجرمیتی کلاهبردار بخشی از سازوکار پیچیدهای است که در آن توسعهی تولید، افزایش ثروت، پُربها دادنِ قضایی و اخلاقی بیشتر به مناسبات مالکیت، روشهای دقیق تر و سختگیرانه تر مراقبت، شبکهبندی و نظارت فشرده تر بر مردم، تکنیکهای متناسب تر و کاراتر مکان یابی، توقیف و کسب اطلاعات شکل میگیرند: تغییر جهت روشهای قانون شکنی با گسترش و ظریف شدن روشهای تنبیهی مرتبط است.

آیا این تغییری کلی در مشی است، «تغییری که به قلمرو ذهن و نیمه خودآگاه تعلق دارد<sup>۵</sup>»؟ شاید، اما بهطور قطعی تر و بی واسطه تر، تلاشی است برای متناسب

<sup>1.</sup> G. Le Trosne, Mémoires sur les vagabonds, 1764, p. 4.

۲. برای مثال نگاه کنید به:

C. Dupaty, Mémoire justificatif pour trois hommes condamnés à la roue, 1786, p. 247.

۳. گفتهی یکی از فضّات شعبهی توریل خطاب به شاه، در دوم اوت ۱۷۶۸، نقل شده توسط آرلت فارژ (p. 66).

<sup>4.</sup> P. Chaunu, Annales de Normandie, 1966, p. 108.

۵. عبارتی از اِن. دبلیو. موژانسان.

کردن سازوکارهای قدرت که زندگی روزمره ی افراد را سازمان می دهند؛ سازگاری و ظریف شدن دستگاههایی که مسئولیت رفتار روزمره ی افراد، هویت آنان، فعالیت آنان، و حرکات به ظاهر بی اهمیت آنان را برعهده دارند و تحت مراقبت می گیرند؛ سیاستی متفاوت در مورد کثرت بدنها و نیروهایی که جمعیت به آنها شکل می دهد. بدون شک، این [سیاست] چندان به معنای احترامی جدید به انسانیتِ محکومان نبود ـ تعذیب حتا برای جرمهای سبک همچنان رایج بود ـ بلکه بیشتر گرایشی بود به سمت شبکه بندی و نظارتِ گرایشی بود به سمت عدالتی دقیق تر و ظریف تر و به سمت شبکه بندی و نظارتِ فشرده تر پیکرِ اجتماعی. مطابق فرایندی چرخه ای، آستانه ی گذار به جرمهای خشن بالا رفت، عدم تسامح در برابر بزههای اقتصادی افزایش یافت، کنترلها فشرده تر شد، و مداخلههای کیفری هم زودهنگام تر شد و هم پُرشمار تر.

با مقایسهی این فرایند با گفتمان انتقادی اصلاحگرایان، می توان انطباق استراتژیک قابل ملاحظهای را نشان داد. در واقع، اصلاحگرایان پیش از تعیین اصول نظام نوین کیفری، زیادهروی در کیفرها را در عدالت سنتی مورد حمله قرار دادند؛ اما زیاده روی یی که بیشتر به یک بی قاعدگی مربوط بود تا به افراط در قدرت تنبیه. توره در ۲۴ مارس ۱۷۹۰ بحثی را دربارهی سازماندهی نوین قدرتِ قضایی [قوهی قضاییه] در مجلس مؤسسان آغاز کرد. قدرتی که از دیدگاه او در فرانسه به سه شیوه «تغییر ماهیت» داده بود. [یکی] با تصاحب خصوصی: منصبهای قضاوت فروخته می شد؛ این منصبها موروثی بود؛ این منصبها ارزش مبادلهای داشت و از همین رو، عدالت جاری پرهزینه بود. [دیگری] با اختلاط دو نوع قدرت: قدرتی که عدالت را جاری می کرد و با کاربرد قانون، حکم صادر می کرد، و قدرتی که خود قانون را تهیه می دید. و سرانجام با وجود مجموعهی کاملی از امتیازها که اِعمال عدالت را نامطمئن میساختند: دادگاهها و آیینهای دادرسی و شاکیها و حتا جرمهایی وجود داشت که «ممتاز» بود و بیرون از حقوق عمومی قرار داشت. ا و این فقط یکی از آن انتقادهای بی شمار با قدمت دست کم نیم سده بود که همگی در این قلب ماهیت، بنیانِ عدالتی بیقاعده را برملا میکردند. عدالت کیفری بیقاعده بود نخست بهدلیل کثرت مراجعی که مسئول تضمین عدالت بودند بی آنکه هرگز هرم

<sup>1.</sup> Archives parlementaires, t. XII, p. 344.

واحد و پیوستهای را شکل دهند. احتا باکنار گذاردن حوزهی قضایی مذهبی نیز باید ناپیوستگیها، سردرگمیها و تعارضهای میان عدالتهای متفاوت را در نظر گرفت: عدالتهای امیران که در مجازات خُردهبزهها همچنان نقش مهمی داشت؛ عدالت شاه که پرشمار بود و ناهماهنگ (دادگاههای دربار اغلب با دادگاههای حوزهی قضایی و بهویژه با دادگاههای جنایی عرفی که در آن زمان بهمنزلهی مراجعی میانجی تأسیس شدند در تعارض بود)؛ عدالتهای رسمی و غیررسمی که مراجع اداری (همچون پیشکارهای عالی رتبه استانها) یا مراجع پلیسی (همچون صاحب منصبان حکومتی یا قائممقامهای پلیس) آنها را اجرا میکردند؛ همچنین به این عدالتها باید حق شاه یا نمایندگاناش را در تصمیمگیری در مورد زندان یا تبعید کردن، آن هم خارج از هرگونه آیین دادرسی معمول افزود. این مراجع چندگانه بهدلیل کثرتشان یکدیگر را خنتا می کردند و قادر نبودند کل گستره ی پیکر اجتماعی را پوشش دهند. اغتشاش این مراجع عدالت کیفری را به شیرهای ناسازگون ناقص و خلاًدار می کرد. ناقص به علتِ تفاوتهای آداب و آیینهای دادرسی، به رغم فرمان عمومی سال ١٤٧٠؛ ناقص بهدلیل تعارضهای درونی بر سر صلاحیت؛ ناقص بهدلیل منافع خاص ـ سیاسی یا اقتصادی ـ که هر یک از این مراجع از آن دفاع می کرد؛ و سرانجام ناقص به علت دخالت های قدرت سلطنتی که با عفوها، تخفیف مجازات ها، احالهی دادگاه به شورای سلطنتی یا فشار مستقیم بر قضّات، می توانست جلوی جریان عادي و سختگير عدالت را بگيرد.

آماج انتقادهای اصلاحگرایان بیشتر اقتصادِ نامناسب قدرت بود تا ضعف یا بیرحمی. قدرتِ بیش از اندازه ی دادگاههای بدوی که می توانستند و ناآگاهی و فقر محکومان هم به این کار کمک می کرد و شکایتهای استینافی را نادیده بگیرند و دستور اجرای حکمهای خودسرانه را بدهند بی آنکه کنترل شوند؛ قدرتِ بیش از اندازه ی مدعی العموم که تقریباً بدون محدودیت از امکاناتِ پیگرد برخوردار شده بود، حال آنکه متهم در برابر آن تقریباً خلع سلاح بود، و همین امر قنضات را به

۱. در این مورد می توان علاوه بر منابع دیگر رجوع کرد به:

S. linguet, Necessité d'une réforme dans l'administration de la justice, 1764, L, A. Boucher d'Argis, Cahier d'un magistrat, 1789.

سمتی سوق می داد که گاهی بیش از حد سختگیر باشند و گاهی در واکنش به آن، بیش از حد اغماضگر؛ قدرتِ بیش از اندازه ی قضّات که می توانستند به حجتهای پوچ، به شرط «قانونی» بو دن بسنده کنند و از آزادی بسیار در گزینش کیفرها برخوردار بو دند؛ قدرتِ بیش از اندازه ی «قضّات شاه» نه تنها نسبت به متهمان بلکه نسبت به سایر قضّات؛ و سرانجام قدرتِ بیش از اندازه ی شاه چون او می توانست جریان عدالت را تعلیق کند، حکمهای آن را تغییر دهد، از قضّات سلب مسئولیت کند، آنان را عزل یا تبعید کند، و به جای آنان قضّاتی را با مأموریت سلطنتی به کار گمارد. فلجبو دنِ عدالت چندان ناشی از ضعف نبود، بلکه بیشتر ناشی از توزیع بی قاعده ی قدرت، تمرکز قدرت در چندین نقطه، و تعارضها و ناپیوستگیهای ناشی از این تعارضها بو د.

اما این اختلالِ کارکرد قدرت به یک زیاده روی اساسی باز میگردد: به عبارتی، به «اَبَرقدرت» [surpouvoir] تکسالارانهای که حق تنبیه را با قدرت شخصی پادشاه اینهمانی میبخشید. اینهمانی نظری یی که از شاه fons justitiae اسرچشمهی عدالت] میساخت؛ اما پیامدهای عملی این اینهمانی را می توان حتا در آنچه بهظاهر در تضاد با او بود و مطلقگرایی او را محدود میکرد رمزگشایی کرد. از آنجاکه شاه بنا به دلایل مربوط به خزانه داری، به خود حتی فروش منصبهای عدالت را که به او «تعلق دارند» میداد، با قضّاتی روبهرو می شد که مالکِ مسئولیت های خود بودند، قضاتی که نه تنها نافرمان و متمرد بلکه نادان، منفعت طلب و نیز آماده ی سازش بودند. از آنجاکه شاه بی وقفه منصب های جدیدی را خلق می کرد، تعارضهای میان قدرت و صاحب منصبان را افزایش می داد. از آنجا که شاه قدرت بیش از اندازهای را بر «صاحب منصبان قضایی» خود اِعمال و قدرت تقریباً نامحدودی را به آنان اعطاء می کرد، تعارض های میان صاحب منصبان قضایی را شدت می بخشید. و از آنجا که شاه عدالت را با بسیاری از آیینهای دادرسی شتابزده (قضاوت صاحب منصبان حکومتی یا قائم مقامهای پلیس) یا با تدبیرهای اجرایی در رقابت قرار می داد، عدالتِ قاعده مند را فلج می کرد و موجب می شد که عدالت گاه اغماضگر و نامطمئن و گاه شتابزده و سختگیر باشد. ۱

۱. دربارهی این انتقاد از «قدرت بیش از اندازه» و توزیع بد و نامناسب آن در دستگاه قضایی،

امتیازهای عدالت، خو دکامگی آن، تکبر کهن آن، و حقوق بدون کنترلاش آنقدرها مورد انتقاد نبود یا فقط مورد انتقاد نبود؛ بلکه بیشتر آمیزهی ضعفها و زیادهروی های عدالت، اغراق ها و نقصان هایش، و به ویژه خود اصل این آمیزه، یعنی ابرقدرتِ تكسالارانه مورد انتقاد بود. هدف حقيقي اصلاحات، حـتا در كـلي ترين ضابطه بندی هایش، چندان پیریزی حق نوین تنبیه بر پایهی اصولی منصفانه تر نبود؛ بلکه هدفُ استقرار «اقتصاد» نوین قدرت تنبیه، و تضمین توزیع بهتر آن بود، به نحوی که این قدرت نه بیش از اندازه در چند نقطهی ممتاز متمرکز باشد و نه بیش از اندازه میان مراجع متضاد با یکدیگر تقسیم شود؛ به نحوی که این قدرت در مدارهایی همگن توزیع شود، مدارهایی که قابلیت اِعمال در همهجا، به شیوهای پیوسته و تا ظریف ترین ذرهی پیکر اجتماعی را داشته باشند. اصلاحاتِ حقوق کیفری را باید به منزله ی استراتژی یی برای بخشیدنِ نظمی نو به قدرت تنبیه خواند، آن هم مطابق با شیوههایی که این قدرت را بقاعده تر، کاراتر، پیوسته تر و دارای اثرهایی دقیق تر و مفصل تر میسازند و خلاصه با کاهش هزینهی اقتصادی این قدرت (یعنی با جداکردن آن از نظام مالکیت، از نظام خرید و فروش، و از فروشی بودنِ منصبها و حتا خود تصميمها) و باكاهش هزينهي سياسي اين قدرت (با جدا کردن آن از خودکامگی قدرت تکسالار)، اثرهای آن را افزایش میدهند. در واقع، نظریهی قضایی نوین کیفرمندی دربرگیرندهی «اقتصاد سیاسی» نوین قدرت تنبیه است. پس قابل درک است که چرا این «اصلاحات» خاستگاهی واحد ندارد. مبدأ

<sup>→</sup> بهویژه نگاه کنید به:

C. Dupaty, Lettres sur la procédure criminelle, 1788. P. L. de lacretelle, Dissertation sur le ministère public, in Discours sur le préjugé des peines infamantes, 1784. G. Target, L'Esprit des cahiers présentés aux États généraux, 1789.

۱. در مورد قدرت قضایی نگاه کنید به اِن. برگاس: «[قدرت قضایی] بدون هرگونه فعالیتی علیه نظام سیاسی دولت و بدون هرگونه نفوذی بر اراده هایی که برای شکل دادن و حفظ کردن ایس نظام همیاری می کنند، باید برای حمایت از تمامی افراد و تمامی حقوق از چنان نیرویی برخوردار باشد که برای دفاع و مساعدت قادر مطلق باشد، [اما] به محض تغییر در کاربرد این نیرو و استفاده از آن در جهت سرکوب، باید کاملاً پوچ و بی مصرف شود.»

<sup>(</sup>N. Bergasse, Rapport à la Constituante sur le pouvoir judiciaire, 1789, p. 11-12.)

اصلاحات نه آگاه ترین بخش مردم بودند، نه فیلسوفانِ دشمن استبداد و دوستدار انسانیت، و نه حتا گروههای اجتماعی مخالفِ نمایندگان مجلس. یا به عبارت دقیق تر تنها اینان نبو دند؛ در خود همین طرح فراگیر توزیع نوین قدرت تنبیه و توزیع نوین اثرهای آن، منافع متفاوت بسیاری با یکدیگر تلاقی می کردند. اصلاحات بیرون از دستگاه قضایی و علیه تمامی نمایندگان آن تهیه نشد؛ بلکه در اساس از درون و توسط شمار بسیاری از قضّات تهیه شد، آنهم بر پایهی هدفهایی مشترک و نیز تعارضهای قدرت که آنان را در مقابل یکدیگر قرار میداد. بهطور قطع، اصلاح گرایان اکثریت قضّات را تشکیل نمی دادند؛ اما همین قضّات و قانون دانان بودند که اصول کلی اصلاحات را ترسیم کردند: قدرت قضاوتی که از زیر بار اِعمال بی واسطه ی قدرت پادشاهی رها باشد؛ که ادعای قانونگذاری نداشته باشد؛ که از مناسبات مالکیت جدا باشد؛ و از آنجاکه کارکرد دیگری جز قضاوت ندارد، قدرت آن را بهطور تمام و كمال إعمال كند. در يك كلام، قدرتِ قبضاوتي كه ديگر به امتیازهای بسیار و ناپیوسته و گاه متناقض قدرت پادشاهی وابسته نباشد، بلکه با اثرهای بی وقفه توزیع شده ی قدرتِ عمومی در پیوند باشد. این اصل کلی استراتؤی یی کلی را تبیین می کرد که مبارزه های متفاوت بسیاری را در برمی گرفت. مبارزههای فیلسوفانی همچون ولتر یا روزنامهنگارهایی همچون بریسو یا مارا؛ اما همچنین مبارزههای قضّاتی که در عین حال منافع و علایق بسیار گوناگونی داشتند: لو تُرون قاضی دادگاه جنایی عرفی اورلئان، و لاکْرتِل دادیار مجلس؛ تارژه که بـه همراهِ دو مجلس با اصلاحات مُوپو مخالفت كرد؛ و نيز ژ. اِن. مُورُو كه از قدرت سلطنتی علیه نمایندگان مجلس حمایت میکرد؛ سِروان و دوپاتی که هر دو قاضی بودند اما با همكاران خود اختلاف داشتند، و غيره.

در تمامی طول سده ی هجدهم، در درون و بیرون دستگاه قضایی و در روش کیفری روزمره و نیز در انتقاد از نهادها، می توان شکلگیری استراتژی نوینی را برای اعمال قدرت مجازات دید. و «اصلاحات» در معنای دقیق کلمه، آن طور که در نظریههای حقوقی ضابطه بندی شد یا آن طور که در طرحها شکل گرفت، از سرگیری سیاسی یا فلسفی این استراتژی همراه با هدفهای اولیه اش بود که عبارت بودند از بدل کردنِ تنبیه و سرکوبِ قانون شکنی ها به کارکردی بقاعده و همسو با جامعه؛ نه تنبیه کمتر بلکه تنبیه بهتر؛ شاید تنبیهی با سختگیری تخفیف یافته اما در جهت

تنبیهی فراگیرتر و ضروری تر؛ جا دادنِ عمیق تر قدرت تنبیه در پیکر اجتماعی.

杂

پس اوضاع و احوالی که تولد اصلاحات را شاهد بود حاکی از حساسیتی جدید نبود؛ بلکه حاکی از سیاستی جدید نسبت به قانون شکنی ها بود.

بهطور خلاصه مى توان گفت كه در رژيم قديم [پيش از انقلاب ١٧٨٩]، هر يك از قشرهای مختلف جامعه حاشیهی قانون شکنی قابل تسامح خود را داشت: به کار نبستن قواعد و عدم رعایت حکمها و فرمانهای بیشمار یکی از شرایط عملکرد سیاسی و اقتصادی جامعه بود. البته بدون شک، این وینژگی خاص رژیم قدیم نیست. اما این قانون شکنی چنان ریشهی عمیقی دوانده بود و چنان برای زندگی هریک از قشرهای اجتماع ضروری بودکه به نوعی انسجام و اقتصاد خاص خود را داشت. گاهی این قانونشکنی شکلی کاملاً قانونی به خود میگرفت و از همینرو، بیشتر یک معافیت مجاز [از قانون] بود تا قانون شکنی: این ها امتیازهایی بود که به افراد و جمعیتها داده می شد. گاهی این قانون شکنی شکل عدم رعایتی گسترده و عمومی به خود میگرفت که موجب می شد فرمان هایی برای چندین دهه و گاه چند سده صادر شوند و بی وقفه تجدید شوند بی آنکه هرگز به اجرا در آیند. گاهی این قانون شکنی در مورد قانون هایی بود که به تدریج کهنه شده بودند اما گهگاه ناگهان دوباره فعال می شدند. گاهی این قانون شکنی از رضایتِ ناگفتهی قدرت، از اغماض، يا صرفاً از عدم امكانِ واقعى تحميل قانون و مجازاتِ مجرمان نشان داشت. محروم ترین قشرهای مردم در اصل امتیازی نداشتند: اما آنان در حاشیههای آنچه قانون و عرف به آنان تحمیل می کرد، از فضای تسامحی برخوردار بودند که یا به زور یا با سماجت به دست آمده بود؛ و این فضا برای زندگی آنان چنان ضروری بود که حاضر بودند برای دفاع از آن سر به شورش گذارند؛ تلاشهایی که بهطور متناوب با احیای قوانین قدیمی یا ظریف کردنِ روشهای سرکوب، برای کاهش این فضا انجام می گرفت در هر حال اغتشاش هایی مردمی را برمی انگیخت، درست همانگونه که تلاش برای کاهش برخی از امتیازها موجب جنبش در میان اشراف و روحانیت و بورژوازی میشد.

اما این قانون شکنی ضروری که در هر یک از قشرهای اجتماع شکلهای خاصی

داشت، در مجموعهای از نباسازهها [paradoxes] گرفتار بود. قانونشکنی در بخشهای زیرین خود با مجرمیت شباهت زیادی مییافت و تشخیص قضایی، اگر نه اخلاقی آن از مجرمیت کار دشواری بود: از قانونشکنی مالیاتی تا قانونشکنی گمرکی و قاچاق و چپاول، و مبارزهی مسلحانه با مالیات بگیران دولتی و سپس با خود سربازان و سرانجام شورش، پیوستگییی وجود داشت که مرزگذاری میان آنها را دشوار میکرد؛ یا ولگردی (این مورد بنا بر فرمانهایی که تقریباً هرگز به اجرا در نمی آمدند باید سخت تنبیه می شد) که با غارتگری و سرقت تهاجمی و گاه قتل همراه می شد، محیطی بود پذیرای بیکاران، پذیرای کارگرانی که برخلاف عرف کارفرمای خود را ترک کردهبو دند، پذیرای خدمتکاران خانهها که به دلایلی از دست ارباب خود گریخته بودند، پذیرای کارآموزانی که با آنان بدرفتاری شده بود، پذیرای سربازان فراری و پذیرای تمامی کسانی که میخواستعند از سربازگیری اجباری بگریزند. بدین ترتیب، مجرمیت با قانونشکنی گسترده تری در آمیخت که قشرهای مردم به آن بهمنزلهی شرایط زندگی خود دلبسته بودند؛ و برعکس، این قانونشکنی عامل همیشگی افزایش مجرمیت بود. دو سویهبودنِ رفتارهای مردم از همینرو بود: از یکسو، مجرم ـ بهویژه هنگامی که مجرم قاچاقچی بود یا دهقانی که از دست چپاول ارباب فرار کرده ـ از ارزش خودجوش بسیار بالایی بسهرهمند میشد: در خشونتهای او خط مستقیمی از مبارزههای قدیمی یافت میشد؛ اما از سوی دیگر، مجرمی که در پناه قانون شکنی مورد پذیرش مردم، مرتکب جرمهایی بهضرر همین مردم می شد، مانند گدای ولگردی که مرتکب دزدی و قتل می شد، به آسانی نفرتی خاص را برمی انگیخت: او قانون شکنی یی را که با شرایط زندگی محروم ترین قشرها ادغام شده بود علیه آنها به کار می گرفت. بنابراین، ستایش و سرزنش جرمها به هم گره می خورد؛ کمک مؤثر به این جمعیتِ پرجنب و جوش و ترس از آن به تناوب جای یکدیگر را میگرفت، جمعیتی که نسبت به آن کاملاً احساس نزدیکی مى شد اما اين احساس نيز وجود داشت كه جرم مى تواند از دل همين جمعيت سربرآورد. قانون شکنی مردمی هستهی تمامعیار مجرمیت را در دل خود داشت، هسته ای که هم شکل افراطی این قانون شکنی بود و هم خطر درونی آن.

اما میان این قانونشکنی پایین ترین قشرها و قانونشکنی قشرهای دیگر جامعه نه همگرایی کامل وجود داشت و نه تضاد ذاتی. به عبارتی کلی، قانونشکنیهای

متفاوت و مخصوص هر یک از گروهها[ی اجتماع] مناسباتی را با یکدیگر حفظ می کردند، مناسباتی که از یک سو حاکی از رقابت، چشم و همچشمی و تعارض منافع بود و از سوی دیگر حاکی از اتکاء متقابل و همدستی؛ مالکانْ امتناع دهقانان را از پرداخت برخی عوارض دولتی یا کلیسایی همواره سرزنش نمی کردند؛ كارفرمايان جديد اغلب عدم رعايت مقررات توليد توسط صنعتگران را تشويق می کردند؛ از قاچاق حمایت بسیار گستردهای می شد (ماجرای ماندرن که همهی مردم از او استقبال کردند و در قصرها از او پذیرایی شد و نمایندگان مجلس از او حمایت کردند گواه این گفته است). در سدهی هفدهم نهایتاً قشرهایی از جامعه که کاملاً از یکدیگر متمایز بودند در شورشهایی جدی بر سر امتناع از پرداخت مالیات با یکدیگر متحد شدند. مختصر آنکه بازی متقابل قانونشکنی ها بخشی از زندگی سیاسی و اقتصادی جامعه بود. به عبارت بهتر، شماری از تغییرها (برای مثال، منسوخ شدن مقررات کُولْبر، عدم رعایت قیود گمرکی در قلمرو پادشاهی، نقض روشهای صنفی) در شکافی صورت میگرفت که هر روزه با قانونشکنی مردمی باز می شد؛ بورژوازی به این تغییرها نیاز داشت؛ و بخشی از رشد اقتصادی را برمبنای همین تغییرها پیریخته بود. از همین رو، تسامح و آسانگیری [تولرانس] به تشویق بدل می شد.

اما این فرایند در نیمه ی دوم سده ی هجدهم وارونه شد. پیش از هر چیز با افزایش عمومی ثروت اما همچنین با افزایش عظیم جمعیت؛ دیگر آماج اصلی قانون شکنی مردمی حقوق نبود بلکه اموال بود: دله دزدی و دزدی به تدریج جای قاچاق و مبارزه ی مسلحانه علیه مالیات بگیران را گرفت. و در این میان، دهقانان و کشاورزان و صنعتگران اغلب قربانیان اصلی آن بودند. بدون شک، لوثرون با توصیفِ رنج دهقانان از باجگیری ولگردان و به مراتب سخت تر دانستنِ آن از مطالبه های فئودالی گذشته، فقط در بیانِ گرایشی واقعی اغراق کرده بود: دزدانی که امروز به دهقانان حمله می کنند همچون انبوهی از حشره های شریرند که حریصانه محصول را می بلعند و انبارها را خالی می کنند. امی توان گفت که در سده ی هجدهم محصول را می بلعند و انبارها را خالی می کنند. امی توان گفت که در سده ی هجدهم به تدریج بحرانِ قانونی شکنی مردمی آغاز شد؛ در واقع، نه جنبش های ابتدای انقلاب

<sup>1.</sup> G. Le Trosne, Mémoires sur les vagabonds, 1764, p. 4.

[۱۷۸۹ فرانسه] (بر سر رد حقوق اربایی) و نه جنبشهای متأخرتر که در آنها مبارزه علیه حقوق مالکیت، و اعتراض سیاسی و مذهبی، و امتناع از خدمت اجباری به یکدیگر پیوند خورد، هیچیک قانونشکنی را از نو با آن شکل پیشین و مقبولاش تركيب نكردند. به علاوه، هر چند بخش اعظمي از بورژوازي قانون شكني [نسبت به] حقوق را بهراحتی و بدون زحمتِ بسیار پذیرفتند، اما هنگامی که منظور از این حقوق حقوق مالكيت خودشان بود اين قانون شكني را به سختي تحمل مي كردند. در این مورد، هیچ چیز به اندازهی مسئلهی بزهکاری دهقانان در پایان سدهی هجدهم و به ویژه پس از انقلاب [۱۷۸۹ فیرانسه] سیرشت نما نیست. اگذار به کشاورزی تشدیدی فشار بیش از پیش محدودکنندهای را بر حقوق استفاده [از زمینهای مشترک]، بر تسامحها و آسانگیریها، و بر خردهقانونشکنیهای بذیرفته شده اعمال می کرد. وانگهی از آنجا که مالکیت ارضی تا جدودی به تصاحب بورژوازی در آمد و از بار سنگین فئودالی آزاد شد، به مالکیتی مطلق بدل شد: تمامی [«حقوق»] مورد مسامحه ای که دهقانان به دست آورده یا حفظ کرده بو دند (رهایی از اجبارهای پیشین، یا تثبیت اعمال بی قاعده، یعنی حق چرای آزاد، جمع آوری چوب و غیره) از سوی مالکان جدید که این حقوق را جرم محض قلمداد می کردند رد شد (وهمین امر موجب واکنشهای زنجیرهای بیش از پیش غیرقانونی، یا به قولی، بیش از پیش مجرمانه در میان مردم شد: شکستن حصارها، دزدی یا کشتن دامها، آتش سوزی، حمله های خشونت بار، و قتل ها<sup>۲</sup>). با این جایگاه جدید مالکیت، قانون شکنی [در مورد] حقوق که اغلب تضمین کننده ی بقای محروم ترین قشرها بود به قانون شکنی [در مورد] اموال بدل شد و در نتیجه باید تنبیه می شد.

و این قانون شکنی که در مورد مالکیت ارضی به سختی از سوی بورژوازی تحمل می شد، در مورد مالکیت تجاری و صنعتی غیرقابل تحمل بود: توسعهی بندرها، ظهور انبارهای بزرگ کالا، و سازمان دهی کارگاه هایی با ابعاد وسیع نیز (با حجم قابل ملاحظه ای از مواد اولیه، ابزارها و فرآورده ها که به کارفرما تعلق داشت و مراقبت از

<sup>1.</sup> Y.-M. Bercé, Croquants et nu-pieds, 1974, p. 161.

<sup>2.</sup> CF. O. Festy, les Délits ruraux et leur répression sous la Révolution et le Consulat, 1956. M. Agulhon, la vie sociale en Provence (1970).

آنها دشوار بود) مجازات سفت و سخت قانونشکنی را ضروری میساخت. شیوهی به کار افتادنِ ثروت در کالاها و ماشینها در مقیاسهای کمّی گسترده تری نسبت به گذشته، مستلزم عدم تسامح نظاممند و مسلحانه نسبت به قانون شکنی بود. این پدیده هر جاکه توسعهی اقتصادی بیشترین شدت را داشت کاملاً محسوس بود. گولکیوهاون دربارهی ضرورت سرکوب اَعمال بیشمار قانونشکنی، دلایلی را بر پایهی آمار در مورد شهر لندن ارائه داد: بنابر برآورد کارفرمایان و شرکتهای بیمه، میانگین دزدی سالانهی کالاهای وارد شده از آمریکا و انبار شده در سواحل تامیز تا ۲۵۰ هزار پوند افزایش یافته بود؛ در کل، سالانه حدود ۵۰۰ هزار پوند کالا فقط از بندر لندن دزدیده می شد (بدون در نظر گرفتن دزدی از زرادخانه ها)؛ به این رقم باید رقم ۷۰۰ هزار پوند دزدی در خود شهر لندن را نیز افزود. بنابه گفتهی کو لکیو هاون، باید سه پدیده را در این غارت بی وقفه در نظر گرفت: نخست، همدستی و اغلب مشارکت فعال کارمندان، مراقبان، سرکارگران و کارگران: «هر وقت شهار زیبادی از کارگران در یک جا جمع می شوند، به ناگزیر خلافکاران بسیاری در میان شان یافت خواهند شد»؛ دوم، وجودِ سازمان تمامعيار تجارت غيرقانوني كـه از كـارگاهها يـا باراندازها شروع مىشد و از طريق مالخرها كلانمالخرهاكه تخصصشان خريد برخی کالاهای خاص بود و نخرده مال خرها که بساطشان فقط «بنجل فروشی محقری بود از آهن آلات فرسوده و لباسهای کهنه پاره»، حال آنکه در پستوی مغازهشان «مهمات بسیار ارزشمند نیروی دریایی، میخ و پیچهای مسی، قطعههای چدن و فلزهای گرانبها، فرآوردههای هند غربی، انواع و اقسام اثاثیه و جنسهای خریداری شده از کارگران» بنهان بود \_ [کالاهای دزدی] به دست دلالان و دست فروشان میرسید و آنان بهنوبهی خود، جنسهای دزدی را تبا نواحی دور دست و در حومه های شهر پخش می کردند ۱؛ و سوم، ضرب پول تقلبی (در سرتاسر انگلستان چهل تا پنجاه ضرابخانهی پول تقلبی وجود داشت که بیوقفه کار میکردند). اما آنچه این فعالیت عظیم یغما و در عین حال رقابت را تسهیل می کرد مجموعهی

<sup>1.</sup> P. Colquhoun, *Traité sur la police de londres*, traduction 1807, t. l. Aux pages 153-182 et 292-339.

كولكيوهاون گزارش بسيار مفصلي از اين فرايندها ارائه مي دهد.

تمامعیاری از تسامحها بود: برخی از این تسامحها حقوقی کسب شده بود (برای نمونه، جمع آوری خُرده آهن و تکههای طناب از اطراف کشتیها و حق فروش شکر جارو شده از روی زمین)؛ تسامحهای دیگر از نوع پذیرشی اخلاقی بود: از آنجا که این غارتگری در ذهن مرتکبانِ آن شبیه قاچاق بود، «به این نوع بزهکاری که آن را به میچرو جرمی جدی و سنگین تلقی نمی کردند خو می گرفتند.» ا

پس ضروری شد که تمامی این روشهای غیرقانونی کنترل شود و قانونهای جدیدی در موردشان وضع شود. باید جرمها بهدقت تبیین و بهطور قطع تنبیه می شد، باید در این انبوه بی قاعدگی های مورد مسامحه که به شیوه ای ناپیوسته و غیرمستمر و با شدتی نامتناسب با جرم مجازات می شدند، جرم تسامح ناپذیر تعیین می شد و با مجازاتی که از آن راه گریزی نداشت کیفر داده می شد. با شکل های نوین انباشت سرمایه، با مناسبات نوین تولید، و با جایگاه قضایی نوین مالکیت، تمامی آعمال مردمی مرتبط با قانونشکنی [در مورد] حقوق، چه بهصورت بی سروصدا و روزمره و مورد مسامحه و چه بهصورت خشونتآمیز، بهناگزیر تا حد قانونشکنی [در مورد] اموال تنزل یافت. در این حرکت که موجب گذار از جامعهای مبتنی بر اخذ مالیاتِ قضایی ـ سیاسی به جامعه ای مبتنی بر تصاحب ابزارها و فرآورده های کار شد، دزدی بهتدریج به نخستین و اصلی ترین راه گریز از قانونی بودن بدل شد. بـه دیگر سخن، اقتصاد قانونشکنیها با توسعهی جمامعهی سرمایهداری ساختاری جدید یافت. قانون شکنی مالکیت از قانون شکنی حقوق جدا شد. جدایی یی که یک تضاد طبقاتی را پوشش می داد. چون از یک سو قانون شکنی یی که بیشتر از همه در دسترس طبقههای پایین بود قانونشکنی مالکیت بود دانتقال خشونت آمیز دارایی ها \_؛ و از سوی دیگر بورژوازی قانون شکنی حقوق را برای خود حفظ کرد، يعنى امكانِ طفره رفتن از قواعد و قوانين خاص خود؛ امكانِ تضمين بخش عظيمي از گردش اقتصادی از رهگذر بازی [ماهرانهای] در حاشیههای قانونگذاری ـ حاشیههای پیش بینی شده از رهگذر سکوت قانون یا حاشیههای آزادگذاشته شده از رهگذر تسامحی غیر رسمی. حتا می توان این توزیع دوباره و بزرگ قانون شکنی ها را در تخصصی شدن حوزههای قضایی مشاهده کرد: برای قانون شکنی اموال

<sup>1.</sup> Ibid., p. 297-298.

دزدی ـ دادگاههای عادی و مجازاتهایی تعیین شد؛ برای قانونشکنی حقوق کلاهبرداری، طفره از پرداخت مالیات، عملیات تجاری غیرقانونی ـ دادگاههایی خاص همراه با مصالحه نامه ها و توافق ها و جريمه هاى تخفيف يافته و غيره تعيين شد. بورژوازی حوزهی پُربار قانونشکنی حقوق را برای خود حفظ کرد. و در همان زمان که این جدایی شکل میگرفت، ضرورت شبکهبندی و نظارتی مستمر و پیوسته که اساساً بر این قانون شکنی اموال اِعمال شود تأیید شد. ضرورت کنار گذاشتن اقتصاد پیشین قدرتِ تنبیه تأیید شد، اقتصادی که اصول آن عبارت بود از كثرتِ درهم و برهم و پُرخلاً مراجع، مجازاتهايي با نمايشهاي چشمگير و اجراهای اتفاقی، و نیزتوزیع و تمرکز قدرت که هر دو با لَختی [اینرسی] بالفعل و تسامحي اجتنابناپذير همبسته بودند. [همچنين] ضرورت تبيين استراتـژي و تكنيكهايي تنبيهي تأييد شدكه در آنها اقتصادِ پيوستگي و استمرار جايگزين اقتصاد پُرهزینه و افراطی [قدرت تنبیه] شود. روی همرفته، اصلاحات کیفری در نقطهی پیوند میان مبارزه علیه ابرقدرتی پادشاه و مبارزه علیه دون قدرتی قانون شکنی های کسب شده و مورد مسامحه زاده شد. و این اصلاحات کیفری از آنرو چیزی غیر از نتیجهی موقتی یک برخورد صرفاً موردی است که میان این ابرقدرت و این دون قدرت، شبکهای تمامعیار از مناسبات برقرار بود. شکل پادشاهی تکسالارانه در عین اعطای مفرطِ قدرتی چشمگیر، نامحدود، شخصی، بی قاعده و ناپیوسته به پادشاه، برای رعایا[ی پادشاه] نیز فیضایی باز برای قانون شکنی مستمر باقی میگذاشت؛ قانون شکنی یی که همبسته ی این شکل از قدرت بود. بهطوری که محکوم کردنِ استیازهای گوناگون پادشاه عملکرد این قانون شکنی ها را نیز همزمان مورد حمله قرار می داد. و این دو هدف در راستای یکدیگر بودند. اصلاحگرایان بسته به موقعیت یا تاکتیکهای خاص، بر یکی یا دیگری تأکید می کردند. برای مثال می توان از لو ترونِ فیزیو کرات و قاضی دادگاه جنایی عرفی اُرلئان یاد کرد. او در سال ۱۷۶۴ تاریخچهای دربارهی ولگردی به چاپ رساند: سرچشمهی دزدان و قاتلان «که در میان جامعه زندگی میکنند بی آنکه عضو آن باشند»، که «جنگی تمامعیار را علیه تمامی شهروندان» به راه می اندازند، و در میان ما «در وضعیتی که وجودش را پیش از استقرار جامعهی متمدن فرض میکنند به سر می برند». لو ترون سنگین ترین کیفرها را علیه آنان درخواست میکند (او از

اینکه در مورد آنان بیشتر از قاچاقچیان اغماض می شود اظهار شگفتی می کند، و این نکتهای کاملاً سرشتنما است)؛ او می خواهد پلیس تقویت شود و نیروی امنیه به کمک مردمی که از دزدی های آنان در عذاب بودند، آنان را تعقیب کند؛ او می خواهد این آدمهای بی فایده و خطرناک «به دولت سپرده شوند و به دولت تعلق گیرند، همچون بردگانی به اربابان خود»؛ و در صورت لزوم، گروههای تعقیب در جنگلها سازمان داده شود تا آنان را از جنگلها بیرون بکشند و هرکس که یک نفر از آنان را بگیرد باداش دریافت کند: «برای سرهرگرگ جایزهای معادل ۱۰ لیور داده می شود. یک ولگرد برای جامعه بینهایت خطرناک تر است.» ۱ همین لو ترون در سال ۱۷۷۷ در کتاب دیدگاههایی دربارهی عدالت کیفری درخواست میکند که امتیازهای مدعى العموم كاهش يابد، متهمان تا زمان محكوميت احتمالي بي كناه بهشمار آيند، قاضی میان متهم و جامعه به عدالت داوری کند، و قولمنین «بـه دقـیق ترین شـیوه، مدون و ثابت و تعیین شده» باشند، چندان که رعایا بدانند «در معرض چه چیزی قرار دارند» و قضّات نیز بدانند که چیزی بیش از «ارگان قانون» نیستند. ۲ از دیندگاه لو ترون، همانند بسیاری دیگر از معاصراناش، مبارزه برای محدود کردن قدرت تنبیه پیوندی مستقیم با ضرورت کنترل سفت و سخت تر و پیوسته تر قانون شکنی مردمی داشت. [از همین رو] می توان دریافت که چرا انتقاد از تعذیب از چنان اهمیتی در اصلاحات کیفری برخوردار بود: چون تعذیب شکلی بود که در آن قدرت نامحدود پادشاه و قانون شکنی همواره بیدار مردمی به یکدیگر می پیوستند. انسانیت [l'humanité] کیفرها قاعدهای است که به نظام تنبیهها داده شد، نظامی که باید محدوده های قدرت پادشاهی [از یکسو] و قانون شکنی مردمی را [از سوی دیگر] ثابت و معین می کرد. «انسان» که باید در کیفرها محترم شمرده می شد، شکل قضایی و اخلاقی یی است که به این محدودیت دوگانه داده شد.

اما گرچه درست است که اصلاحات به منزله ی نظریه ی کیفری و به منزله ی استراتژی قدرت تنبیه در نقطه ی تلاقی این دو هدف شکل گرفت اما ثبات آن در آینده مرهون آن بود که به هدف دوم در دراز مدت اولویت داده شود. از همین رو بود

<sup>1.</sup> G. Le Trosne, Mémoire sur les vagabonds, 1764, p. 8, 50, 54, 61-62.

<sup>2.</sup> G. Le Trosne, Vues sur la justice criminelle, 1777, p. 31, 37, 103-106.

که فشار بر قانونشکنی های مردمی در دوران انقلاب [۱۷۸۹ فرانسه]، سپس در دوران امپراتوری، و در نهایت در تمام طول سده ی نوزدهم به دستوری اساسی بدل شد، و اصلاحات توانست این دستور را از حالت طرح به حالت نسهاد و به مجموعه ای از روشها منتقل کند. این بدان معنا است که گرچه مشخصه ی ظاهری قانونگذاری نوین قضایی ملایم شدن کیفرها، قانونگذاری واضح تر، کاهش قابل ملاحظه ی خودکامگی، و اتفاق نظر بیشتر بر سر قدرت تنبیه (در فقدان تقسیم واقعی تر اِعمال این قدرت) است اما [در واقع] این قانونگذاری نوین بر پایه ی زیر و رو شدن اقتصاد سنتی قانونشکنی ها و الزامی سفت و سخت برای حفظ تناسبهای نوین این قانونشکنی ها استوار است. باید نظام کیفری را به منزله ی دستگاهی برای اداره و مدیریتِ تمایزگذارانه ی قانونشکنی ها در نظر گرفت و نه به منزله ی دستگاهی برای اداره و مدیریتِ تمایزگذارانه ی قانونشکنی ها در نظر گرفت و نه به منزله ی دستگاهی برای حذف تمامی قانونشکنی ها.

\*

بدون شک، علتهای اساسی اصلاحات کیفری در سده ی هجدهم عبارت بود از: جابه جایی هدف و تغییر مقیاس آن؛ تبیین تاکتیکهای جدید برای رسیدن به آماجی که اکنون دیگر در پیکر اجتماعی، ظریف تر و نیز گسترده تر است؛ یافتن تکنیکهایی نوین برای انطباق تنبیه ها با این آماج و نیز برای سازگار کردن اثرهای آن؛ تعیین اصولی نوین برای قاعده مند کردن، ظریف کردن و فراگیر کردنِ هنر مجازات؛ همگن کردنِ إعمال این مجازات؛ کاهش هزینه ی اقتصادی و سیاسی مجازات با افزایش کارایی و حوزه های آن؛ و در یک کلام ساخت یک اقتصاد نوین و یک تکنولوژیِ نوین قدرت تنبیه.

اصول این استراتژی نوین بهراحتی در نظریهی کلی قرارداد ضابطهبندی می شود. بنا به فرض، هر شهروند یکبار برای همیشه قوانین جامعه را، حتا آن قانونی را که ممکن است او را تنبیه کند، پذیرفته است. پس مجرم از لحاظ قضایی موجودی ناسازه [پارادوکسال] است؛ [چون از یکسو] پیمان را شکسته است و در نتیجه، دشمن کل جامعه است اما [از سوی دیگر] در تنبیهی که بر او اِعمال می شود مشارکت دارد. کوچک ترین جرم به تمامی جامعه حمله می کند؛ و تمامی جامعه حاد خود مجرم ـ در کوچک ترین تنبیه حضور دارد. بنابراین، مجازاتِ کیفری

کارکردی تعمیم یافته است، کارکردی همگستره با پیکر اجتماعی و هر یک از عناصر آن. پس مسئلهی «سنجه» ["mesure"] و اقتصاد قدرت تنبیه مطرح می شود.

در واقع، جرم فرد را در مقابل تمام پیکر اجتماعی قرار میدهد؛ جامعه برای تنبیه او حق دارد که به تمامی علیه او قد عَلَم کند. و این مبارزهای است نابرابر: تمامی نیروها، تمامی قدرت و تمامی حقوق فقط در یک جناح وجود دارد. و باید همچنین باشد چون دفاع از هر فرد مدنظر است. بدین ترتیب، حق مخوفِ تنبیه شکل میگیرد چون مجرم به دشمنی مشترک بدل می شود. حتا بدتر از دشمن، چون او از درونِ جامعه به جامعه ضربه مى زند \_ يک خائن. يک «هيولا». چگونه جامعه مى تواند حقى مطلق بر او نداشته باشد؟ چگونه مي تو اند خواهان حذف كامل او نياشد؟ و اگر قرار است که اصل مجازاتها در پیمان به رسمیت شناخته شود، پس آیا هر شهروند از لحاظ منطقی نباید سخت ترین کیفرها را برای کسانی از میان خود بخواهد که به شهروندان به منزله ی یک پیکر حمله کرده اند؟ «هر تبه کار با حمله به حقوق اجتماع از طریق جرمهای خود، یاغی و خائن به میهن است؛ [او با نقض قوانین میهن دیگر عضوی از آن نیست؛ او حتا علیه میهن جنگ کرده است] پس حفظ کشور [Etat] با حفظ او یکسان نیست؛ باید یکی از آن دو به هلاکت رسد، و مجرم نه در مقام یک شهروند بلکه پیشتر به منزلهی دشمن به هلاکت می رسد.» احق تنبیه از انتقام یادشاه به دفاع از جامعه بدل شد. اما این حق تنبیه از نو با عنصرهایی چنان شدید ترکیب شدکه تقریباً مخوف ترگردید. تبهکار از تهدیدی با ماهیت افراطی رهانیده شد اما در

<sup>\*\*.</sup> عبارت داخل دو فلاب ترجمه از متن انگلیسی است و در متن اصلی فرانسوی نیست. ـ م. 1. J. -J. Rousseau, Contrat social, livre II, chap. v.

باید خاطر نشان کرد که این اندیشه های ژان ژاک روسو در مجلس مؤسسان [۱۷۸۹] از سوی برخی از نمایندگان که خواستارِ حفظ نظام کیفری بسیار سختگیرانه بودند مورد استفاده قرار گرفت. اصول کتاب قرارداد، به شیوه ای اعجاب انگیز، در خدمت حفظ تناسب قدیمیِ خشونت میان جرم و مجازات به کار گرفته شد. «حمایتِ بایسته از شهروندان مستلزم سنجیدن و متناسب کردنِ کیفرها با خشونت جرمها است و نباید به نام انسانیت [اومانیته]، خودِ انسانیت را فدا کرد» (این قطعه از کتاب قرارداد اجتماعی را موژن دو ژوکه فور در «سخنرانی در مجلس مؤسسان» نقل کرده است:

Mougins de Roquefort, (Discours à la Constituante), Archives parlementaires, t. XXVI, p. 637.)

معرض کیفری قرار گرفت که بهنظر بی حد و مرز می رسید. بازگشت ابرقدرتی خوفناک. از همینرو، وضع کردنِ اصل اعتدال برای قدرت مجازات ضرورت یافت. «چه کسی با دیدن این همه شکنجه های وحشتناک و بیهوده در تاریخ، از ترس برخود نمی لرزد؟ شکنجه هایی که هیو لاهایی آن ها را ابداع کرده اند و با خونسردی به کار می بندند که خود را حکیم و فرزانه می خوانند» ۱؛ یا: «قوانین به من حکم میکنند که جرمها را با شدیدترین مجازات کیفر دهم. و من با تمام خشمی که این مجازات در من برمی انگیزد دست به این مجازات می زنم. اما چه سود؟ قوانین حتا پا را از این مجازات نیز فراتر میگذارند... ای خداوندی که در قلبهایمان نفرت از درد خود و همنوعانمان را قرار دادهای، آیا این موجوداتِ ابداعکنندهی تعذیبهایی چنین وحشیانه و چنین ظریف همان موجودات بسیار ضعیف و بسیار حساسی هستند که تو آفریدهای؟ ۲ اصل اعتدال کیفرها حتا در مجازات دشمن پیکر اجتماعی، نخست بهمنزلهی سخنی عاطفی و احساسی ادا شد. بهعبارت بهتر، این اصل همچون فریاد بدنی بود که از دیدن منظرهی بی رحمی مفرط یا از تصور آن می شورید. اصلاح گرایان این اصل را که کیفرمندی باید «انسانی» بماند، به صورت اول شخص بیان می کردند. گویی حساسیتِ گوینده بی واسطه بیان می شد؛ گویی بدنِ فیلسوف یا نظریهپرداز حایل میان فرد تعذیبشده و سرسختی جلاد میشد تا قانونِ خاص خود را تصدیق کند و سرانجام قانون خود را بـر کــل اقــتصاد کــیفرها تحمیل کند. آیا این تغزلی [lyrisme] است که ناتوانی از یافتنِ بنیانی عقلانی را برای محاسبهی کیفری آشکار میکند؟ میان آن اصل قراردادی که مجرم را از جامعه بیرون می اندازد و تصویر آن هیولایی که طبیعت «استفراغ»اش می کند، کجا می توان مرزی یافت، اگر نتوان این مرز را در سرشت انسانی یی یافت که نه در سختگیری قانون و نه در وحشیگری بزهکار بلکه در حساسیتِ انسانِ عاقلی آشکار میشود که قانون گذار است و مرتکب جرم نمی شود؟

اما این توسل به «حساسیت» به تمامی بیانگرِ یک عدم امکانِ نظری نیست. در واقع، این توسلُ اصل محاسبه را با خود همراه دارد. در واقع، بدن و تخیل و رنج و

<sup>1.</sup> Beccaria, Des délits et des peines, éd. 1856, p. 87.

<sup>2.</sup> P. L. de Lacretelle, Discours sur le préjugé des peines infamantes, 1784, p. 129.

قلبی که باید به آنها احترام گذاشت متعلق به مجرمی نیست که بنا است تنبیه شود، بلکه بدن و تخیل و رنج و قلب متعلق به انسانهایی است که با پذیرش پیمان و تعهد به آن، حق دارند قدرت اتحادشان را علیه مجرم اِعمال کنند. رنجهایی که باید در نتیجه ی ملایمتِ کیفرها از میان برداشته شود رنجهای قضّات و تماشاگران است همراه با تمامی آن قساوتها و وحشی گریهای القاء شده از روی عادت، یا به عکس، تمامی آن ترحمهای بیجا و اغماضهای بی اساس که این رنجها ممکن است در پی داشته باشند: «رحمتِ خدا بر آن روحهای ملایم و حساسی که این تعذیبهای دهشتناک برای شان نوعی شکنجه است.» آنچه باید تنظیم و محاسبه شود آن نتایج و اثرهایی از مجازات است که به مرجع تنبیه کننده و قدرتی که این مرجع ادعای اِعمال آن را دارد، باز می گردد.

این اصل که نباید هرگز تنبیهها و مجازاتهایی مغیر «انسانی» را بر مجرم اِعمال کرد، مجرمی که حتا ممکن است خائن و هیولا باشد، از همین جا ریشه می گیرد. اگر قانون باید از آن پس «به شیوه ای انسانی» با فرد «طبیعت شکن» [hors nature] رفتار می کرد (حال آنکه پیش از آن، عدالت به شیوه ای غیرانسانی با فرد «قانون شکن» ["hors-la-lois"] رفتار می کرد) به دلیلِ انسانیتِ عمیقِ نهفته در مجرم نیست بلکه به دلیلِ تنظیمِ ضروریِ اثرها و نتایج قدرت است. بر مبنای عقلانیت «اقتصادی» است که باید کیفرها سنجیده شوند و تکنیکهای مناسبشان تجویز شوند. و «انسانیت» که باید کیفرها سنجیده شوند و تکنیکهای مناسبشان تجویز شوند. و «انسانیت» شده است محترمانه که به این اقتصاد و به این محاسبههای دقیق داده شده است. «در واقع، انسانیت حداقلِ کیفر را تجویز می کند و سیاست این حداقل را توصیه می کند.» ۲

<sup>1.</sup> Ibid., p. 131.

<sup>2.</sup> A. Duport, Discours à la constituante, 22 décembre 1789, Archives parlementaires, t. x, p. 744.

می توان در همین راستا، آزمونهای متفاوتی را نقل کرد که در پایان سده ی هجدهم، از سوی انجمنها و فرهنگستانهای فرهیخته طرح شد: چگونه باید عمل شود «تا ملایمت بازپرسی و کیفرها با قطعیت مجازاتی سریع و عبرت آموز هماهنگ شود و جامعه ی مدنی از بیشترین امنیت ممکن برای آزادی و انسانیت برخوردار شود» (انجمن اقتصادی بران، ۱۷۷۷)؛ مارا با

برای درک این تکنیک سیاستِ تنبیه، بگذارید نهایتِ قضیه یعنی بدترین جرم را در نظر گیریم: جرمی عظیم که تمام آن قوانین به غایت محترم را زیرپا می گذارد. این جرم در موقعیتی چنان خارق العاده، با چنان مخفی کاری یی عمیق، با چنان لگام گسیختگی، و گویی در آخرین حد هرگونه امکانی رخ می دهد که می توان آن را نوعی منحصر به فرد و در هر حال، آخرین نوع خود دانست: هیچ کس هرگز نمی تواند آن را تقلید کند؛ هیچ کس نمی تواند آن را سرمشق قرار دهد یا حتا از ارتکابِ آن، احساس ننگ و رسوایی کند. این جرم محکوم است که بدون باقی گذاشتن اثر و نشانی از خود ناپدید شود. این افسانه ی اخلاقی اولیه در کیفرمندی پیشین است: شکلِ نابی که در کیفرمندی پیشین است: شکلِ نابی که در کیفرمندی پیشین است: شکلِ نابی که در آن دلیل کیفرها پدیدار می شود.

آیا باید چنین جرمی را تنبیه کرد؟ بر مبنای چه سنجهای؟ مجازات آن چه فایدهای برای اقتصاد قدرت تنبیه دارد؟ این مجازات در صورتی مفید خواهد بود که «زیان وارد بر جامعه» آرا جبران کند. اما اگر زیانِ صرفاً مادی [جرم] راکنار بگذاریم که حتا در صورت جبرانناپذیر بودن در مواردی همچون قتل، باز هم در مقیاس کل جامعه اهمیت چندانی ندارد \_ آسیبی که جرم بر پیکر اجتماعی وارد میآورد بی نظمی بی است که در جامعه وارد میکند: رسوایی بی که بر میانگیزد، سرمشقی که میدهد، در صورت تنبیه نشدن تحریک به تکرار جرم، و امکان عمومیت یافتنی که با خود همراه دارد. مجازات برای آنکه مفید باشد باید پیامدهای جرم را هدف قرار دهد، یعنی مجموعهی بی نظمی هایی که جرم می تواند آغازگر آن باشد: «نسبت قرار دهد، یعنی مجموعهی بی نظمی هایی که جرم می تواند آغازگر آن باشد: «نسبت

<sup>←</sup> طرح قانونگذاری کیفری خود به این پرسش پاسخ داد Marat, Plan de législation (راه های ملایم کردن سختگیری قوانین کیفری در فرانسه، بدون آسیب رساندن به امنیت عمومی) کدام اند (فرهنگستانِ شالون سور مارن، ۱۷۸۰؛ بریسو و برناردی در این آزمون برنده شدند)؛ «آیا هدف از سختگیرانه کردنِ بیش از اندازه ی قوانین کاهش ِ شمار و شدت جرمها در ملتی فاسد است؟» (فرهنگستانِ مارسی، ۱۷۸۶؛ ایمار در این آزمون برنده شد).

<sup>1.</sup> G. Target, Observations sur le projet du Code pénal, in Locré, La législation de la France, t. XXIX, p. 7-8.

این دفاعیه را می توان در شکلی وارونه نزدکانت یافت.

<sup>2.</sup> C. E. de Pastoret, Des lois pénales, 1790, II, p. 21.

میان کیفر و کیفیّت جرم با تأثیری که نقض پیمان بر نظم اجتماعی میگذارد تعیین می شود.» اما تأثیر جرم ضرورتاً نسبت مستقیمی با بی رحمی آن ندارد؛ جرمی که وجدان را به وحشت اندازد اغلب تأثيرش بهمراتب كمتر از خلافي است كـ بـراي همه تحمل پذیر است و همه خود را آمادهی تقلید از آن می یابند. جرمهای بـزرگ نادرند؛ در عوض، جرمهای کوچک و عادی که تکثیر می پایند خطرناکاند. در نتیجه، نباید در پی یافتن رابطهای کیفی میان جرم و تنبیه، یا تعادلی در وحشت [میان آن دو] بود: «آیا فریادهای بیچارهای زیر شکنجه می تواند عملی راکه قبلاً ارتکاب یافته، از دل گذشته ای که دیگر باز نمی گردد باز پس گرداند؟» ۲ باید کیفر را نه بر اساس جرم، بلکه برپایهی تکرار احتمالی آن محاسبه کرد. نباید جرم گذشته بلکه باید بی نظمی آینده را در نظر داشت. باید چنان عمل کرد که تبهکار نه تمایلی به تکرار جرم داشته باشد و نه امکانِ داشتن مقلد. " پس تنبیهٔ هنر اثرها و اثنایج است؛ به جای قرار دادن بزرگی کیفر در برابر بزرگی جرم، باید دو مجموعهای که از پس جرم می آیند، یعنی اثرها و نتایج خود جرم و اثرهای کیفر را با یکدیگر متناسب و منطبق کرد. جرم بدون دودمان مجازات نمی طلبد. همانگونه که بینابر روایت دیگری از همین افسانهی اخلاقی ـ جامعهای بر لبهی فروپاشی و نابودی، حق برپایی قاپوقها را ندارد. آخرین جرم قابل تنبیه نیست.

این نگرش نگرشی کهنسال بود. نیازی نبود اصلاحات سده ی هجدهم روی دهد تا این کارکرد سرمشقوار و عبرت آموز مجازات حاصل شود. یکی از تبوجیههای رایج حق تنبیه از دیرباز و از سدههای پیش، این بود که تنبیه به آینده نظر دارد و دست کم یکی از کارکردهای اصلی تنبیه پیشگیری است. اما تفاوت در این جا است که پیشگیری یی که از اثر مجازات و نمایش آن و در نتیجه، افراط در آن انتظار

<sup>1.</sup> G. Filangieri, la Science de la législation, trad. 1786, t. IV, p. 214.

<sup>2.</sup> Beccaria, Des délits et des peines, 1856, p. 87.

<sup>3.</sup> A. Barnave, "Discours à la Constituante":

<sup>«</sup>جامعه در تنبیه هایی که تحمیل می کند، لذت وحشیانه ی عذاب دادن انسان را در نظر ندارد؛ بلکه تنبیه را به منزله ی دوراندیشی ضروری برای پیشگیری از جرم های مشابه و دور کردن پلکه تنبیه را به منزله ی دوراندی هایی که سوء قصدشان جامعه را تهدید می کند.» پلیدی هایی که سوء قصدشان جامعه را تهدید می کند.» (Archives parlementaires, t. XXVII, 6 juin 1791, p. 9)

میرونت، به تدریج به اصلِ اقتصاد مجازات و سنجه ی نسبتهای درستِ آن بدل شد. باید دقیقاً به آن اندازه تنبیه کرد که از جرم جلوگیری شود. پس سازوکار سرمشق پاسخی ابودنِ مجازات] تغییر کرد: در کیفرمندیِ مبتنی بر تعذیب، سرمشق پاسخی دندان شکن به جرم بود؛ و این سرمشق از رهگذر نمایشی توأمان، باید هم جرم را نشان می داد و هم قدرتِ پادشاهیِ مسلط بر آن را. [اما] در کیفرمندی یی که بر مبنای اثرهای خاص خود محاسبه می شود، سرمشق باید به جرم بازگردد اما با بیشترین احتیاط کاریِ ممکن، سرمشق باید نشان دهنادی دخالتِ قدرت باشد اما با بیشترین اقتصاد [ممکن]، و در بهترین حالت، سرمشق باید از هرگونه ظهور دوباره و بعدیِ آن دو جلوگیری کند. سرمشق دیگر آیینی نیست که نمایش می دهد بلکه نشانه ای است که جلوگیری می کند. اصلاح گرایان فکر می کردند که از رهگذر این تکنیکِ نشانههای تنبیهی که تمامی حوزه ی زودگذرِ کنش کیفری را وارونه می کند، به قدرت تنبیه ابزاری اقتصادی و کارا می دهند، ابزاری قابل تعمیم به سرتاسر پیکر اجتماعی، قادر به رمزگذاریِ تمامی رفتارها و در نتیجه، قادر به کاهش تمامی حوزه ی گسترده ی قانون شکنی ها. این نشانه تکنیک که سعی داشتند قدرت تنبیه را به آن مسلح کنند، به تانون شکنی ها. این نشانه تکنیک که سعی داشتند قدرت تنبیه را به آن مسلح کنند، به په به به با به شش قاعده ی اصلی استوار است.

قاعده ی حداقلِ کمیّت. جرم ارتکاب می یابد زیرا امتیازهایی فراهم می آورد. حال اگر به ایده ی جرم، ایده ی عدم امتیازی اندکی بیشتر پیوند خورد، جرم دیگر مطلوب نخواهد بود. «برای آنکه مجازات اثر بایسته ای را که از آن انتظار می رود تولید کند، کافی است زیانی که مجازات در پی دارد، بیشتر از منفعتی باشد که مجرم از جرم به دست می آورد.» می توان نزدیکی میان کیفر و جرم را پذیرفت و حتا باید آن را پذیرفت؛ اما نه در آن شکل قدیمی که در آن، تعذیب می بایست از لحاظ شدت با جرم برابری می کرد، و از عنصر مکملی که از «مازاد قدرت» پادشاه نشان داشت برخوردار بود، «مازاد قدرت» که انتقام مشروع پادشاه را عملی می کرد؛ بلکه در شکل یک شبه هم ارزی از لحاظ منافع: باید نفع پرهیز از کیفر اندکی بیشتر از [نفع] ارتکاب جرم باشد.

قاعدهی ایدهمندی [idéalité] کافی. اگر انگیزهی جرم امتیازی است که از آن

<sup>1.</sup> Beccaria, Traité des délits et des peines, p. 89.

مقصود است، کارایی و اثرِ کیفر در ضرر و عدم امتیازی است که از آن انتظار می رود. آنچه «درد» را در بطن تنبیه می سازد، احساس درد و رنج نیست، بلکه ایده ی درد، ایده ی نارضایتی، و ایده ی ضرر است ـ «دردِ» ایده ی «درد». پس تنبیه نباید از بدن استفاده کند بلکه باید از تصور [représentation] بهره گیرد. یا به عبارت دقیق تر، اگر هم تنبیه باید از بدن استفاده کند، به نحوی است که بدن کمتر موضوع درد و رنج و بیشتر موضوع یک تصور قرار گیرد: خاطره ی درد می تواند از تکرار جرم جلوگیری کند، درست همانگونه که نمایش کیفر جسمی هر قدر هم که ساختگی بیاشد، می تواند از سرایت جرم جلوگیری کند. اما خود درد ابزار تکنیک تنبیهی نخواهد بود. پس تا حد ممکن و به جز مواردی که برانگیختن یک تصورِ مؤثر مدنظر است، پس تا حد ممکن و به جز مواردی که برانگیختن یک تصورِ مؤثر مدنظر است، استفاده از تجهیزات کامل قاپوق بی فایده است. [بنابراین با] حذف بدن به منزله ی موضوع کیفر اما نه ضرور تأ به منزله ی عنصری در نمایش [روبه روایم]. رد کردنِ تعذیب که در آستانه ی تئوری، جز یک صورت بندیِ تغزلی نیافته بود، در این جا امکان یک مفصل بندیِ عقلانی را یافت: آن چه باید به حداکثر رسد نه واقعیتِ جسمانی کیفر بلکه تصور کیفر است.

قاعده یی اثرهای جانبی. شدید ترین اثرهای کیفر باید بر کسانی وارد آید که مرتکب جرم نشده اند؛ اگر می شد اطمینان یافت که مجرم دوباره مرتکب جرم نمی شود، همین که به دیگران قبولانده شود که او تنبیه شده است کافی خواهد بود. تشدید مرکزگریز اثرها به این ناسازه می انجامد که کماهمیت ترین عنصر در محاسبه ی کیفرها خود مجرم است (مگر در صورتی که مجرم مستعدِ تکرار جرم باشد). بِکاریا این ناسازه را در مجازاتی که به جای کیفر مرگ پیشنهاد کرده بود نشان داد؛ کیفر پیشنهادی او بردگی برای همیشه بود. آیا این کیفر از لحاظ جسمانی بی رحمانه تر از مرگ نیست؟ بکاریا پاسخ می دهد که به هیچرو، چون برای محکوم، دردِ بردگی به شمارِ لحظه هایی که برای زندگی کردن اش باقی می ماند تقسیم می شود؛ این کیفر بی نهایت تقسیم پذیر، این کیفر ایلیایی \*\* به مراتب سبک تر و می شود؛ این کیفر بی نهایت تقسیم پذیر، این کیفر ایلیایی \*\* به مراتب سبک تر و

<sup>#</sup> peine هم به معنای درد، هم به معنای کیفر. ـم.

<sup>\*\*</sup> éléatique مــربوط بــه فــيلسوفان مكـتب ايـليا (پـارمنيدس، زنـون و ديگـران) و اَموزههاىشان. ـم.

ملایمتر از مجازات مرگ است، مجازاتی که تنها یک قدم با تعذیب فاصله دارد. در عوض، برای کسانی که این بردگان را میبینند یا آنان را در ذهن خود تصور میکنند، رنجهایی که بردگان متحمل می شوند در یک ایده ی واحد جمع می شود؛ تمامی لحظه های بردگی در یک تصور ادغام می شوند، تصوری که در نتیجه، وحشتناک تر از ایده ی مرگ است. این کیفر از لحاظ اقتصادی کیفری مطلوب و آرمانی است: برای آن کس که متحملِ این کیفر می شود کمترین کیفر است (و آن کس که تا حدِ یک برده تنزل یابد نمی تواند جرم را تکرار کند) و برای کسی که این کیفر را در ذهن خود تصور می کند، بیشترین کیفر. «در میانِ کیفرها و در شیوه ی اجرای آنها نسبت به جرمها، باید راههایی را انتخاب کرد که کاراترین و پایدارترین تأثیر را بر ذهن مردم بگذارد و در عین حال، کمترین بی رحمی را بر بدن مجرم وارد آورد.» ا

قاعده ی قطعیت کامل. ایده ی هر جرم و امتیازهایی که از آن انتظار می رود باید با ایده ی مجازاتی معین و ضررهای مشخص حاصل از آن همراه شود؛ باید رابطه ی میان جرم و مجازات رابطه ای ضروری به شمار آید و هیچ چیز نتواند این رابطه را بگسلد. این عنصرِ عمومیِ قطعیت که باید تأثیر و کارایی اش را به نظام تنبیهی ارزانی کند، مستلزم شماری از معیارهای مشخص و دقیق است: قوانینی که جرمها را تبیین و کیفرها را وضع می کنند باید کاملاً روشن و واضح باشند «تا هر عضو جامعه بتواند کنشهای مجرمانه را از کنشهای پسندیده تشخیص دهد». آین قوانین باید منتشر شوند و هر کس بتواند به آنها دسترسی داشته باشد؛ سنتهای شفاهی و عرفها باید کنار گذاشته شود و به جای آنها، قانونگذاری یی مکتوب که «بنای ثابت و استوار قرارداد اجتماعی» باشد و متون چاپ شده در اختیار همگان قرار گیرد: «تنها استوار قرارداد عموم مردم و نه تنی چند از خواص را امانت دار مجموعهی مقدس چاپ می تواند عموم مردم و نه تنی چند از خواص را امانت دار مجموعهی مقدس قوانین سازد.» پادشاه باید از حق خود در دادنِ عفو صرف نظر کند تا نیرویی که در ایده ی کیفر و جود دارد با امید به دخالت [پادشاه] کاهش نیابد: «اگر به مردم اجازه داده شده که ببینند جرم امکان بخشوده شدن دارد و مجازات پیامدِ ضروریِ جرم نیست، شود که ببینند جرم امکان بخشوده شدن دارد و مجازات پیامدِ ضروریِ جرم نیست،

<sup>1.</sup> Beccaria, Des delits et des peines, p. 87.

<sup>2.</sup> J. P. Brissot,/Théorie des lois criminelles, 1781, t. I, p. 24.

<sup>3.</sup> Beccaria, Des delits et des peines, p. 26.

امید به تنبیه نشدن را در آنان می پرورانیم... قوانین باید سفت و سخت، و مجریانِ آن باید انعطاف ناپذیر باشند.» و بهویژه این [معیار] که هیچ جرم ارتکاب یافته ای نباید از نگاه کسانی که عدالت را اجرا میکنند پنهان بماند؛ هیچ چیز به اندازهی امید به تنبیه نشدن نمی تواند دستگاه قوانین را سست و متزلزل کند؛ چگونه می توان در ذهن مردم رابطهای اکید میان جرم و کیفر برقرار کرد، آن هم هنگامی که ضریبی از عدم احتمال بر ذهنشان تأثیر گذارده باشد؟ و آیا نباید کیفری راکه بهدلیل قطعیت اندک خود دیگر چندان مایهی ترس و خوف نیست، با [اِعمال] خشونت، هر چه بیشتر خوفناک کرد؟ پس به جای تقلید از نظام قدیمی و «بی رحم تر [بودن]، باید مراقب تر بود». ۲ از همین جا این اندیشه نتیجه می شود که دستگاه عدالت باید با یک سازمان مراقبت همراه شود، سازمانی که پهلو به پهلوی آن عمل کند، و امکان جلوگیری از جرم، و یا در صورت ارتکاب جرم، امکانِ دستگیری مجرمان را فراهم اَورد؛ پلیس و عدالت باید در کنار هم همچون دو کنش مکمل از فرایندی یکسان عمل کنند ـ پلیس «کنش جامعه بر هر فرد» را تضمین میکند و عدالت «حقوقِ افراد در بـرابـر جامعه» ۳ را؛ بدین ترتیب، هر جرم روشن و آشکار می شود و با قطعیتِ تمام تنبیه می شود. به علاوه، آیین های دادرسی نباید مخفی بماند، باید ادلهای که بر مبنای آن، متهم محکوم یا تبرئه شده است بر همگان آشکار باشد و هرکس بتواند دلایل تنبیه را تشخیص دهد: باید «که قاضی با صدای بلند رأی خود را اعلام کند، و مجبور شود متن آن قانونی را که مجرم را محکوم میکند در حکم خود نقل کند... آیینهای دادرسی یی که [سابقاً] به شیوهای مرموز در ابهام دفاتر دادگاهها دفن می شد، به روی

<sup>1.</sup> Beccaria, ibid.

همچنین رجوع شود به بریشو: «اگر عفو عادلانه باشد، قانون نامناسب است؛ آنجا که قانون مناسب است؛ مناسب است، عفو چیزی جز جرم علیه قانون نیست.

<sup>(</sup>Brissot, Théorie des lois criminelles, 1781, t. I, p. 200)

<sup>2.</sup> G. de. Mably, De la législation, Œuvres complètes, 1789, t. IX, p. 327.

همچنین رجوع شود به واتِل: «آنچه همه را به انجام تکلیف موظف میکند نه بیرحمی کیفرها بلکه قطعیت و دقتی است که باید از کیفرها انتظار داشت».

<sup>(</sup>Vattel, Le Droit des gens, 1768, p. 163)

<sup>3.</sup> A. Duport, (Discours à la Constituante), Archives parlementaires, p. 45, t. XXI.

تمامی شهروندان علاقهمند به سرنوشت محکومان باز باشد.» ۱

قاعدهی حقیقتِ مشترک. در زیر این اصل کاملاً پیش پا افتاده، تغییری مهم نهفته است. نظام پیشین حجتهای قانونی، استفاده از شکنجه، گرفتن اعتراف بهزور، استفاده از تعذیب، و استفاده از بدن و نمایش برای بازتولید حقیقت روش کیفری را برای مدتهای مدید از شکلهای متداول و مشترکِ اثبات کردن جدا کرده بود: نیمه حجت مبنایی برای تعیین نیمه حقیقت و نیمه مجرم بود، جمله های بیرون کشیده شده با درد ارزشی موثق داشتند، و قراین و فرضها درجهای از کیفر را در پی میآوردند. نظامی که ناهمگن بودناش با نظام متداول حجتها تنها زمانی حقیقتاً رسوایی برانگیز شد که قدرت تنبیه برای اقتصاد خاص خود، نیازمند فضای قطعیتی انکارناپذیر شد. اگر واقعیتِ مجازات در همهی موارد پیامدِ واقعیتِ جرم نباشد، [آنگاه] چگونه می توان رابطهای مطلق میان ایدهی جرم و ایدهی مجازات در ذهن مردم برقرار کرد؟ اثباتِ واقعیتِ جرم با وضوح تمام و مطابقِ روشهای معتبر برای همه، در اولويت قرار گرفت. اثباتِ جرم بايد از معيار عمومي [در اثباتِ] هر حقيقتي پیروی کند. قضاوت قضایی در استدلالهایی که به کار میگیرد و در حجتهایی که ارائه می دهد، تنها باید با قضاوت همگن باشد و نه هیچ چیز دیگر. پس باید حجتهای قانونی کنار گذاشته می شد، شکنجه رد می شد، اثبات کامل برای ساختن حقیقتی درست ضروری میشد، و تمامی روابط متقابل میان درجههایی از ظّن و درجههایی از کیفر محو می شد. حقیقتِ جرم همانند حقیقتِ ریاضی تنها زمانی قابل پذیرش است که کاملاً اثبات شده باشد. به علاوه، متهم باید تا زمان اثباتِ نهایی جرماش بیگناه به شمار آید؛ و قاضی برای اثباتِ جرم نباید از شکلهای آیینی استفاده کند بلکه باید از ابزارهای مشترک و معمول، [یا بهعبارتی] آن عقل همگانی استفاده كند، عقلى كه همچنين عقل فيلسوفان و دانايان است: «از لحاظ نظرى، من قاضی را همچون فیلسوفی بهشمار میآورم که قصدِ کشفِ حقیقتی قبابل توجه را دارد... فراستاش او را وامی دارد که تمامی موقعیتها و تمامی مناسبات را درک کند، و آنچه را برای قضاوتی صحیح ضروری است گردآورد یا جداکند.»<sup>۲</sup> تحقیق،

<sup>1.</sup> G. de Mably, De la législation, Œuvres complètes, 1789, t. IX, p. 348.

<sup>2.</sup> G. Seigneux de Correvon, Essai sur l'usage de torture, 1768, p. 49.

[بهمنزلهی] اعمالِ عقل مشترک، الگوی پیشین تحقیق را کنار گذاشت تا الگوی تحقیق تجربی را پذیرا شود، الگویی بهمراتب نرمتر (و دوچندان معتبرتر به واسطهی علم و شعور عام). قاضی همچون «ناخدایی [است]که کشتی را در میان صخرهها هدایت میکند»: «حجتها کداماند یا به چه قراین و نشانههایی می توان اکتفاکرد؟ این همان چیزی است که نه من و نه هیچ کس دیگر هنوز جرأت تعیین آن را بهطور کلی نکردهاست؛ از آنجا که موقعیتها تا بینهایت در حال تغییرند، و از آنجاکه حجتها و نشانهها و قراین باید از همین موقعیتها استنتاج شوند، بهناگزیر روشن ترین نشانه ها و قراین و حجت ها باید به همان نسبت متغیر باشند. ۱۵ آن پس، روش کیفری تابع نظام مشترکِ حقیقت شد، یا به عبارت بهتر، تابع نظام پیچیدهای که در آن عنصرهای ناهمگن اثبات علمی و شواهد محسوس و شعور عام گرد هم می آیند تا «رأی عمیق» قاضی را شکل دهند. عدالت کیفری گرچه شکلهای تضمین کننده ی عدالت اش را حفظ می کند اما از این پس می تواند به روی تمامی طیف های حقیقت باز باشد، [البته] به شرط آنکه این حقیقت ها بدیهی، کاملاً مسلم، و قابل پذیرش برای همه باشند. آیین قضایی دیگر فینفسه سازندهی حقیقتی متمایز نیست. آیین قضایی در حوزهی ارجاع حجتهای مشترک جا میگیرد. پس رابطهای دشوار و بی پایان با کثرت گفتمانهای علمی برقرار شد که عدالت کیفری امروزه هم آمادگی کنترل آن را ندارد. اربابِ عدالت دیگر اربابِ حقیقتِ آن نیست.

قاعدهی ویژگیدادنِ بهینه. برای آنکه نشانه شناسیِ کیفری بتواند تمام حوزه ی قانون شکنی هایی را که باید کاهش یابند کاملاً پوشش دهد، باید همه ی جرمها تبیین شده باشند: باید جرمها طبقه بندی شوند و در گونه هایی گرد آیند که هیچ جرمی امکانِ بیرون ماندن از این گونه ها را نیابد. پس مجموعه ای از قوانین ضروری است، مجموعه ای چنان دقیق که تمامی انواع جرمها به روشنی در آن درج شده باشد. نباید در سکوتِ قانون، امید به تنبیه نشدن لانه کند. یک مجموعه ی قوانین جامع و صریح که تبیین گر جرمها و وضع کننده ی کیفرها باشد ضروری است. آاما همین

<sup>1.</sup> P. Risi, Observations de jurisprudence criminelle, trad, 1758, p. 53.

۲. دربارهی این موضوع بهویژه رجوع شود به:

ضرورتِ زیر پوشش قرار دادنِ کامل جرمها از رهگذر اثرها نشانههای مجازات، فراتر رفتن را الزامی میکند. ایدهی مجازاتی یکسان تأثیر یکسانی بر همه ندارد؛ یک نفر ثروتمند از جریمه شدن باکی ندارد، بدنامی هم برای کسی که پیشاپیش بدنام و رسوا بوده هراس آور نیست. ضرر و زیانِ حاصل از یک جبرم و ارزش القایی و سرمشق دهندهی آن بسته به وضعیت مجرم متفاوت است؛ جمرم یک اشرافزاده برای جامعه زیانبارتر از جرم یک فرد عامی است. او سرانجام، از آنجا که مجازات باید از تکرار جرم جلوگیری کند، باید سرشتِ عمیقِ مجرم، درجهی مفروض شرارت او، و کیفیتِ ذاتی ارادهاش را در نظر گیرد: «از میان دو انسانی که مرتکب دزدی یکسانی شدهاند، آنکس که بهزحمت مایحتاجاش را تأمین میکند چقدر از آن کس که در فراوانی غرق است، کمتر مجرم است؟ از میان دو انسان عهدشکن، آنکس که از همان ابتدای کودکی با احساساتِ شرافتمندانه پرورش یافته چقدر مجرم تر از آنکسی است که بدون هیچگونه آموزش بـهدست طبیعت سپرده شـدهاست؟»۲ همزمان با ضرورتِ طبقهبندی جرمها و مجازاتها به موازات یکدیگر، شاهدِ سربرآوردنِ ضرورتِ فردی کردنِ کیفرها مطابق با خصوصیتهای ویژهی هر مجرم هستیم. این فردی کردن [individualisation] تأثیر بسیار زیادی در تمامی تاریخ حقوق کیفری مدرن داشته است؛ فردی کردن در همین نقطه از تاریخ ریشه دارد؛ بدون شک، فردی کردن کیفرها از لحاظ نظریهی حقوقی و بنابر اقتضاهای روش روزمره، تضادی ریشهای با اصل قانونگذاری دارد؛ اما با توجه به اقتصادِ قدرتِ تنبیه و از زاویهی تکنیکهایی که از رهگذرشان، نشانههای کاملاً سنجیده و متناسب تنبیه بدون زیاده روی یا نقص و بدون «صرف کردنِ» بیهوده ی قدرت و نیز بدون شرم باید در سرتاسر پیکر اجتماعی گردش پابند، بهخوبی می توان دید که ضابطه مند کردن نظام جرمها مجازاتها و موزون کردنِ جفتِ مجرم تنبیه دست در دست یکدیگر دارند و برای یکدیگر ضروریاند. فردی کردن [کیفرها] بهمنزلهی هدف نهایی

S. Linguet, Nécessité d'une réforme de l'administration de la justice criminelle, 1764. p. 8.

<sup>1.</sup> P. L. de Lacretelle, Discours sur les peines infamantes, 1784, p. 144.

<sup>2.</sup> J. -P. Marat, Plan de législation criminelle, 1780, p. 34.

مجموعه قوانيني كه بهدقت مطابقت يافتهاند نمايان مي شود.

اما ماهیتِ این فردی کردن از موزون کردنِ کیفر در حکمهای قضایی پیشین بسیار متفاوت است. حکمهای قضایی پیشین که از این لحاظ، تابع روش کیفریِ مسیحیت بود \_ برای متناسب کردنِ مجازات، از دو مجموعهی متغیرها استفاده می کرد، یکی متغیرهای «موقعیت» ["circonstance"] و دیگری متغیرهای «نیّت» "intention"]. به عبارت دیگر، از عنصرهایی استفاده می کرد که تبیین خودِ عمل را امكان پذير ميساختند. موزون كردن كيفر به يك «اصول شناسي اخلاقي» ["casuistique"] در معنای گستردهی آن وابسته بود. اما آنچه بعدها بهتدریج سربرآورد موزون کردنی بود که به خودِ مجرم، به سرشت او، به شیوهی زنـدگی و تفکر او، به گذشتهی او، و به «کیفیّت» و نه نیّت ارادهی او رجوع می کرد. در روش کیفری مکانی وجود دارد که همچنان خالی و تهی رها شدهاست، اما دانش روانشناسی بهتدریج حکمهای قضاییِ مبتنی بر اصولشناسیِ اخلاقی را از نو در این مکان تهی برپا می دارد. البته پایان سده ی هجدهم هنوز از این لحظه دور بود. رابطهی قانون و فردی کردن در الگوهای علمی آن دوران جستوجو میشد. بدون شک، تاریخ طبیعی مناسب ترین شکلواره را ارائه می کرد که عبارت بود از طبقه بندی گونه ها مطابق یک درجه بندی پیوسته. [اصلاحگرایان] در صدد برآمدند نوعی طبقهبندی به سبک لینه " را در مورد جرمها و کیفرها پیریزی کنند، بهنحوی که هر جرم خاص و هر فردِ قابل تنبیه بدون هیچگونه خودسری یی زیر ضرب یک قانونِ عمومی قرار گیرد. «باید جدولی از تمامی انواع جرمهای مشاهده شده در کشورهای مختلف ترتیب داده شود. باید بر مبنای سیاههی جرمها، تقسیمبندی گونهها انجام گیرد. به نظر من، بهترین قاعده برای این تقسیمبندی جداکردنِ جرمها برمبنای موضوعهای متفاوت شان است. این تقسیم بندی باید چنان باشد که هرگونه کاملاً از گونهی دیگر متمایز باشد، و هر جرم خاص با توجه به تمامی مناسباتاش، در بین جرمی که باید پیش از آن و جرمی که باید پس از آن بیاید و مطابق درجهبندی یی

۱. دربارهی خصوصیت غیرفردیسازِ اصولشناسی اخلاقی رجوع شود به

P. Cariou, Les Idéalités casuistiques (thèse dactyl.)

<sup>\*.</sup> Carl Von Linnaeus) طبيعي داني سو ثدى كه گياهان را طبقه بندى كرد. ـ م.

بسیار دقیق جاگیرد؛ و سرانجام این که این جدول باید چنان باشد که بتوان آن را با جدول دیگری که برای کیفرها ترتیب داده شده مقایسه کرد، بهطوری که این دو جدول کاملاً با یکدیگر تطابق داشته باشند.» در نظریه، یا به عبارت بهتر در خیال، این دو طبقه بندی یعنی طبقه بندی مجازاتها و جرمها می تواند این مسئله را حل کند: چگونه می توان قوانین ثابت را در مورد افراد خاص به کار بست؟

اما در همین دروان البته هنوز به شیوهای بسیار ناپخته، شکلهای فردی کردن انسان شناختی به دور از این الگوی نظری در حال شکلگیری بود. نخستین [شکل] مفهوم تکرار جرم بود. البته این امر به هیچرو به معنای آن نیست که مفهوم تکرار جرم در قوانین کیفری پیشین ناشناخته بود. آما این مفهوم به تدریج به توصیفی از خود بزهکار بدل شد که می توانست کیفر صادر شده را تغییر دهد: بنابر قوانین سال ۱۷۹۱، کسانی که جرم شان را تکرار کنند تقریباً در تمامی موارد مستوجب کیفری مضاعفاند؛ بنابر قانون فلور ثال شمال دهم [جمهوری فرانسه] این افراد با حرف مضاعفاند؛ بنابر قانون فلور ثال شمال دهم [جمهوری فرانسه] این افراد با حرف ۱۸۱۸ یا اَشد کیفر [معمول] را بر آنان تحمیل می کرد و یا کیفری یک درجه شدیدتر را. اما آنچه در پس تکرار جرم مدنظر بود نه فردِ مرتکبِ عملی که قانون آن را تعریف کرده بود بلکه سوژه ی بزهکار بود، [یعنی] اراده ای که سرشتِ ذاتاً مجرم او را آشکار می کرد. به تدریج که مجرمیت به جای جرم، به ابژه ی دخالتِ کیفری بدل شد، تضاد میان مجرم سابقه دار و مجرم بدون سابقه اهمیت بیشتری یافت. و بر مبنای تضاد میان مجرم سابقه دار و مجرم بدون سابقه اهمیت بیشتری یافت. و بر مبنای مفهوم جرم «احساسی» هستیم — جرمی غیر عمد، نسنجیده، و مربوط به مفهوم جرم «احساسی» هستیم — جرمی غیر عمد، نسنجیده، و مربوط به مفهوم جرم «احساسی» هستیم — جرمی غیر عمد، نسنجیده، و مربوط به مفهوم جرم «احساسی» هستیم — جرمی غیر عمد، نسنجیده، و مربوط به

<sup>1.</sup> P. L. de Lacretelle, Réflexions sur la législation pénale, in Discours sur les peines infamantes, 1784, p. 351-352.

۲. برخلاف آنچه کارنو یا اِف. هِلی و شؤوو گفته اند، در بسیاری از قوانین رژیم قدیم [پیش از انقلاب ۱۷۸۹ فرانسه] برای تکرار جرم مجازات هایی بسیار روشن و واضح تعیین شده بود. فرمان سال ۱۵۴۹ اعلام می کند تبهکاری که دوباره مرتکب جرم می شود «موجودی نفرت انگیز، ننگ آور و به غایت زیان بار برای منافع عمومی کشور» است؛ تکرارِ کفرگویی، دزدی، ولگردی و غیره مستوجب کیفرهایی خاص بود.

<sup>#</sup> Floréal: هشتمین ماه از تقویم جمهوری فرانسه (از ۲۰ آوریل تا ۱۶ مه). ـ م.

موقعیت های فوق العاده که هرچند به طور قطع عذر آن جنون نبود اما هیچگاه جرمی عادی نیز بهشمار نمی آمد. لوپلتیه پیشتر از اینها یعنی در سال ۱۷۹۱ خاطر نشان کرده بودکه درجهبندی ظریف کیفرهاکه او به مجلس مؤسسان ارائه داده می تواند آن «شروری راکه با خونسردی، عملی پلید را طراحی میکند» از جرم منصرف کند، و با بیم از کیفر، از انجام عمل باز دارد؛ در عوض، این جدولبندی در برابر جرمهای ناشی از «احساسهای تند و حساب نشده» ناتوان بود؛ اما این مسئله اهمیت چندانی نداشت چون اینگونه جرمها بیانگر «هیچگونه شرارتِ حساب شده» در مرتکبانشان نبود. ا آنچه در پس انسانی کردن کیفرها دیده می شود، تمام آن قاعده هایی است که «ملایمت» را بهمنزلهی اقتصاد محاسبه شده ی قدرت تنبیه مجاز می شمارَد، یا بهعبارت دقیق تر، اقتضا می کند. اما همچنین این قاعده ها یک جابه جایی در نقطه ی کاربرد این قدرت را ایجاب میکند: این نقطهی کاربری دیگر نباید بدن همراه با آن بازی آیینی دردهای مفرط و داغهای نمایان در آیین تعذیب باشد؛ این نقطهی کاربرد باید ذهن، یا به عبارت بهتر، بازی تصورات و نشانه هایی باشد که با احتیاط اما با ضرورت و بهروشنی، در ذهن همگان جریان مییابد. و به گفتهی ماثلی، دیگر نه بدن بلکه روح [مورد نظر است]. و منظور او بهروشنی از این عبارت فهمیده مى شود: يعنى همبستەي تكنيك قدرت روح است. «كالبدشناسى ها»ى قديمى تنبيه مرخص شدند. اما آیا به واقع به عصر مجازاتهای غیربدنی قدم گذارده ایم؟

\*

پس می توان برنامه ی سیاسی شبکه بندی دقیقِ قانون شکنی ها، تعمیم کارکرد تنبیهی، و تعیینِ حدودِ قدرت تنبیه به منظور کنترل را مبنا قرار داد. اما از همین جا دو خطِ ابژه کردنِ جرم و مجرم سر برمی آورد. از یک سو، مجرم از آن جا که به منزله ی دشمنِ همه تعریف می شود و همه از پیگرد او سود می برند، از قرارداد [اجتماعی]

<sup>1.</sup> Le Peletier de Saint-Fargeau, Archives parlementaires, t. XXVI, p. 321-322.

سال بعد، بلار در قضیهی مربوط به گراس خطابهای ایراد کرد که می توان آن را نخستین خطابهی
دفاعی برای جرمی احساسی به شمار آورد. رجوع شود به:

Annales du Barreau moderne, 1823, t. III, p. 34.

بیرون گذاشته می شود، اعتبار شهروند بودن را از دست می دهد، و همچون کسی که عنصری وحشی از طبیعت را در خود دارد سر برمی آورد. او همچون تبهکار، هیولا، شاید دیوانه، بیمار و کمی بعد همچون «نابهنجار» ظاهر می شود. و تحت همین عنوان است که بعدها در عرصهی ابژه کردن به شیوهای علمی و «درمانِ» همبسته با آن جا گرفت. از سوی دیگر، ضرورت ارزیابی درونی اثرهای قیدرتِ تنبیه حکم میکردکه این تاکتیکهای دخالت در مورد همهی مجرمان، چه مجرمان بالفعل و چه مجرمان بالقوه، به کار بسته شود: سازماندهی یک حوزهی پیشگیری، محاسبهی منافع، به جریان انداختن تصورات و نشانهها، ساختن افقی از قطعیت و حقیقت، متناسب کردنِ کیفرها با متغیرهایی بیش از پیش ظریف تر؛ و اینهمه نیز به یک ابژه كردنِ مجرمان و جرمها انجاميد. در هر دو مورد، ميبينيم كه مناسبات قدرت ك مبنای اِعمال تنبیه است به تدریج با رابطهای ابزهای همراه شد که نه تنها جرم بلکه مجرم نیز در آن گرفتارند، جرم بهمنزلهی رویدادی که بیاید بیراسیاس هینجارهایی مشترک اثبات شود و مجرم بهمنزلهی فردی که باید براساس معیارهایی خاص شناخته شود. همچنین می بینیم که این رابطهی ابژهای از بیرون به روش کیفری افزوده نشد، همانند ممنوعیتی که حدود حساسیت آن را بر غضب تعذیبها تحمیل کند، یا همانند پرس و جویی عقلانی یا «علمی» در مورد چیستی این انسانِ مورد تنبیه. فرایندهای ابژه کردن در درونِ همین تاکتیکهای قدرت و آمایش اِعمال آن تکوین یافت. بااینهمه، این دو نوع ابژه کردن که به همراهِ طرحهای اصلاحات کیفری ظاهر شدند، هم از لحاظ ترتیب زمانی و هم از لحاظ اثرهای شان، از یکدیگر بسیار متفاوت بودند. ابژه کردن مجرم قانونشکن، این انسانِ طبیعت، هنوز صرفاً امـری بالقوه بود، خط گریزی بود که در آن، موضوعهای انتقاد سیاسی و شکلهای تخیل در هم پیچیده بودند. زمانِ درازی لازم بود تا homo criminalis [انسانِ مجرم] به آبژهای معین در حوزهی شناخت بدل شود. برعکس، نوع دیگر ابژه کردنْ اثـرها و نتایجی بسیار سریعتر و قطعی تر داشت، زیرا بهطور مستقیم تری با سازمان دهی نوین قدرتِ تنبیه یعنی قانونگذاری، تبیین بزهها، تعرفهبندی کیفرها، قواعد آیین دادرسی، و تبیین نقش قضّات پیوند داشت. و نیز از آنرو که این نوع دوم بر گفتمانی استوار بود که پیش از آن، ایده تولوگها آن را شکل داده بودند. در واقع، این گفتمان از رهگذر نظریهی منافع و تسمورات و نشبانهها و از رهگذر مجموعهها و

شکل بندی هایی که بازسازی کرده بود، نوعی روش کلی را برای اِعمال قدرت تنبیه بر انسانها ارائه داد: «ذهن» بهمنزلهی صفحهای برای نوشتن قدرت بر آن، به همراهِ نشانه شناسی به منزلهی ابزار آن؛ مطیع کردنِ بدنها از رهگذر کنترل ایدهها؛ و تحلیل تصورات بهمنزلهی اصلی در سیاست بدنها، اصلی که بهمراتب مؤثرتر از کالبدشناسی آیینی تعذیب بود. اندیشهی ایده تولوگها فقط نظریهای دربارهی فرد و جامعه نبود؛ بلکه بهمنزلهی تکنولوژیِ قدرتهای ظریف، مؤثر، اقتصادی و در تقابل با صرفِ هزینه های گزاف قدرت پادشاهی توسعه یافت. بیایید بار دیگر به این گفتهی سِروان گوش فرا دهیم: باید ایدهی جرم و ایدهی مجازات ارتباطی محکم با یکدیگر بیابند و «بدون وقفه در پی هم آیند... اگر شما اینچنین زنجیرهی ایدهها را در ذهن شهروندان تان شکل دهید، آنگاه می توانید از اینکه آنان را هدایت کرده و ارباب شان شده اید برخود ببالید. مستبدی ابله با زنجیر هلی آهنی می تواند بردگان اش را به انقیاد در آورد؛ اما سیاستمداری حقیقی آنان را با زنجیری از ایدههای خودشان بهمراتب محكمتر به بند مىكشد؛ او اولين حلقهى زنجير را به سطح ثنابتِ عقل وصل کردهاست و از آنجاکه از حلقه های بافتهی این زنجیر بیخبریم و تصور میکنیم خودمان آن را ساختهایم، این زنجیر بهمراتب محکمتر است؛ ناامیدی و زمانْ زنجیرهای آهنی و فولادی را میفرساید اما نمی تواند هیچ گزندی بر پیوند عادى ايدهها وارد آورد، بلكه آن را مستحكمتر نيز ميسازد؛ بر اليافِ نرم مغز، بنيانِ تزلزلناپذیر استوارترین امپراتوریها بنا میشود.» ۱

این نشانه تکنیکِ تنبیه ها، [یا به عبارتی] این «قدرت ایده تولوژیک» بود که بعدها دستکم تا حدودی به حال تعلیق باقی ماند و کالبدشناسی سیاسی نوینی جای آن راگرفت که در آن، بدن از نو اما به شکلی بی سابقه، شخصیت اصلی شد. و این کالبدشناسی نوین سیاسی امکان داد که آن دو خط ناهمگرای ابژه کردن که در سده ی هجدهم شکل گرفته بودند، دوباره با یکدیگر تلاقی کنند: خطی که مجرم را به «طرفِ دیگر» به طرفِ طبیعتی خلاف طبیعت به پرتاب می کند؛ و خطی که از رهگذر اقتصادِ محاسبه شده ی تنبیه ها، در صدد کنترلِ بزهکاری است. نگاهی به هنر نوین تنبیه به خوبی نشان می دهد که سیاست نوین بدن جایگزین نشانه تکنیکِ تنبیهی شده است.

<sup>1.</sup> J. M. Servan, Discours sur l'administration de la justice criminelle, 1767, p. 35.

## فصل دو

## ملايمت كيفرها

پس هنر تنبیه باید بر پایهی یک تکنولوژی تمامعیار تصور [représentation] استوار شود. و این اقدام تنها در صورتی می تواند موفقیت آمیز باشد که در یک مکانیک طبیعی جاگیرد. «نیرویی مخفی شبیه به گرانش اجسام، ما را همواره بهسوی آسایش و راحتی مان می راند. تنها چیزی که بر این محرّک تأثیر مے گذارد مانعهایی است که قانون در برابر آن قرار میدهد. تمامی کنشهای گوناگون انسان اثرها و نتیجههای این گرایش درونی اند.» یافتن مجازاتی مناسب برای یک جرم [در واقع] یافتن زیانی است که هر گونه جذابیتی را برای همیشه از ایدهی یک جرم سلب کند. این هنر نیروها [انرژیها]یی است که در ستیز با یکدیگرند، هنر تصویرهایی که به یکدیگر می پیوندند، و ساختن روابط ثابتی که تن به تبعیت از زمان نمی دهند، یعنی ایجاد زوجهایی از تصورات با ارزشهای متضاد، برقرار کردنِ تفاوتهای کمی میان نیروهای حاضر، استقرار مجموعهای از نشانه مانعها [نشانههای مانع شونده] که بتوانند حرکت نیروها را تابع یک موازنهی قدرت کنند. «بگذارید تصور تعذیب همواره در قلب انسانِ ضعیف حضور داشته باشد و احساسی را که او را به سمت جرم می راند مهار کند.» این نشانه مانع ها باید زرادخانه ی جدید کیفرها را شکل دهند، همانگونه که داغ قصاصها تعذیبهای پیشین را ترتیب می دادند. اما این نشانه مانع ها برای آنکه بتوانند عمل کنند باید از چند شرط پیروی کنند.

<sup>1.</sup> Beccaria, Des délits et des peines, éd. de 1856, p, 119.

١. تا حد امكان خودسرانه نباشند. هرچند بهراستى، جامعه برحسب منافع خاص خود، آنچه راکه جرم محسوب می شود تبیین میکند و در نتیجه، جرم امری طبیعی نیست. اما اگر بنا است که به محض اندیشیدن به جرم، تنبیه نیز به سادگی در ذهن حاضر شود، باید رابطهی میان جرم و تنبیه رابطهای تا حد ممکن بی واسطه و فوری باشد: رابطهی همانندی و تشابه و نزدیکی. «کیفر باید تا حد ممکن با ماهیت جرم همخوانی کامل داشته باشد تا ترس از مجازات ذهن را از راهی که دورنمای جرمی سودمند او را به آن سمت سوق می دهد دور کند.» ۲ تنبیه مطلوب آن است که از ورای خویش جرمی را که مجازات میکند بهروشنی نمایان سازد؛ پس تنبیه باید برای کسی که به آن می اندیشد به طور قطع نشانهی جرمی باشد که این تنبیه مجازات میکند؛ و برای کسی که در اندیشهی [ارتکاب] جرم است، ایده ی جرم به تنهایی نشانهی تنبیهی را تداعی کند. [و این] برتری و امتیازی است برای ثباتِ رابطه [ی میانِ جرم و مجازات]، برای محاسبهی نسبتهای میان جرم و مجازات، برای قرائت کمّی منافع و سودها، و نیز برای آنکه تنبیه از آنجاکه شکل یک پیامد طبیعی را به خود میگیرد دیگر بهمنزلهی اثر و نتیجهی خودسرانهی یک قدرت انسانی جلوه نمى كند: «استنتاج جرم از مجازات بهترين راه متناسب كردنِ تنبيه با جرم است. گرچه این امر پیروزی عدالت است اما پیروزی آزادی نیز هست، چون از آنجا که کیفرها دیگر نتیجهی خواست و ارادهی قانونگذار نیست بلکه از ماهیت امور ناشی می شود، دیگر شاهد اِعمال خشونت انسان بر انسان نیستیم.» ۲ قدرتی که تنبیه میکند در درون تنبیه قیاسی پنهان میشود.

اصلاحگرایان زرادخانه ی کاملی از کیفرها پیشنهاد کردند که از لحاظ نهادی، طبیعی باشند و از لحاظ شکل، محتوای جرم را بازگو کنند. برای مثال، گفته ی ورمی را در نظر گیریم: کسانی که از آزادی عمومی سوء استفاده می کنند از آزادی شان محروم شوند؛ کسانی که از مرزیتهای قانون و امتیازهای منصبهای دولتی سوء استفاده می کنند از حقوق مدنی شان محروم شوند؛ اختلاس و رباخواری با پرداخت جریمه مجازات شود؛ دزدی با ضبط و مصادره ی اموال تنبیه شود؛

<sup>1.</sup> Ibid.

<sup>2.</sup> J. -P. Marat, Plan de législation criminelle, 1780, p. 33.

«خودستایی لافزنانه» با تحقیر؛ قتل با اعدام؛ و ایجاد حریق و آتشسوزی با تل هیزم و سوزانده شدن [مجازات شود]. در مورد قاتلی که از زهر استفاده کرده، «جلاد باید جامی [از زهر] را به او نشان دهد و زهر را بهصورت او بپاشد تا با نمایاندنِ تصویر جنایتاش، وحشت این جنایت او را فراگیرد، و سپس جلاد او را در دیگ آب جوش بیندازد ۱». آیا این فقط یک رؤیا است؟ شاید. اما هنگامی که لوپلتیه در سال ۱۷۹۱ قوانین جدید کیفری را ارائه داد، بار دیگر اصل ارتباط نمادین [میان جرم و مجازات] را بیان کرد: «باید مناسباتی دقیق میان ماهیتِ بزه و ماهیت تنبیه برقرار شود»؛ کسی که با وحشیگری مرتکب جرم شده باید متحمل درد جسمی شود؛ کسی که تنبل بوده باید وادار به کار شاق و طاقت فرسا شود؛ آدم رذل و فرومایه باید بدنام و رسوا شود."

کیفرهای قیاسی به رغم بی رحمی ها [ی شان] که به شدت یادآور تعذیب های رژیم قدیم بود، سازوکاری کاملاً متفاوت داشت. در نبرد قدرت، دیگر سفاکی رو در روی سفاکی قرار نمی گرفت؛ دیگر تقارنِ انتقام [در کار] نبود بلکه شفافیت نشانه نسبت به مدلول اش مطرح بود؛ هدف در صحنه ی نمایش مجازات ها برقراری رابطه ای بود که حواس و شعور بتوانند بی درنگ آن را درک کنند، و محاسبه ای ساده را امکان پذیر سازد. نوعی زیبایی شناسی [استیکی] عقلانی کیفر. «فقط در هنرهای زیبا نیست که باید و فادارانه از طبیعت پیروی کرد؛ [بلکه] نهادهای سیاسی، دست کم نهاده و یژگی شان فرزانگی است و عناصری از دوام را دارند بر پایهی طبیعت استوارند.» مجازات باید نتیجه ی جرم باشد؛ قانون باید به منزله ی ضرورت امور جلوه کند، و قدرت با پنهان شدن در زیر نیروی ملایم طبیعت، عمل کند.

۲. این مجموعهی نشانه ها باید بر مکانیک نیرو ها تأثیر گذارد: میلی را که جرم را جذاب میکند کاهش دهد، [و در مقابل] نفع و سودی را که موجبِ خوفناکی کیفر

<sup>1.</sup> F. M. Vermeil, Essai sur les réformes à faire dans notre législation criminelle, 1781, p, 68-145.

همچنین نگاه کنید به:

Ch. E. Dufriche de Valazé, Des lois pénales, 1784, p. 349.

<sup>2.</sup> Le Peletier de Saint-Fargeau, Archives parlementaires, t. XXVI, p. 321-322.

<sup>3.</sup> Beccaria, Des délits et des peines, 1856, p. 114.

می شود افزایش دهد؛ رابطه ی شدتها را وارونه کند به طوری که تصور کیفر و زیان هایش قوی تر و چشمگیر تر از تصور جرم و لذت هایش باشد. پس مکانیک تمام عیاری از نفع و علاقه ، از حرکت آن ، از شیوه ای که فرد این نفع و علاقه را در ذهن خود تصور می کند ، و از شدت و چشمگیری این تصور ضروری بود. «قانون گذار باید معمار ماهری باشد که بداند چگونه از تمامی نیروهایی که به استحکام بناکمک می کنند استفاده کند و چگونه تمامی نیروهایی را که ممکن است بنا را تخریب کنند تضعیف کند.» ۱

برای رسیدن به این هدف چند راه وجود دارد. «مستقیماً به سراغ سرچشمه ی بدی رفتن،» ۲ درهم شکستن نیرویی که محرکِ تصور جرم است. خنثا کردنِ نفع و علاقه ای که موجب پدید آمدن جرم می شود. در پس جرم ولگردی، تن آسایی نهفته است؛ و با همین تن آسایی است که باید مبارزه کرد: «بنا حبس کردن گداها در زندان های متعفّنی که بیشتر به فاضلاب می ماند موفقیتی به دست نمی آید»، بلکه باید آنان را به کار واداشت. «به کار گماشتنِ آنان بهترین راه تنبیه آن ها است.» علیه هوسی پلید باید عادتی خوب را قرار داد و علیه یک نیرو نیرویی دیگر راه اما نیرویی که عبارت است از نیروی حساسیّت و شور نه نیروی قدرت و سلاح هایش. «آیا نباید تمامی کیفرها را از این اصل بسیار ساده، بسیار مناسب و از پیش شناخته شده استنتاج کنیم، [یعنی] اصلِ انتخاب کیفرهایی که بیش از کیفرهای دیگر، هوسی را که استنتاج کنیم، [یعنی] اصلِ انتخاب کیفرهایی که بیش از کیفرهای دیگر، هوسی را که استنتاج کنیم، [یعنی] می دهد تضعیف می کنند؟» ۴

باید نیرویی راکه به سمت جرم سوق می دهد علیه خودش به کارگرفت. باید نفع و علاقه را تجزیه کرد و از آن برای مخوف کردنِ کیفر استفاده کرد. مجازات باید بیشتر از جرم این نفع را تحریک کند و برانگیزد. اگر غرور موجب ارتکاب جرم شده است باید آن را جریحه دار کرد و با تنبیه کردن، نفرت از آن را برانگیخت. کیفرهای بدنام کننده و رسوایی برانگیز به این دلیل کارایی دارند که بر خود پسندی منشأ جرم

<sup>1.</sup> Ibid. p. 135.

<sup>2.</sup> Mably, De la législation. Œuvres complètes, IX, p. 246.

<sup>3.</sup> J. -P. Brissot, Théorie des lois criminelles, 1781, I, p, 258.

<sup>4.</sup> P. L. de Lacretelle, Réflexions sur la législation pénale, in Discours sur les peines infamantes, 1784, p, 361.

تکیه میکنند. متعصبان هم از عقایدشان به خود میبالند هم از تعذیبهایی که به دلیل این عقاید متحمل می شوند. پس باید لجاجتِ مغرورانهای را که تکیه گاه این تعصب است علیه خود همین تعصب به کار گیریم: «باید این تعصب را با استهزاء و شرمندگی سرکوب کرد؛ اگر خودپسندی مغرورانهی متعصبان در برابر جمع کثیری از تماشاگران تحقیر شود، آنگاه می توان اثرهای رضایت بخشی را از این کیفر انتظار داشت.» برعکس، تحمیل دردهای جسمی به آنان کاملاً بی فایده است. ا

باید به نفعی مفید و پرهیزکارانه که با ارتکاب جرم بسیار ضعیف شده است، جان دوباره داد. احساس احترام نسبت به مالکیت سمالکیت بر داراییها و نیز مالکیت بر آبرو و آزادی و زندگی سهمان چیزی است که تبهکار به هنگام دزدی، افترا زدن، آدم ربایی یا قتل از دست می دهد. پس باید این احساس [احترام] را دوباره به او آموخت. و این کار را باید با آموزش این احساس در مورد خود او آغاز کرد: [یعنی] این حس را در او به وجود آورد که آن چه او از دست داده است برخورداریِ آزادانه از داراییها و حیثیت و وقت و بدنِ خود او است تا بدین ترتیب او نیز به نوبه ی خود به برخورداری آزادانه ی دیگران [از داراییها و حیثیت و وقت و بدن شان] احترام گذارد. ۲ کیفری که نشانه هایی ثابت و به سهولت قابل خواندن را شکل می دهد، باید همچنین اقتصاد منافع و پویش [دینامیک] شور و شوقها را نیز از نو شکل دهد.

۳. در نتیجه، متناسب کردنِ زمانی مفید است. کیفر نشانه ها را دگرگون، اصلاح و مستقر میکند، و مانع ها را تنظیم میکند. حال اگر این کیفر قطعی باشد چه فایدهای خواهد داشت؟ کیفری که پایان نداشته باشد کیفری متناقض است: تمام اجبارهایی که کیفر به محکوم تحمیل میکند اگر محکوم دوباره پرهیزگار شده هرگز نتواند از این اجبارها بهره گیرد چیزی بیش از تعذیب نخواهد بود؛ و تلاشی که برای اصلاح او انجام گرفته است زحمت و هزینهی به هدر رفته ای از جانب جامعه خواهد بود. اگر افراد اصلاح ناپذیری وجود داشته باشند باید تصمیم به حذف آنان گرفت. اما در مورد بقیه [ی مجرمان]، کیفرها تنها در صورتی نتیجه بخش خواهند بود که پایان داشته باشند. نمایندگان مجلس مؤسسان این تحلیل را پذیرفتند: مجموعه قوانین

<sup>1.</sup> Beccaria, Des délits et des peines, p. 113.

<sup>2.</sup> G. E. Pastoret, Des lois pénales, 1790, I, p. 49.

سال ۱۷۹۱ برای خائنان و قاتلان، مجازات مرگ را پیش بینی می کند و تمامی کیفرهای دیگر باید پایانی داشته باشند (حداکثر [مدت کیفر] بیست سال است).

اما به ویژه، نقش مدت زمان باید در اقتصاد کیفر ادغام شود. خشونتِ تعذیب این نتیجه ی احتمالی را داشت که هر چه جرم سنگین تر بود مجازات آن کو تاه تر می شد. البته در نظام پیشینِ کیفرها نیز مدت نقش داشت: این که محکوم چند روز به پیلوری بسته شود، چند سال در تبعید به سر برد، و یا چند ساعت روی چرخ به حال احتضار باشد. اما این مدت برای انجام یک امتحانِ سخت بود و نه برای ایجاد دگرگونی یی که از پیش تنظیم شده باشد. اما مدت از این پس می بایست کنش مناسبِ مجازات را امکان پذیر می ساخت: «توالیِ محتدِ محرومیتهای طاقت فرسا در عین آنکه امکان پذیر می ساخت: «توالیِ ممتدِ محرومیتهای طاقت فرسا در عین آنکه جامعه ی انسانی را از وحشت شکنجه ها دور نگه می دارد، به مراتب بیشتر از یک اخطه ی گذرای درد بر مجرم تأثیر می گذارد... این توالی بی وقفه خاطره ی قوانینِ انتقام گیر را در برابر دیدگانِ مردمی که شاهد آناند بیدار می کند و وحشتی سودمند را در تمامی لحظه ها زنده نگه می دارد.» (زمان عامل کیفر است.

مکانیک شکننده ی احساسها ایجاب می کند که به تدریج که احساسها اصلاح می شوند، دیگر به شیوه ای یکسان و با تأکیدی یکسان آنها را مقید نکرد؛ درست آن است که کیفر با اثرهایی که تولید می کند تخفیف یابد. کیفر می تواند ثابت باشد در این معنا که قانون آن را برای همه یکسان وضع کرده است؛ [اما] سازوکار درونی آن باید متغیر باشد. لوپلتیه در لایحه ی پیشنهادی خود به مجلس مؤسسان، کیفرهایی را پیشنهاد می کند که به تدریج از شدت شان کاسته شود: محکوم به اشد مجازات فقط باید در نخستین مرحله ی محکومیت اش متحمل زندان تاریک شود (غل و زنجیر بر دست و پا، تاریکی، تنهایی، جیره ی نان و آب)؛ او می تواند دو و سپس سه روز در هفته کار کند؛ پس از گذراندن دو سوم کیفرش، می تواند در نظام «عسرتگاه» ["gêne"] به سر برد (زندان انفرادی روشن، زنجیر به دور کمر، پنج روز در هفته کار

<sup>1.</sup> Le Peletier de Saint-Fargeau, Archives parlementaires, t. XXVI.

نویسندگانی که مجازات اعدام را کنار میگذارند چند کیفر قطعی را پیش بینی میکنند: J. -P. Brissot, *Théorie des lois criminelles*, 1781, p. 29-30. Ch. E. Dufriche de Valazé, Des lois pénales, 1784, p. 344:

زندان ابد برای کسانی که «شرورهای درمانناپذیر» تشخیص داده شدهاند.

انفرادی و دو روزِ باقیمانده کار جمعی؛ او در مقابل اینکار مزد دریافت میکند که با آن می تواند جیره ی غذایی اش را بهتر کند). سرانجام هنگامی که او به پایان محکومیت اش نزدیک می شود می توان او را به نظام زندانِ عادی انتقال داد: «او می تواند همه ی روزها [ی هفته] برای کار جمعی به سایر زندانیان بپیوندد. و اگر بخواهد می تواند به طور انفرادی کار کند. او بسته به میزانِ کارش غذا دریافت می کند.» ۱

۴. از دید محکوم، کیفر سازوکاری است از نشانه ها، منفعت ها و مدت. اما مجرم فقط یکی از آماج های مجازات است. مجازات به ویژه دیگران یعنی همه ی مجرمانِ ممکن را هدف قرار می دهد. پس این نشانه مانع ها که به تدریج در تصور محکوم حک می شود، باید به سرعت و به طور گسترده انتشار یابد؛ همگان این نشانه مانع ها را بپذیرند و از نو توزیع کنند؛ این نشانه مانع ها باید گفتمانی را شکل دهند که همه در آن با یکدیگر سهیم شوند و از رهگذر آن خود را از ارتکاب جرم منع کنند \_ پولی حقیقی که در اذهان جایگزین سود تقلبی می شود.

برای این منظور، مجازات نه فقط باید طبیعی بلکه نفع رسان هم جلوه کند؛ باید هر فرد بتواند نفع و امتیاز خود را در این مجازات بخواند. دیگر آن کیفرهای چشمگیر و نمایشی اما بیفایده، و نیز کیفرهای مخفی ضروری نیست؛ بلکه مجازاتها باید بهمنزلهی غرامتی بهشمار آیند که مجرم به دلیل آسیبی که به تمامی همشهریاناش وارد آورده، باید به تکتک آنان بپردازد: کیفرهایی ضروریاند «که بیوقفه در برابر دیدگانِ شهروندان قرار گیرند» و «فایدهی همگانیِ حرکتهای مشترک و خاص را آشکار سازند.» کمال مطلوب آن است که محکوم همچون مایملکی سودآور تلقی شود: بردهای در خدمت همه. چرا جامعه باید زندگی و بدنی را نابود کند که می تواند به مالکیت خود در آورد؟ مفیدتر آن است که او را «بسته به ماهیت جرماش برای مدت زمانی کوتاه یا بلند، بهصورت برده به خدمت کشور» در آورد؛ بسیاری از راههای فرانسه صعبالعبورند و مانع از تجارت می شوند؛ باید از دزدان که آنان نیز مانعی بر سر راه گردش آزادانهی کالاهایند، برای بازسازی جادهها استفاده کرد. گویاتر مانعی بر سر راه گردش آزادانهی کالاهایند، برای بازسازی جادهها استفاده کرد. گویاتر

<sup>1.</sup> Le Peletier de Saint-Fargeau, Archives parlementaires, t. XXVI, p. 329-330.

<sup>2.</sup> Ch. E. Dufriche de Valazé, Des lois pénales, 1784, p. 346.

و رساتر از سرمشق دادن با مرگ، «سرمشقِ انسانی [است]که همواره در پیش چشم است، انسانی که آزادیاش سلب شده و مجبور است مابقی عمر را صرفِ جبران خسارتی کند که به جامعه وارد آورده است ای.

در نظام پیشین، بدنِ محکومان دارایی شاه بود که شاه داغ و نشان خود را بر آن می و بیشتر [دارایی] می زد و اثرهای قدرتاش را بر آن می کوبید. اما اکنون بدن محکوم بیشتر [دارایی] جامعه است، ابؤه ی یک مالکیت جمعی و مفید. از همین رواست که اصلاح گرایان تقریباً همیشه کارهای عمومی را به منزله ی بهترین کیفرِ ممکن پیشنهاد می کردند؛ عرض حالها نیز آنان را همراهی می کردند: «بگذارید [کسانی که] به کیفری خفیف تر از مرگ محکوم شده اند برای مدت زمانی متناسب با جرمشان، به کارهای عمومی گمارده شوند.» کارهای عمومی بر دو چیز دلالت داشت: منفعت جمعی در کیفر دادنِ محکوم، و ویژگیِ قابل مشاهده و قابل کنترلِ مجازات. بدین ترتیب، مجرم دو بار تاوان می داد: یکی با کار کردن، و دیگری با نشانه هایی که تولید می کرد. محکوم در بطن جامعه، در میدانهای عمومی یا بزرگراه ها، کانون سودها و دلالت ها بود. او به شیوه ای قابل مشاهده، در خدمت همه بود؛ اما در همان حال، نشانه جرم مجازات را در ذهن همه می لغزاند؛ این فایده ای ثانوی و صرفاً اخلاقی اما جرم مجازات را در ذهن همه می لغزاند؛ این فایده ای ثانوی و صرفاً اخلاقی اما به مراتب واقعی تر بود.

۵. از همینجا، اقتصاد تمامعیار و عالمانهی تبلیغات سربرآورد. در تعذیب بدنی، سرمشق بر پایهی رعب و وحشت استوار بود: ترس جسمی، وحشت جمعی، و تصویرهایی که همانند داغی که بر گونه یا شانهی محکوم زده می شد باید در حافظهی تماشاگران حک می شد. اما اکنون سرمشق بر پایهی درس، گفتمان، نشانهی قابل رمزگشایی، و نمایش و تصویر کردنِ اخلاق همگانی استوار است. دیگر مراسم

<sup>1.</sup> A. Boucher d'Argis, Observations sur les lois criminelles, 1781. p. 139.

<sup>2.</sup> Cf. L. Masson, la Révolution pénale en 1791, p. 139.

با این حال، در مخالفت با کار کیفری گفته می شد که کار کیفری مستلزم توسل به خشونت است (لوپلتیه) یا کار کیفری بی حرمتی به خصیصه ی مقدس کار است (دو پُور). رابُو سن اتی بِن در مقابل «کار آزاد» که فقط به انسان های آزاد اختصاص دارد، موجب تصویب اصطلاحِ «کار اجباری» شد،

مجازات بر پایهی احیای رعبانگیز قدرت پادشاهی استوار نیست، بلکه بر پایهی فعال سازیِ مجدد مجموعه قوانین و تقویتِ جمعی رابطهی میان ایندهی جرم و ایدههای کیفر استوار است. در تنبیه بهجای مشاهدهی حضور شاه، خود قوانین دیده مىشوند. قوانين فلان مجازات را به فلان جرم پيوند مىدهند. بـ محض ارتكاب جرم، تنبیه بدون اتلاف وقت از راه میرسد، سخن قانون را اجرا میکند و نشان مىدهدكه مجموعه قوانين كه ايدهها را به هم پيوند مىدهد، واقعيتها را نيز به هم می پیوندد. پیوندی که در متن [قانون] بی واسطه و فوری است، در اجراها نیز باید بی واسطه و فوری باشد. «نخستین لحظه هایی را در نظر آورید کمه خبر عملی وحشیانه در شهرها و روستاهایمان می پیچد؛ شهروندان به کسانی میمانند که صاعقه بر سرشان فرود آمدهاست؛ همه از خشم و وحشت آکندهاند... لحظمی مجازاتِ جرم درست همین زمان است: نگذارید جرم بگریزد؛ برای اثبات جرم و قضاوت در مورد آن شتاب کنید. قاپوقها و تلهای هیزم را برپا کنید، مجرم را بـه میدانهای عمومی بکشید، مردم را با صدای بلند فرا بخوانید؛ بههنگام اعلام قضاوت تان، درست همانند زمانی که صلح و آزادی اعلام می شود، صدای تشویق و تحسین مردم را خواهید شنید؛ آنها را خواهید دید که چنان به سمت این نمایشهای وحشتناک می دوند که گویی به سوی پیروزی قوانین می دوند. «۱ تنبیه علنی و عمومی، مراسم قانونگذاریِ مجددِ بی واسطه و بی درنگ است.

قانون دوباره شکل میگیرد و مجدداً در کنار جرمی که قانون را نقض کرده بود قرار میگیرد. در عوض، مجرم از جامعه جدا می شود و آن را ترک می کند. اما این کار دیگر در آن جشنهای دو پهلوی نظام قدیم انجام نمی گیرد، جشنهایی که در آنها مردم به ناچار یا در جرم سهیم می شدند یا در اعدام، بلکه در یک مراسم سوگواری انجام می گیرد. [چون] جامعه که قوانین اش را بازیافته است، یکی از شهروندان را که این قوانین را زیر پاگذاشته بود از دست می دهد. تنبیه علنی و عمومی باید این مصیبت دوگانه را نشان دهد: از یک سو این مصیبت که کسی توانسته است قانون را نادیده بگیرد و از سوی دیگر، این مصیبت که او مجبور است دیگر شهروند نباشد.

<sup>1.</sup> J. M. Servan, Discours sur l'administration de la justice criminelle, 1767, p. 35-36.

«حزنانگیزترین و تأثرآورترین مراسم را با اعدام همراه کنید؛ باید این روز وحشتناک برای میهن روز سوگواری باشد؛ باید این درد و اندوه عمومی با حروف درشت در همه جا نقش بندد... قاضی با بازوبند عزا، جرم و ضرورتِ حزنانگیز انتقام قانونی را به مردم اعلام کند. صحنه های گوناگون این تراژدی باید همه ی احساسها را متأثر کند و همه ی عواطف ملایم و شریف را برانگیزد.» ا

معنای این سوگواری باید برای همه روشن باشد؛ تک تک عنصرهای آیین این سوگواری باید سخن بگریند، باید جرم را بیان کنند، قانون را یادآور شوند، ضرورت تنبیه را نشان دهند و مقدار تنبیه را توجیه کنند. باید اعلانها، اعلامیهها، نشانهها و نمادها تکثیر شوند تا هر فرد بتواند دلالتها را دریابد. تبلیغاتِ تنبیه نباید یک اثر جسمی رعبانگیز را انتشار دهد؛ [بلکه] باید کتابی را برای خواندن باز کند. لوپلتیه بیشنهاد می کرد که مردم بتوانند ماهی یکبار محکومان را «در سلولهای جانگدازشان بازدید کنند: آنان [مردم] بر بالای در سلول تاریک، نام مجرم، جرم او و حکماش را با حروف درشت خواهند خواند.» خیند سال بعد، پیکسون تابلوی کاملی از نشانهای کیفری را به سبک ساده و نظامیِ مراسم امپراتوری تصویر کرد: «محکوم به مرگ در یک گاری 'با روکش سیاه و قرمز یا رنگ شده به رنگهای سیاه و قرمز 'تا [محلِ] قاپوق برده شود؛ اگر خیانتکار باشد، بالاپوشی قرمز بر تن کند که در جلو و عقب آن کلمهی 'خائن' نوشته شده باشد؛ اگر پدر یا مادرکشی کرده باشد روبند سیاهی بر سرش کشیده شود و خنجر یا هر ابزار قتالهای که از آن استفاده کرده روی بالاپوشاش قلاب دوزی شود؛ اگر با زهر کشته باشد، روی بالاپوش قرمزش تصویر مار یا حیوانات سمی دیگر نقش بندد.» "

این درس ِ روشن و واضح و این قانونگذاری مجددِ آیینی باید تا حد ممکن تکرار شوند؛ باید مجازاتها یک مدرسه باشند نه جشن؛ باید کتابی همواره باز باشند نه مراسم. مدت زمانِ محکومیت که مجازات را برای محکوم مؤثر میکند

<sup>1.</sup> Dufau, (Discours à la Constituante), Archives parlemetaires, t. XXVI, p. 688.

<sup>2.</sup> Ibid., p. 329-330.

<sup>3.</sup> S. Bexon, Code de sûreté publique, 1807, 2e partie, p. 24-25.

این کتاب طرحی بود که به پادشاه باواریا ارائه شد.

برای تماشاگران نیز مفید است. تماشاگران باید بتوانند در هر لحظه به واژه نامهی همیشگی جرم و مجازات مراجعه کنند. کیفر مخفی کیفری نیمه تلف شدهاست. باید کودکان بتوانند به مکانهایی که در آنها کیفر به اجرا درمی آید بیایند؛ کودکان در این مکانها، کلاسهای مدنی شان را می گذرانند. و بزرگسالان در این مکانها، بهطور متناوب قوانین را از نو می آموزند. مکانهای مجازات باید همچون باغ قوانین باشند که خانوادهها یکشنبهها از آن بازدید میکنند. «پیشنهاد میکنم که گهگاه پس از آنکه ذهنها را با سخنی مستدل دربارهی حفظ نظم اجتماعی و فایدهی مجازاتها آماده کردیم، کودکان و حتا بزرگسالان را به معدنها و اردوگاههای کار ببریم تا سرنوشت وحشتناک محکومان را ببینند. چنین زیارتهایی از زیارت مسلمانان از مکه مفیدتر خواهد بود.» و بهنظر لوپلتیه، این مرثی بودنِ مجازات ها یکی از اصول بنیادین قانون نوین کیفری بود: «اغلب و در زمانهایی مشخص، حضور مردم باید مایهی شرمساریِ مجرم شود؛ و حضور مجرم در وضع رقتانگیزی که جرماش او را بدان دچار کرده برای روح مردم آموزشی مفید خواهد بود.» مجرم مدتها پیش از آنکه بهمنزلهی ابژهی علم در نظر گرفته شود، عنصری آموزشی تصور می شد. پس از آن بازدیدهای نوع دوستانهای که بهمنظور سهیم شدن در رنج زندانیان انجام میگرفت ـ و در سدهی هفدهم ابداع یا از سرگرفته شده بود ـ بازدید کودکان مطرح شد تـ ا کودکان بیایند و بیاموزند که چگونه قانون بر جرم مزیت و برتری دارد: درسی زنده در موزهی نظم.

۶. و این امر امکان می دهد که گفتمان سنتی جرم در جامعه وارونه شود. دغدغهی اصلی قانونگذارانِ سده ی هجدهم عبارت از این بود که چگونه شُکوه و جلالِ مشکوکِ مجرمان را فرو بنشانند؟ چگونه حماسه ی تبهکاران بزرگ را که در سالنامهها و خبرنامهها و روایتهای عامیانه سروده شده بود خاموش کنند؟ اگر قانونگذاری مجددِ تنبیهی به درستی انجام گیرد، اگر مراسم سوگواری به گونهای بایسته برگزار شود، دیگر جرم چیزی نخواهد بود جز تیره روزی و تبهکار نیز دشمنی خواهد بود که زندگی اجتماعی را از نو به او می آموزند. به جای آن مداحی هایی که از

<sup>1.</sup> J. -P. Brissot, Théorie des lois criminelles, 1781.

<sup>2.</sup> Archives parlementaires, t. XXVI, p. 322.

مجرم قهرمان میساخت، دیگر در گفتمانِ مردم فقط آن نشانه مانعهایی جاری می شود که با ترس حساب شده از مجازات، جلوی میل به ارتکاب جرم را می گیرد. سازوکار اثباتی [پوزیتیو] بهتمامی در زبان روزمره نقش بازی خواهد کرد و این زبان بى وقفه اين سازوكار را با روايت هايى نو تقويت خواهد كرد. گفتمان بــه انــتقال دهندهی قانون بدل می شود: اصل ثابت قانونگذاری مجدد همگانی. سرانجام شاعران مردمی به کسانی خواهند پیوست که خود را «مبلغّان خرد جاودان» مىنامند؛ آنان اخلاقگرا خواهند شد. «هر شهروند كه از این تصویرهای وحشتناک و این ایده های مفید آکنده شده باشد، آنها را با روایت هایی طولانی در خانوادهی خود انتشار میدهد، [آن هم] با همان شور و حرارتی که حریصانه به این روایتها گوش دادهاست، و فرزنداناش که گرد او جمع شدهاند حافظهی جوان خود را میگشایند تا ایده ی جرم و مجازات، عشق به قوانین و میهن، و احترام مو اعتماد به مراجع قضایی با خطوطی فناناپذیر بر آن حک شود. ساکنان روستاها نیز که شاهد این سرمشقها بودهاند، آنها را گرداگرد کلبههای شان می افشانند، و میل به پرهیزکاری در این روحهای زمخت ریشه خواهد دوانید، و در همان حال، فرد شرور نیز مبهوت از این شرور همگانی و هراسان از داشتن اینهمه دشمن، شاید از نقشههای خبود دست بکشد، نقشه هایی که سرانجامشان شوم و به همان اندازه زودگذر است.» ۱

پس شهر تنبیهی را باید اینچنین تصور کرد. هزار صحنه ی نمایش کوچک از مجازات ها بر سر چهارراه ها، در باغها، در کنار جاده های در دست تعمیر یا در کنار پلهای در دست ساخت، در کارگاه های گشوده به روی همگان، و در دل معدنهای آماده برای بازدید برپا است. برای هر جرمی قانونی وجود دارد؛ و برای هر مجرم، کیفری کیفری مرثی، کیفری پُرگو که همه چیز را میگوید، توضیح می دهد، خود را توجیه می کند و قانع می کند: اعلامیه ها، کلاه بوقی ها [با نوشته هایی بر روی شان]، اعلان ها، پلاکاردها، نمادها، و متن هایی خوانده یا چاپ شده، همه و همه به طرز خستگی ناپذیری مجموعه ی قانون را تکرار می کنند. دکورها، دورنماها، جلوه های بصری، و سه بُعدنمایی ها گاهی صحنه [ی نمایش ها] را درشت نمایی می کنند و آن را برسناک تر از آن چه هست، و نیز واضح تر می سازند. از آن مکانی که مردم قرار

<sup>1.</sup> J. M. Servan, Discours sur l'administration de la justice criminelle, 1767, p. 37.

گرفتهاند می توان [وجود] برخی بی رحمیها را که در واقع رخ نمی دهند، باور کرد. اما نکتهی اساسی در این سختگیری های واقعی یا بزرگنمایی شده آن است که همهی این سختگیریها مطابق یک اقتصاد دقیق این درس را میدهند که هر مجازات باید یک دفاعیه باشد. و این که همراه با تمام سرمشقهای مستقیم پرهیزگاری، بتوان در هر لحظه تیرهروزیهای رذالت را همچون صحنهای زنده دید. گرداگرد هر یک از این «بازنماییها»ی اخلاقی، بچه مدرسهای ها به همراه آموزگارانشان ازدحام میکنند و بزرگسالان یاد میگیرند که چه درسهایی را باید به فرزندانشان بیاموزند. دیگر نیازی به آن آیین بزرگ و رعبانگیز تعذیب نیست، بلکه باید هر روز و بر سر هرکوی و برزن، این نمایش جدی با صحنه های گوناگون و قانع کنندهاش برپا شود. و حافظهی مردم در شایعه های خود، گفتمان پرهیزگارانهی قانون را بازتولید میکند. اما شاید ضروری باشد که برفراز این نمایشها و روایتهای پُرشمار، از نشانهی اصلی تنبیه یعنی ستونِ بنای کیفری، برای وحشتناک ترین جرمها استفاده کرد. در هر حال، ورمى صحنهى تنبيه مطلقى راكه مىبايست بىر تىمام صحنه های نمایش مجازاتِ هر روزه حکمفرما می شد تصویر کرده بود: تنها موردی که در آن، باید در پی رسیدن به بیپایانی تنبیهی بود. و این تنبیه مطلق کیفرمندی نوین تا حدودی هم ارز همان تنبیهی است که در کیفرمندی پیشین در مورد شاه کُش اجرا می شد. چشمان مجرم را در می آوردند؛ او را در یک قفس آهنی که برفراز یک میدان عمومی در هوا معلق بود قرار میدادنید؛ او راکاملاً برهنه میکردند؛ با کمربندی آهنی به میلههای قفس می بستند؛ و تا واپسین روزهای زندگی اش، به او نان و آب میداند. «بدین تىرتیب او در معرض تـمامی سـختیهای فـصول قـرار می گیرد، گاهی سرش پوشیده از برف می شود و گاهی از تابش خورشیدِ سوزان مى سوزد. در اين تعذيب شديد كه بيشتر نمايانگر طولانى شدنِ مركى دردناك است تا طولانی شدنِ زندگی طاقت فرسا، به راستی می توان تبهکاری را بازشناخت که در معرض نفرت تمامی طبیعت قرار گرفته است و محکوم است که دیگر آسمانی را که به آن توهین کرده نبیند و دیگر بر زمینی که آلوده کرده سکنا نگزیند.» ابر فراز شهر

<sup>1.</sup> F. M. Vermeil, Essai sur les réformes à faire dans notre législation criminelle, 1781, p. 148-149.

تنبیهی، این عنکبوت آهنی قرار دارد؛ و آن کس که قانون جدید باید او را به صلیب کشد والدکش است.

\*

زرادخانه ای کامل از مجازات های گویا [پیتورسک]. ماثلی می گفت: «از تحمیل تنبیه هایی یکسان پرهیز کنید.» ایده ی کیفری متحدالشکل که صرفاً با شدت جرم متناسب شود کنار گذاشته شد. به عبارت دقیق تر، در این طرحهای کیفرهای خاص، مرثى و گويا، هرگز استفاده از زندان بهمنزلهي شكل عمومي مجازات ارائه نشد. البته زندانی کردن پیشبینی شده بود اما فقط کیفری در میان کیفرهای دیگر بود؛ در واقع، زندانی کردن مجازاتی بود خاص جرمهایی معین، یعنی جرم کسانی که به آزادی افراد سوء قصد میکردند (مثل آدمربایی) یا جرمهایی که تگیجهی سوء استفاده از آزادی بود (بینظمی، خشونت). همچنین زندان بهمنزلهی شرایطی برای اجرای برخی کیفرها (برای مثال، کار اجباری) پیشبینی می شد. اما زندان با طول مدتاش که تنها اصل تغییرپذیری [variation] آن بود، تمام حوزه ی کیفری را پوشش نمی داد. به عبارت دقیق تر، بسیاری از اصلاح گرایان به صراحت ایده ی زندان کیفری را به نقد کشیدند. چون زندان نمی تواند به ویژگی خاص جرمها پاسخ دهد. چون زندان بر عموم بی تأثیر است. چون برای جامعه بی فایده و حتا زیان آور است: زندان پُرهزینه است، محکومان را در بیکاری و بطالت نگهمی دارد، و رذالت های شان را افزایش می دهد. ا چون کنترل بر اجرای چنین کیفری دشوار است و این خطر وجود دارد که زندانی در معرض خودسری نگهبانان خود قرارگیرد. چون عمل محروم کردن یک انسان از آزادی اش و مراقبت از او در زندان اِعمال جبر و ستمگری است. «شما طالب آناید که در میانتان هیولاهایی وجود داشته باشند؛ و اگر چنین انسانهای نفرتانگیزی وجود داشته باشند، قانونگذار می بایست با آنان مثل قاتلها رفتار کند.» ۲ روی هم رفته، زندان با آن تکنیک کیفر اثر، کیفر تصور، کیفر کارکرد عمومی، كيفر ـ نشانه و گفتمان ناسازگار و مغاير است. زندان [مكانِ] تاريكي و خشونت و ظن

<sup>1.</sup> Cf. Archives parlementaires, t. XXVI, p. 712.

<sup>2.</sup> G. de Mably, De la legislation, Œuvres complètes, 1789, t. IX, p. 338.

است. [زندان] «مکان تاریکی ها است که در آن چشم شهروند نمی تواند قربانیان را بشمارد، و درنتیجه شمار قربانیان برای سرمشق [دادن] از کف می رود... حال آن که اگر بتوان بدون افزایش جرمها، سرمشق مجازات ها را افزایش داد عاقبت می توان از ضرورت مجازات ها کاست؛ وانگهی تاریکی زندان ها مایه ی سوء ظن شهروندان است؛ آنان به سادگی تصور می کنند که در زندان ها، بی عدالتی های عظیمی انجام می گیرد... اگر قانون که برای خیر و صلاح مردم تهیه شده است به جای برانگیختن قدرشناسی مردم، موجب نارضایتی آنان شود پس به طور قطع روال کار درست نیست.» ۱

این فکر که زندان همانند امروز بتواند تمامی فضای کیفریِ میانِ کیفر مرگ تا کیفرهای خفیف تر را پوشش دهد، فکری است که اصلاحگرایان نمی توانستند بی واسطه و فوری به آن برسند.

اما مسئله این است که زندان در مدت زمانی کو تاه، به شکلِ اصلیِ مجازات بدل شد. در قانون کیفری سال ۱۸۱۰، شکل های گوناگونِ زندان تقریباً تمامی عرصه ی تنبیه های ممکن از کیفر مرگ تا جریمه را اشغال کرد. «آن نظام کیفری یی که قانون جدید آن را پذیرفته است چیست؟ این [نظام] تمامی شکل های محبوس کردن جدید آن را پذیرفته است. در واقع، چهار کیفر اصلی یی را که در قانون کیفری باقی مانده مقایسه کنید. کار اجباری یک شکل از حبس است. زندانِ محکومان به اعمال شاقه زندان در هوای باز است. بازداشت و حبس باکار و زندان تأدیبی به نوعی صرفا نامهای گوناگون یک مجازات واحد و یکساناند.» آ و امپراتوری [ناپلئون اول] بی درنگ تصمیم گرفت که این زندانِ مورد درخواست قانون را براساس یک پایگانبندی تمام عیار کیفری، اجرایی-اداری و جغرافیایی به واقعیت در آورد: در پایگانبندی تمام عیار کیفری، اجرایی-اداری و جغرافیایی به واقعیت در آورد: در ساح؛ در هر ناحیه [ی شهرداری] یک بازداشتگاه؛ در هر فرمانداری یک زندان تأدیبی؛ در بالاترین مرتبه [ی پایگانبندی]، زندانهای بازداشتگاه؛ در هر فرمانداری یک زندان تأدیبی؛ در بالاترین مرتبه [ی پایگانبندی]، زندانهای ایالتی برای محکومان کیفری

<sup>1.</sup> Ch. E.Dufriche de Valazé, Des lois pénales, 1784, p. 344-345.

<sup>2.</sup> Cf. M. de Rémusat, Archives parlementaires, t. LXXII, 1er decembre 1831, p. 185.

یا محکومان تأدیبی یی که مدت محکومیتشان بیش از یکسال بود؛ و سرانجام، در چند بندر زندانهای محکومان به اعمال شاقه مستقر شد. بنای عظیم حبس-بنیاد با سطوح متفاوتی که می بایست به دقت با سطوح تقسیماتِ کشوری متناسب می بود طراحی شد. قاپوق که بر آن بدن فرد تعذیب َشده در معرض نیروی پادشاه و تجلی آیینی آن قرار میگرفت و نمایش تنبیهی که در آن مجازات دائماً برای پیکر اجتماعی بازنمایی میشد جای خود را به معماری عظیم، بسته، پیچیده و پایگانبندی شدهای داد که در خود پیکر دستگاه دولتی ادغام گردید. یک مادیت کاملاً متفاوت، فیزیک کاملاً متفاوتی از قدرت، و شیوه ی کاملاً متفاوتی از محاصرهی بدن انسانها سربرآورد. از زمان احیای سلطنت و در دوران سلطنت ژوئیه، بهجز برخی از برههها، بین ۴۰ تا ۴۳ هزار زندانی در زندانهای فرانسه وجود داشت (یعنی تقریباً از هر ۶۰۰ نفر یک نفر زندانی): هیوار بلند، نه آن دیواری که احاطه و حمایت میکند و نه آن دیواری که با شأن خود، تجلی قدرت و ثروت است، بلکه دیوار بلندی که به دقت بسته شده و از هر سو غیرقابل نفوذ است و حصاری است برای کار تنبیه که دیگر اسرارآمیز شدهاست، کاملاً در نزدیکی شهرهای سده ی نوزدهم و گاه حتا در مرکز شهرها شکل یکنواختِ مادی و در عین حال نمادین قدرت تنبیه بود. پیشتر از این یعنی در دوران حکومت کنسولی [۱۷۹۹ تا ۲۰۰۴]، وزیر داخله مسئولیت یافت که تحقیقی را دربارهی زندانهای متفاوتی که تا آن زمان مشغول به کار بودند یا زندانهایی که می شد از آنها در شهرهای مختلف استفاده کرد انجام دهد. چند سال بعد، اعتبارهایی در نظر گرفته شد تا قلعههای نوین نظم مدنی بر بلندای قدرتی که این قلعهها می بایست آن را بازنمایند و به آن خدمت کنند بنا شوند. در واقع، امپراتور از این قلعهها برای جنگی دیگر استفاده کرد. ۱ در نهایت، اقتصادی کمهزینه تر اما سرسخت تر اندک اندک این قبلعه ها را در سدهی نوزدهم بناكرد.

در هر حال در عرض کمتر از بیست سال، اصلی که مجلس مؤسسان با روشنی بسیار آن را ضابطه بندی کرد، یعنی اصلِ کیفرهایی خاص و متناسب و مؤثر که در هر مورد برای همگان پندآموز باشد به قانونِ زندان برای تمام جرایمی که اندکی سنگین

<sup>1.</sup> Cf. E. Decazes, Rapport au roi sur les prisons, Le Moniteur, 11 avril 1819.

بودند، بهاستثنای جرایمی که سزاوار اعدام بودند بدل شد. آن نمایش تنبیهی یی که در سدهی هجدهم، اَرزوی اَن را در سر داشتند و هدف اصلی اَن تأثیرگُذاری بر ذهن مردم بود، جای خود را به دستگاه عظیم و متحدالشکل زندانها داد، دستگاهی که شبکهی بناهای عظیماش در سرتاسر فرانسه و اروپها گسترش یهافت. اما شهاید برشمردنِ بیست سال بهمنزلهی گاهشماری این چشمبندی بیش از حد زیاد باشد. شاید بتوان گفت که این کار تقریباً در یک آن صورت گرفت. کافی است به لایحهی قانون کیفری که لوپلتیه آن را به مجلس مؤسسان ارائه داد نگاهی دقیق تر بیندازیم. اصلی که در وهلهی اول ضابطه بندی شد این بود که باید «مناسباتی دقیق میان ماهیت جرم و ماهیت تنبیه» برقرار باشد: دردهای جسمی برای کسانی که درنده خویی کرده اند، کار برای کسانی که تنبل بوده اند و ننگ و بدنامی برای کسانی که روحی خوار و پست دارند. اما کیفرهای بدنی یی که بهطور عینی پیشنهاد شدند سه شکل از زندان بودند: زندان تاریک [دخمه] که در آن کیفر حبس با تـدبیرهایی گوناگون (تنهایی، محرومیت از نور و محرومیتهای غذاییی) تشدید میشد؛ «عسرتگاه» ["gene"] که در آن این تدبیرهای الحاقی تخفیف می یافت، و سرانجام زندان به معنای اخص کلمه که به حبس محض و ساده خلاصه می شد. گوناگونی کیفرهاکه بهطور رسمی وعده داده شده بود در نهایت به این کیفرمندی متحدالشکل و بیروح خلاصه شد. بهعلاوه در همان زمان نمایندگانی بودند که از این بابت اظهار تعجب میکردند که چرا به جای برقراری مناسباتی طبیعی میان ماهیت جرمها و کیفرها، طرح کاملاً متفاوتی دنبال شده است: «به طوری که اگر به کشورم خیانت کنم زندانی ام میکنند؛ اگر پدرم را بکشم زندانی ام میکنند؛ همهی جرمهای قابل تصور به شیوهای کاملاً یکسان تنبیه میشوند. همچون پزشکی که برای همهی بیماریها دارویی یکسان تجویز کند.»۱

این جایگزینیِ ناگهانی خاص فرانسه نبود و در سایر کشورها نیز با توجه به شرایطشان، مشاهده شد. هنگامی که کاترین دوم بی درنگ در سالهای پس از رساله ی درباره ی جرمها و کیفرها [نوشته ی بکاریا]، دستور داد که طرحی برای «مجموعه ی نوین قوانین» تحریر شود، درس ِ بکاریا در مورد و یژگی و تنوع کیفرها از

<sup>1.</sup> Ch. Chabroud, Archives parlementaires, t. XXVI, p. 618.

قلم نیفتاد؛ بلکه کلمه به کلمه تکرار شد؛ «این پیروزی آزادی مدنی است که قوانین کیفری هر کیفر را از ماهیت خاص هر جرم استخراج میکنند. بدین ترتیب هرگونه خودسری بی متوقف می شود؛ دیگر کیفر به هیچرو بسته به هوس قانون گذار نخواهد بود، بلکه به ماهیت جرم بستگی خواهد داشت؛ به هیچ وجه این انسان نیست که با انسان خشونت میکند. «ا چند انسان خشونت میکند. و یوزف سال بعد همین اصول کلی بکاریا مبنای مجموعه قوانین جدید توسکانی و یوزف دوم در اتریش قرار گرفت؛ و با این حال، این دو قانون گذاری زندان را به کیفری تقریبا متحدالشکل بدل کردند که مطابق مدت زمان اش تغییر می کرد و در برخی موارد با داغ زدن یا غل و زنجیر تشدید می شد: دست کم سی سال زندان برای سوء قصد به جان شاه یا ضرب پول تقلبی یا قتل همراه با دزدی؛ پانزده تا سی سال برای قتل عمد یا سرقت مسلحانه؛ یک ماه تا پنج سال برای سرقت علای و غیره. ۲

اما این مستعمره ی زندان شدنِ نظام کیفری به این دلیل تعجب برانگیز است که زندان برخلاف آنچه تصور می شود، مجازاتی نبود که در نظام کیفری، همواره درست بعد از کیفر مرگ قرار گرفته و به طبع، جای خالیِ ناشی از ناپدید شدن تعذیب را پُر کرده باشد. در واقع، زندان در نظام کیفری جایگاهی محدود و حاشیه ای داشت و بسیاری از کشورها در این مورد وضعی شبیه به فرانسه داشتند. متن فرمان ها گواه این امر است. فرمان سال ۱۶۷۰ زندان را در میان کیفرهای بدنی جا نداده بود. البته در برخی از عرفها، زندان ابد یا مدت دار در میان کیفرها جا داشت. آما تصور می شد که زندان همانند سایر تعذیبها منسوخ شده است: «در گذشته، کیفرهایی وجود داشت که دیگر در فرانسه به اجرا در نمی آید مانند نوشتن کیفر روی صورت یا پیشانی محکوم، و زندان ابد، همانگونه که نباید مجرم را جلوی جانوران درنده

<sup>1.</sup> Catherine II, Instructions pour la commission chargée de dresser le projet du nouveau code des lois, art. 67.

۲. بخشی از این مجموعه قوانین در مقدمهی ترجمهی فرانسوی رسالهای دربارهی پلیس لندن نوشتهی کولکیوهاون [به فرانسه] ترجمه شدهاست:

P. colquhoun, Traité sur la police de londres, traduction française, 1807, I, p. 84.

۳. برای نمونه نگاه کنید به:

بیندازند یا به معدنها بفرستند.» در واقع، زندان برای مجازاتِ جرمهای سبک، بسته به عرفها یا آداب و رسوم محلی همچنان به قوت خود باقی بود. در همین معنا، سولاژ از «کیفرهای خفیفی» صحبت میکند که فرمان سال ۱۶۷۰ از آنها نام نبرده بود: توبیخ، تذکر، اخراج، جلب رضایت شخصِ مورد اهانت، و زندان مدت دار. در برخی مناطق، به ویژه مناطقی که بیشتر از همه استقلال قضایی خود را حفظ کرده بودند، کیفر زندان بسیار گسترده بود اما این امر بدون دشواری هم نبود مانند [منطقه ی] روسیون که به تازگی [به کشور] ضمیمه شده بود.

اما در پس این ناهمسویی ها، حقوق دانان سخت پای بند این اصل بودند که «در حقوق مدنی ما، زندان کیفر به شمار نمی آید». ۲ نقش زندان گرو گرفتنِ شخص و بدن او بود: مثلی می گوید: ad continendos homines, non ad puniendos [باید انسان ها را به سوی کفّ نفس سوق داد، نه تنبیه]؛ در این معنا، زندانی کردنِ یک مظنون تقریباً همان نقشی را دارد که زندانی کردنِ یک بدهکار. با زندان، فرد تحت مراقبت قرار می گیرد اما تنبیه نمی شود. ۳ و این یک اصل کلی بود. و اگر زندان گاهی و در موردهایی مهم، نقش کیفر را داشت، در اساس به منزله ی یک جانشین عمل می کرد: در مورد کسانی که نمی شد آنان را به کار گرفت (زنان، کودکان، معلولان) زندان جایگزین کار اجباری با غل و زنجیر می شد: «محکومیت زندان مدت دار یا زندان ابد با محکومیت اجباری با غل و زنجیر هم ارز است.» ۴ در این هم ارزی، پدیدار

با این حال، نزد سرپیون می توان این اندیشه را یافت که سختی زندان آغاز کیفر است.

<sup>1.</sup> G. du Rousseaud de la Combe, Traité des matières criminelles, 1741, p. 3.

<sup>2.</sup> F. Serpillon, Code criminel, 1767, t. III, p. 1095.

۳. باید در همین راستا مقررات پُرشمار مربوط به زندان را درک کرد، مقررات در مورد اخاذی زندانبانان، امنیت مکانها و عدم امکان برقراری ارتباط [میان] زندانبان. برای نمونه، حکم پارلمان دیژون [مرکز بورگونی] در ۲۱ سپتامبر ۱۷۰۶. همچنین نگاه کنید به:

F. Serpillon, Code criminel, 1767, t. III, p. 601-647.

۴. این نکته را بیانیهی ۴ مارس ۱۷۲۴ در مورد سارقان سابقه دار یا بیانیهی ۱۸ ژوئیه ۱۷۲۴ در مورد ولگردی تصریح کرد. پسر بچهای که کم سنتر از آن است که بتوان او را به کار اجباری برد در زندان می ماند تا به سنی برسد که بتوان او را به کار اجباری فرستاد و گاهی [به اندازه ی] کل مدت کیفرش را در کار اجباری می گذراند. نگاه کنید به:

Crime et criminnalité en France sous l'Ancien Régime, 1971, p. 266 et suiv.

شدنِ یک جایگزینِ ممکن دیده می شود. اما برای آنکه این جایگزینی انجام گیرد، باید جایگاه قضایی زندان تغییر می کرد.

همچنین ضروری بود که مانع دومی که دستکم برای فرانسه قابل ملاحظه بود، از سر راه برداشته شود. در واقع، از آنجا که زندان عملاً رابطهای مستقیم با خودکامگی سلطنت و زیاده رویهای قدرت پادشاهی داشت، بسیار بیاعتبار بود. «زندانها ["maisons de force"]، اَسایشگاهها، «فرمانهای شاه» یا فرمانهای قائم مقام پلیس، نامه های سر به مُهر شاه [محتوی حکم زندان یا تبعید بدون قضاوت]که شخصیتهای برجسته یا خانوادهها آن را می گرفتند، همگی یک روش تمام عیار کیفری را شکل داده بود، روشی که در کنار «عدالت قانونی» و اغلب در تضاد با أن قرار داشت. هم حقوق دانان كلاسيك و هم اصلاح گرايان اين زندانِ برون قضایی را رد می کردند. سنت گرایی همچون سِژبیون که در پناه اقتدار قاضی بوئیه بود، زندان را ساختهی دست شاهان میدانست و میگفت: «بـاوجود آنکـه شاهان بنا به دلایل کشوری گاهی این کیفر را تحمیل میکنند اما عدالتِ معمول از چنین محکومیتهایی استفاده نمی کند.» اصلاح گرایان در خطابههای بی شمار خود، زندان را چهره و ابزار ممتاز استبداد می دانستند و می گفتند: «در مورد این زندانهای مخفی که روح شوم و مرگبار سلطنت آنها را ابداع کرده و اساساً بــه [حبس كردن] فيلسوفاني اختصاص دارند كه طبيعتْ مشعل خود را بهدست آنان سپرده و شهامت آن را دارند که سده ی خود را روشن سازند، و یا [به حبس کردن] روحهای پرغرور و مستقلی که شجاعت بیان مصیبتهای میهنشان را دارند؛ [در مورد] این زندانها که درهای شومشان با نامههایی مرموز باز میشود تا قربانیان تیرهروز سلطنت برای همیشه در آنجا دفن شوند چه باید گفت؟ حتا در مورد این نامهها چه باید گفت، این شاهکارهای ظلم و ستمی نبوغ آمیز که شهروندان را از این امتیاز محروم میکنند که نخست به حرفهایشان گوش داده شود و پس از آن مورد قسضاوت قسرار گسیرند، نامههایی کسه بسرای انسسانها، هسزاران بسار از ابداع فالاريسها "...خطرناك تر است». ٢

<sup>1.</sup> F. Serpillon, Code criminel, 1767, t. III, p. 1095.

<sup>\*</sup> Phalaris، فرمانروای ستمگر شهر اگریگنتوم، بین سالهای ۵۶۵ تـا ۵۴۹ پیش از میلاد که

بدون شک، این اعتراضها که از افقهایی بسیار گوناگون می آمد، به زندان به منزله ی کیفری قانونی مربوط نبود بلکه به استفاده ی «بیرون از قانون» hors la "ا ["lois از حبس خودسرانه و نامعین مربوط بود. با این حال نمی توان منکر شد که زندان بهطور کلی از سوء استفاده های قدرت نشان داشت. و بسیاری از عرض حال ها زندان را بهمنزلهی امری ناسازگار با عدالت واقعی، رد می کردند. گاهی این ایرادها با استناد به اصول قضایی کلاسیک انجام می گرفت: «هدف قانون از زندان ها تنبیه کردن نیست بلکه مراقبت از زندانیان است...» و گاهی با استناد به اثرها و نتیجههای زندان، زندانی که پیشاپیش کسانی را که هنوز محکوم نشده بودند تنبیه می کرد، بدییی را که می بایست مانع شود انتقال و تعمیم می داد، و با مجازات تمامی افراد خانواده، اصل فردیت کیفرها را زیر پا می گذاشت؛ گفته می شد که «زندان یک کیفر نیست. انسانیت بر این اندیشهی مخوف میشورد و میگوید که محروم کردن یک شهروند ازگرانبهاترین داراییاش، غوطهور ساختن ننگآور او در منزلگاه جرم، جدا كردن او از هر آنچه برايش گرامي است، سوق دادنِ احتمالي او به سمت زوال و نابودی، و محروم کردنِ نه فقط او بلکه خانوادهی تیرهروزش از تمامی وسایل امرار معاش یک تنبیه نیست». ۴ و عرض حالها بارها تقاضای برچیدن این زندانها را کردند: «ما معتقدیم که زندانها را باید ریشه کن کرد...» ۵ در واقع، فرمان ۱۳ مارس ۱۷۹۰ دستور آزادی «تمامی کسانی [را داد که] با نامهی سر به مُهر شاه یا دستور عاملان قدرت اجرایی [قوهی اجراییه]، در قلعهها، صومعهها، زندانها، بازدداشتگاههای پلیس یا سایر زندانها زندانی بودند». یس زندان که چنین آشکارا با

◄ دستور زندهزنده سوزاندن بسیاری را داده بود.م.

<sup>2.</sup> J. -P. Brissot, Théorie des lois criminelles, 1781, t. l, p. 173.

<sup>3.</sup> Paris intra muros (Noblesse), Cité in A.Desjardin, Les Cahiers de doléance et la justice criminelle, p. 477.

<sup>4.</sup> Langres, "Trois Ordres", cité ibid., p. 483.

<sup>5.</sup> Briey, "Tiers État", cité, ibid., p. 484. Cf. P. Goubert et M.Denis, Les Français ont la parole, 1964, p. 203.

همچنین می توان در عرض حالها تقاضاهایی را دید مبنی بر حفظ بازداشتگاههایی که خانواده ها ممکن است از آنها استفاده کنند.

قانون شکنی افشاء شده حتا در قدرت شاه پیوند خورده بود، چگونه توانست در مدتی بسیار کوتاه، به یکی از عمومی ترین شکلهای مجازات های قانونی بدل شود؟

\*

توضیحی که اغلب داده می شود این است که در عصر کلاسیک، چند الگوی بزرگِ زندانِ تنبیهی شکل گرفت. اعتبار این الگوها که جدید ترین آنها از انگلستان و به ویژه از امریکا آمده بود و همین امر بر اعتبار آنها می افزود، امکان داد که مانع دوگانهی ناشی از قواعد صدسالهی حقوقی و عملکرد مستبدانهی زندان از سر راه برداشته شود. این الگوها به سرعت شگفتی های تنبیهی برساختهی اصلاحگرایان را روبیدند و واقعیت بی چون و چرای زندان را تحمیل کردند. شکی نیست که این الگوها بسیار مهم بوده اند. اما این الگوها پیش از آن که توضیحی برای پرسش بالا باشند خود پرسشهایی را برمی انگیزانند: پرسش در مورد وجود این الگوها و باشند خود پرسشهایی را برمی انگیزانند: پرسش در مورد وجود این الگوها و بندیرش عمومی قرار گرفتند؟ چون به سادگی می توان نشان داد که هر چند این بنیرش عمومی قرار گرفتند؟ چون به سادگی می توان نشان داد که هر چند این الگوها در پاره ای از موارد با اصول کلی اصلاحات کیفری همخوانی داشتند اما در بسیاری از موارد، کاملاً ناهمگن و حتاگاهی ناسازگار بودند.

قدیمی ترینِ این الگوها الگوی زندان راسپهویس آمستردام است که در سال ۱۵۹۶ گشایش یافت، الگویی که کم و بیش الهام بخش تمامی الگوهای دیگر شد. ا

<sup>1.</sup> Cf. Thorsten Sellin, Pioneering in Penology, 1944.

نویسنده در این کتاب مطالعهای جامع در مورد راشپهویس آمستردام [Rasphuis] و سپینهویس [Spinhuis] ارائه می دهد. می توان از «الگو»ی دیگری که اغلب در سده ی هجدهم از آن یاد می کردند چشم پوشید. این الگو را مابیون در کتاب Reflexions sur les prisons des این متن در می ordres religieux (چاپ مجدد در سال ۱۸۴۵) پیشنهاد کرده بود. به نظر می رسد که این متن در سده ی نوزدهم از فراموشی بیرون آورده شد، آن هم در زمانی که کاتولیکها بر سرجایگاهی که پروتستانها در جنبش انسان دوستی و در برخی اداره ها به دست آورده بودند با آنان نزاع داشتند. کتابچه ی مابیون که به نظر می رسد چندان شناخته شده نیست و نفوذی ندارد، نشان داشتند. کتابچه ی مابیون که به نظر می رسد چندان شناخته شده نیست و نفوذی ندارد، نشان

این الگو در اصل برای گدایان و تبهکاران کم سال در نظر گرفته شده بود. عملکرد این زندان از سه اصل بزرگ پیروی می کرد: خود مدیریت [زندان] دست کم در برخی از محدودهها مى توانست مدت كيفرها را بسته به رفتار زندانيان تعيين كند (بهعلاوه، این آزادی عمل می توانست در خودِ حکم نیز پیش بینی شود: در سال ۱۵۹۷، یک زندانی به ۱۲ سال زندان محکوم شد که در صورت رضایت بخش بودن رفتارش، این ۱۲ سال می توانست به ۸ سال تقلیل یابد). در این زندان، کار اجباری بود و به صورت دسته جمعی انجام می گرفت (به علاوه، سلول انفرادی فقط برای إعمال تنبیه اضافی مورد استفاده قرار میگرفت؛ در هر سلول ۴ تا ۱۲ زندانی جا میگرفتند و روی هر تخت ۲ یا ۳ زندانی میخوابیدند)؛ و زندانیان در برابر کاری که انجام می دادند دستمزد می گرفتند. و سرانجام [در این زندان] یک برنامهی روزانهی دقیق، نظامي از ممنوعيتها و اجبارها، مراقبتي دائمي، تشويقها، خواندن [متونِ] ديني، و مجموعهای کامل از وسایل برای «هدایت به سمت خوبی» و «دور کردن از بدی» همواره زندانیان را احاطه می کرد. می توان راشپ هویس آمستردام را به منزلهی شکلی پایهای در نظر گرفت. از لحاظ تاریخی، این الگو نظریهی تحول تربیتی [پداگوژیک] و معنوی افراد از طریق تمرین مداوم را که سرشتنمای سدهی شانزدهم بود با تکنیکهای ندامتگاهی ابداع شده در نیمهی دوم سدهی همجدهم پیوند داد. و این الگو به سه نهادی که در آن زمان استقرار یافته بودند اصولی بنیادین بخشید که هر یک از این نهادها این اصول را در راستایی خاص توسعه دادند.

زندانِ گان کار کیفری را به ویژه حولِ ضرورتهای اقتصادی سازمان می داد. دلیل ارائه شده این بود که تن آسایی علت عمومی بیشتر جرمها است. تحقیقی که در سال ۱۷۴۹ در مورد محکومانِ حوزه ی قضاییِ آلوشت انجام گرفت \_و بیشک یکی از نخستین تحقیقها بود \_ نشان می دهد که تبهکاران «صنعتگریا دهقان [نیستند] (کارگران فقط به کاری که روزی شان را تأمین می کند فکر می کنند) بلکه بیکاره هایی [هستند] که به گذایی مشغول اند». ابر همین اساس، فکر نوعی زندان شکل گرفت که

تی داد که «اندیشهی اولیهی نظام ندامتگاهی امریکا اندیشهای کاملاً کشیشی و فرانسوی است، هر چند خاستگاهی ژِنوی یا پنسیلوانیایی را به این اندیشه نسبت داده باشند» (ل. فوشه).

<sup>1.</sup> Vilan XIV, Mémoire sur les moyens de corriger les malfaiteurs, 1773, p. 64;

کسانی راکه در برابرکار از خود مقاومت نشان میدهند تحت آموزش عمومی کار قرار دهد. [چنین مکانی] چهار مزیت داشت: کاهش شمار پیگردهای کیفری که برای کشور پُرهزینه بود (بدین ترتیب، بیش از ۱۰۰ هزار لیور در فلاندر صرفهجویی مىشد)؛ ديگر ضرورى نبود كه ماليات دريافتى از مالكانِ جنگلهايى كه ولگردان تخریب کرده بودند به آنها مسترد شود؛ انبوهی از کارگران جدید را پدید می آورد که مى توانستند «به دليل رقابت، به كاهش دستمزدها كمك كنند»؛ و سرانجام اين كه به فقیران حقیقی امکان می داد که به طور تمام و کمال از کمک های ضروری خیریه بهرهمند شوند. این آموزش بسیار مفید در فرد تنبل میل به کار را دوباره برمی انگیزد، و به ناگزیر او را دوباره در نظامی از منفعتها جا می دهد که در آن کارکردن سودمندتر از تنبلی است، و نحرده جامعهای کوچک شده و ساده شده و اجباری را پیرامون او شکل می دهد، جامعه ای که این اندرز به وضوح در آن نقش میبندد: آن کس که میخواهد زندگی کند باید کار کند. اجبار به کار و نیز دادن دستمزد که به زندانی امکان می دهد در مدت زندان و پس از آن، سرنوشت خود را بهبود بخشد. «باید در انسانی که روزیاش را نمی بابد کاملاً این میل را برانگیخت که روزیاش را با کار بهدست آورد؛ با نظم و انضباط روزیاش تأمین می شود؛ و به نوعی وادار می شود که تن به کار دهد؛ سپس جاذبهی سود او را ترغیب می کند؛ خلق و خوىاش اصلاح مىشود، به كار كردن عادت مىكند، بـدون دلواپسى تـغذيه می شود و پول اندکی هم برای زمان خروجاش [از زندان] می اندوزد» و حرفه ای یاد

<sup>→</sup> این کتاب که تا سال ۱۸۴۱ به چاپ نرسید، به تأسیس ِ زندانِ گان مربوط است. فراوانی کیفر تبعید مناسبات میان جرم و ولگردی را تشدید می کرد. در سال ۱۷۷۱، ایالتهای فلاندر تصدیق کردند که «کیفرهای تبعید که در مورد گذایان وضع شده بی تأثیر است، زیرا این ایالتها افرادی را که برای خود مضر و خطرناک می یافتند به ایالتهای دیگر می فرستادند. در نتیجه، گذایی که این چنین از جایی به جایی دیگر بیرون رانده می شد عاقبت به دار آویخته می شد حال آن که اگر او را به کار عادت می دادند به این مسیر بد نمی افتاد»

<sup>(</sup>L. Stoobant, in Annales de la Societé d'histoire de Gand, t. III, 1898, p. 228. نگاه کنید به طرح شمارهی ۱۵).

میگیرد «که امرار معاش بیخطر او را تضمین میکند». در این بازسازی انسان اقتصادی [homo œconomicus]، دیگر از کیفرهای بیش از حد کوتاه که مانع از کسب فنون و میل به کار می شود و نیز از کیفرهای بیش از حد بلند و ثابت که هرگونه کسب فنون و میل به کار می شود و نیز از کیفرهای بیش از حد بلند و ثابت که هرگونه کارآموزی را بی فایده می کند استفاده نمی شود. «مدت ۶ ماه [زندان] برای اصلاح مجرمان و دمیدن روح کار در آنان بیش از حد کوتاه است»؛ از سوی دیگر، «[زندان] ابد آنان را ناامید می کند؛ آنان نسبت به اصلاح خلق و خوی شان و روح کار بی اعتنا می شوند؛ به چیزی جز نقشه ی فرار و شورش نمی اندیشند؛ حال آن که و قتی در مورد آنان حکم محرومیت از زندگی صادر نشده، چرا باید در پی آن بود که زندگی را بر آنان غیر قابل تحمل کرد؟» مدتِ کیفر تنها در نسبت با اصلاح ممکن و استفاده ی اقتصادی از مجرمانِ اصلاح شده معنا می یابد.

الگوی انگلیسی انزوا را بهمنزلهی شرط اساسی اصلاح به اصل کار افزود. این طرح را هٔانْوی در سال ۱۷۷۵ ارائه داد و نخست آن را با برهان خلف توجیه کرد: همنشینی افراد بسیار متفاوت در زندان سرمشقهای بدی را موجب می شود و در کوتاه مدت امکانهای فرار و در بلندمدت امکانهای باجگیری و همدستی را فراهم می آورد. اگر بگذاریم زندانیان به صورت جمعی کار کنند زندان بیش از اندازه به کارخانه شبیه می شود. سپس دلایلی اثباتی [می آورد]: انزوا «ضربهی وحشتناکی» کارخانه شبیه می شود. سپس دلایلی اثباتی [می آورد]: انزوا «ضربهی وحشتناکی» بیندیشد و در ژرفای وجدان خود، ندای نیکی را بازیابد؛ پس کار انفرادی هم تمرینی بیندیشد و در ژرفای وجدان خود، ندای نیکی را بازیابد؛ پس کار انفرادی هم مجموعهی ارشادکننده خواهد بود و هم تمرینی کارآموزانه؛ کار انفرادی هم مجموعهی می دهد. سلول، این تکنیکی رهبانیتِ مسیحی که فقط در کشورهای کاتولیک باقی می دهد. سلول، این تکنیکی رهبانیتِ مسیحی که فقط در کشورهای کاتولیک باقی مانده بود در این جامعهی پروتستان به ابزاری بدل شد که به کمک آن هم انسان می ده و مجدان مذهبی از نو ساخته می شوند. میان جرم و بازگشت به حق و برهیزگاری، زندان «فضایی میان دو جهان» را می سازد، مکانی برای دگرگونی های فردی که به کشور امکان می دهد افرادی را که از دست داده بود دوباره به دست آورد.

دستگاهی برای اصلاح افراد که هانوی آن را «بهسازگاه» ["reformatory"] نامید. ۱ هاوارد و بلکستون همین اصول کلی را در سال ۱۷۷۹ به کار بستند، یعنی همان سالی که استقلال ایالات متحد تبعید را ناممکن ساخت و قانونی برای اصلاح نظام کیفرها در دست تهیه قرار گرفت. حبس با هدف تغییر روح و رفتار، وارد نظام قوانین مدنی شد. بلکستون و هاوارد در پیشنویس لایحهی قانون، زندان انفرادی را در سه کارکرد آن، یعنی سرمشقی ترس آور، ابزار ارشاد و شرایطی برای کارآموزی، تشریح کردند: برخی از مجرمانِ محکوم به «زندان انفرادی و کار منظم و تأثیر آموزش مذهبی علاوه بر آنکه مایهی ترس کسانی میشوند که در صددند از این مجرمان تقلید کنند، خودشان نیز اصلاح می شوند و به کار عادت می کنند». ۲ به همین دلیل تصمیم گرفته شد که دو ندامتگاه، یکی برای مردان و دیگری برای زنان، ساخته شود تا در این ندامتگاه ها زندانیان به طور انفرادی «به برده و ارترین کارها که بیشترین سازگاری را با جهالت و اِهمال و خیرهسری مجرمان، داشته باشد گمارده شوند: راه رفتن درون یک چرخ برای به حرکت انداختن دستگاه، ثابت نگهداشتن جر ثقیل دستی، صیقل دادن سنگ مرمر، کنفزنی، بَقَم سابی، خُرد کردن کهنه پارهها، طناب بافی و کیسه دوزی. در واقع، فقط یک ندامتگاه ساخته شدکه ندامتگاه گلاستِر بود و فقط تا حدودی با طرح اولیه مطابقت داشت: حبس کامل برای خطرناک ترین مجرمان مرد؛ و کار دسته جمعی در روز و انفرادی در شب برای سایر مجرمان مرد. و سرانجام الگوی فیلادلفیا که بیشک مشهورترین این الگوها بـود چـون بـا نوآوری های سیاسی نظام آمریکا مرتبط بود و برخلاف الگوهای دیگر، بی درنگ شکست نخورد و کنارگذاشته نشد؛ این الگو تا زمان بحثهای جدی دههی ۱۸۳۰ در مورد اصلاح ندامتگاهها، پیوسته مورد بازنگری قرار گرفت و تغییر کرد. زندانِ وُلنات سُتریت که در سال ۱۷۹۰ آغاز به کار کرد و زیر نفوذ مستقیم [فرقهی مذهبی] کویکرها بود، در بسیاری از موارد از الگوی [زندانِ]گان و گلاستِر

<sup>1.</sup> J. Hanway, The Defects of Police, 1775.

٢. پيشنويس لابحه ي قانون ١٧٧٩ كه جوليوس در اين كتاب آن را نقل ميكند: Julius, Leçons sur les prisons, trad. française 1831, I, p. 299.

پیروی میکرد. <sup>۱</sup> کار اجباری در کارگاهها، اشتغال مدام زندانیان، تأمین مالی زندان از طریق کار [زندانیان]، و نیز دادن دستمزد فردی به زندانیان برای تضمین الحاق مجدد اخلاقی و مادی زندانیان به جهان سختگیر اقتصادی؛ بنابراین، محکومان «پیوسته در کارهای تولیدی به کار گرفته می شدند تا هزینه های زندان را تأمین کنند، بیکار نمانند و پساندازی هم برای زمان پایان اسارت خود بیندوزند». ۲ پس زندگی مطابق یک برنامهی روزانهی کاملاً دقیق و سفت و سخت و تحت مراقبتی دائمی تقسيم بندي مي شد؛ هر لحظه از روز به فعاليتي خاص اختصاص داشت و اجبارها و مسمنوعیتهای خساص خسود را داشت: «هسمهی زندانیان سپیده دم از خواب برمیخیزند، بهطوری که بعد از مرتب کردن تختهایشان، رسیدن به سر و وضع خود، شستشو و پرداختن به سایر کارهای ضروری، معمولاً با طلوع خورشیدکار را آغاز می کنند. از این لحظه به بعد، غیر از کارگاهها و مکانهای تعیین شده برای کار، کسی حق ورود به اتاقها و مکانهای دیگر را ندارد... هنگام غروب زنگی به صدا درمی آید که پایان کار را به زندانیان خبر می دهد... به آنان نیم ساعت وقت داده می شود تا تختهای شان را آماده کنند، پس از آن دیگر اجازه ندارند که با صدای بلند حرف بزنند و نباید کوچک ترین صدایی از آنان شنیده شود.» م در این جا نیز همانند گلاستر، حبس انفرادی تمام و کمال نبود؛ بلکه حبس انفرادی کامل مختص محکومانی بود که در گذشته به مرگ محکوم شده بودند، یا محکومانی که سزاوار تنبیهی ویژه در زندان بودند: زندانی «در آنجا [سلول انفرادی]، بدون مشغله و بدون هیچگونه سرگرمی و در انتظاری نامطمئن برای لحظهی رهایی، ساعتهای طولانی و اضطراب آوری» را می گذراند و «در اندیشه هایی کمه در ذهن همه ی مجرمان

۱. کنویکرها بنه طور قبطع با [الگوی] راشپهویس و سپینهویس آمستردام نیز آشنایی داشته اند. نگاه کنید به:

T. Sellin, Pioneering in Penology, p. 109-110.

در هر حال، زندان ولنات ستریت ادامهی [زندان] آلم هاوس بودکه در سال ۱۷۶۷ افتتاح شد و نیز ادامهی قانونگذاری کیفری یی بود که کویکرها برخلاف میل حاکمیت انگلیس، خواهان تحمیل آن بودند.

<sup>2.</sup> G. de La Rochefoucauld-Liancourt, Des prisons de Philadelphie, 1796, p. 9.

<sup>3.</sup> J. Turnbull, Visite à la prison de Philadelphie, trad. française, 1797, p. 15-16.

میگذرد فرومی رود ای. و سرانجام، همانند زندانِ گان، مدت زندان با رفتار زندانی تغییر می کرد: بازرسان زندان پس از مطالعه ی پرونده ها، عفو زندانیانی را که رفتار خوبی داشتند از مقامات می گرفتند ـ و این کار تا حدود دهه ی ۱۸۲۰ بدون دشواری متداول بود.

بهعلاوه، زندان ولنات ستریت ویژگیهای خاص خود را داشت یا دستکم آنچه در الگوهای دیگر بهصورت بالقوه بود، این زندان بهعمل درآورد. نخست، اصلِ جار نزدنِ کیفر. گرچه محکومیت و علت آن باید بر همه آشکار باشد، اما در عوض، اجرای کیفر باید در خفا انجام گیرد؛ مردم نباید [در اجرای کیفر] دخالت کنند، حال چه در مقام شاهد و چه در مقام ضامنِ تنبیه؛ همین اطمینان که زندانی در پس دیوارها کیفرش را میبیند باید برای دادن سرمشق کافی باشد؛ دیگر نیازی به آن نمایشهای خیابانی نیست، نمایشهایی که قانون سال ۱۷۸۶ با واداشتن برخی از محکومان به انجام کارهای عمومی در شهرها یا جادهها به راه میانداخت. مجازات و اصلاحی که مجازات باید آن را عملی کند، فرایندهایی است که بین زندانی و مراقبان او جریان دارد. فرایندهایی که کل فرد را دگرگون میکنند \_ [بهعبارت دیگر] دگرگونیِ بدن و عادتهای او با کار روزانهای که ملزم به آن است، و دگرگونیِ ذهن و دگرگونیِ بدن و عادتهای معنوی یی که تحتِ آنها قرار میگیرد: «انجیلها و سایر کتابهای شریعت در اختیار [آنان] قرار میگیرد؛ و یک نفر روحانی از فرقههای کتابهای شهر یا حومه، هفتهای یکبار مراسم اجرا میکند، و هر فرد مهذب دیگری مختلف شهر یا حومه، هفتهای یکبار مراسم اجرا میکند، و هر فرد مهذب دیگری اجرای این

<sup>1.</sup> Caleb Lownes, in N. K. Teeters, Gradle of penitentiary, 1955, p. 49.

۲. در مورد بی نظمی های ناشی از این قانون نگاه کنید به:

B. Ruch, An inquiry into the effects of public punishments, 1787, p. 5-9, et, Roberts Vaux, Notices, p. 45.

باید خاطر نشان کرد که در گزارش ژ.ل. سیوِل که الهام بخش [الگوی] راسب هویس آمستردام بود، پیش بینی شده بود که کیفرها نباید در ملاعام اعلام شود، زندانیان باید شبانه به زندان برده شوند، نگهبانان باید رسماً سوگند یاد کنند که هویت زندانیان را فاش نمی کنند و اجازه ی ملاقات به هیچ کس داده نشود (T. Sellin, Pioneering in Penology, p. 27-28) مداده نشود (قرندان] وگرانات ستریت که تی تیرز آن را نقل می کند:

دگرگونی بود. انزوا و بازگشت به خود کافی نیست؛ موعظههای صرفاً مذهبی نیز کافی نیست. کار روی روح زندانی باید تا حد ممکن همواره انتجام گیرد. زندان دستگاهی است اجرایی و در عین حال، ماشینی است برای اصلاح ذهنها. وقتی زندانی [به زندان] وارد می شود، مقررات را برای او می خوانند؛ «در همان حال، بازرسان درصد آناند که الزامهای اخلاقی یی را که او اکنون مقید به آن است در او تقویت کنند؛ آنان خلافی را که او نسبت به این الزامها مر تکب شده به او گوشزد میکنند، و خسارتی را که او در نتیجهی این خلاف، به جامعهای که از او حمایت می کرده وارد آورده است، و نیز ضرورت جبران آن را با دادنِ سرمشق و اصلاح خود، به او خاطر نشان می کنند. سپس بازرسان او را ملزم می کنند که با خوشرویی وظیفه اش را انجام دهد و رفتاری شایسته داشته باشد و به او نوید می دهند یا این امید را در او به وجود می آورند که اگر رفتار خوبی داشته باشد پیش از انقضای مدت حکم آزاد خواهد شد... هرازگاهی بازرسان خود را موظف می کنند که با تک تک مجرمان در مورد وظایف شان در مقام انسان و عضوی از جامعه به گفت و گو نشسننده. ۱

اما بدون شک آنچه بیش از همه اهمیت داشت آن بود که ایس کنترل و ایس دگرگونیِ رفتار هم بهمنزلهی شرط و هم بهمنزلهی نتیجه با شکلگیری دانشی از افراد همراه شود. به هنگام ورود محکوم، مدیریت زندان ولنات ستریت گزارشی درباره ی جرم او، شرایط ارتکاب جرم، خلاصهای از بازجوییِ متهم، و نکتههایی در مورد شیوه ی رفتار او چه پیش و چه پس از حکم دریافت میکرد. این عنصرها برای «تصمیمگیری در مورد گامهایی که باید برای از بین بردنِ عادتهای پیشین او [زندانی] برداشته شود» آ، بسیار ضروری بودند. و زندانی در تمام مدت زندان زیر

Teeters, p. 53-54

1. J. Turnbull, Visite à la prison de Philadelphie, trad. 1797, p. 27.

۲. بی. راش که یکی از بازرسان بود، پس از بازدید از [زندان] وُلنات ستریت چنین مینویسد: «مراقبتهای اخلاقی: موعظه، خواندن کتابهای خوب، نظافت لباسها و اتاقها، استحمام؛ کسی با صدای بلند حرف نمیزند، شراب به میزان اندکی [نوشیده میشود]، تا حد ممکن تنباکوی کمی [مصرف میشود]، مکالمههای وقیحانه یا کفرآمیز چندان [متداول نیست]. کار

نظر بود؛ هر روز رفتارهای او را یادداشت می کردند، و بازرسان دوازده شخصیت برجستهی شهر که در سال ۱۷۹۵ تعیین شده بودند ـ دوبهدو، هر هفته از زندان بازدید میکردند، در جریان آنچه در این مدت رخ داده و رفتار هـر محکوم قـرار می گرفتند و تعیین می کردند که چه کسی شایسته ی عفو است. این شناخت مداوم از افراد امکان می داد که تقسیم زندانیان در زندان کمتر بر مبنای جرمشان و بیشتر بر مبنای تمایلها و استعدادهایی که از خود نشان میدادند انجام گیرد. زندان به نوعی رصدگاه دائمی بدل شد که امکان توزیع انواع شرارت و ضعف را میداد. از سال ۱۷۹۷، زندانیان به چهار دسته تقسیم شدند: دستهی نخست به کسانی اختصاص داشت که یا به صراحت به حبس انفرادی محکوم شده بودند یا در زندان مرتکب خطاهای سنگینی شده بودند؛ دستهی دوم کسانی بودند کمه «کاملاً بهمنزلهی كهنه بزهكار شناخته شده بودند ... يا [كساني كه] اخلاق ظسد، شخصيت خطرناك، تمایلهای بی قاعده یا رفتار نامنظمشان» در طول مدت زندان آشکار شده بود؛ دستهی سوم کسانی بودند «که شخصیت یا شرایطشان، چه پیش و چه پس از محکومیت، این باور را القاء می کرد که اینان عادت به بزهکاری ندارند». و سرانجام، بخشی ویژه یا به عبارتی، دستهای آزمایشی که به زندانیانی اختصاص داشت که شخصیت شان هنوز شناخته نشده بود یا اگر بهتر شناخته می شدند سزاوار آن نبودند که در دسته بندی پیشین جاگیرند. ۱ دانشی فردی ساز [individualisant] شکل گرفت که چندان برمبنای جرم ارتکاب یافته (دستکم به حالت منفرد) استوار نبود، بلکه بیشتر بر پایهی خطرهای بالقوهای استوار بود که فرد آنها را پنهان میکرد و در رفتارش که تحت نظارتی هر روزه بود آشکار می شد. در این جا زندان به منزله ی ابزار دانش عمل میکند.

\*

<sup>←</sup> مداوم: از باغ مراقبت می شود؛ ۱۲۰۰ عدد کلم قابل توجه است.» نقل شده در N. K. Teeters, The cradle of penitentiary, 1935, p. 50.

۱. یادداشتهای هیئت مدیران، ۱۶ ژوئن ۱۷۹۷، نقل شده در: N. K. Teeters, loc. cit., 1935, p. 59.

میان این دستگاه تنبیهی که الگوهای فلاندری، انگلیسی و امریکایی آن را ارائه دادند \_ [یعنی] میان این «بهسازگاهها» و تمام مجازاتهایی که اصلاحگرایان ابداع کردند، می توان همسوییها و اختلافهایی را نشان داد.

همسوییها. نخست تغییر زمانی تنبیه. کارکرد «بهسازگاهها» محو و ناپدید کردنِ جرم نبود بلکه جلوگیری از تکرار آن بود. «بهسازگاهها» سازوکارهایی اند که به آینده نظر دارند و هدف از شکلگیری آنها جلوگیری از تکرار جرم است. «هدف نهایی مجازاتها کفارهی جرم نیست، کفارهای که باید تعیین آن را به وجود باری تعالی واگذارد؛ بلکه جلوگیری از جرمهایی از همان دست است.» و در پنسیلوانیا، باکستِن تأیید می کرد که اصول مونتسکیو و بکاریا اکنون باید از «نیروی اصول بدیهی» برخوردار شوند، [یعنی] «جلوگیری از جرمها تنها هدف مجازات است<sup>۲</sup>». پس هدف از تنبیه محو کردنِ جرم نیست بلکه تغییر و دگرگونی مجرم (بالفعل یا بالقوه) است؛ مجازات باید تکنیکی اصلاحی با خود داشته باشد. بسی. راش [یکسی از بازرسان زندان] در این مورد به حقوق دانان اصلاحگرا بسیار نزدیک است شاید به دلیل استعارهای که به کار می برد ـ وقتی می گوید: ماشین هایی ابداع شده که کار را تسهیل و ساده میکنند؛ اما آن کسی که «سریع ترین و مؤثر ترین روشها را برای بازگرداندن یلیدترین بخش جامعهی انسانی به پرهیزگاری و بهروزی و برای ریشه کن کردنِ بخشی از پلیدی موجود در جهان» ابداع کند باید بهمراتب بیشتر مورد ستایش قرار گیرد. ۳ سرانجام، الگوهای انگلوساکسونی نیز همانند طرحهای قانونگذاران و نظریه پردازان، خواستار روشهایی برای فردی کردنِ کیفر شدند: مدت، ماهیت،

<sup>1.</sup> W. Blackstone, Commentaire sur le Code criminel d'Angleterre, trad. française, 1776, p. 19.

<sup>2.</sup> W. Bradford, An inquiry how far the punishment of death is necessary in Pennsylvania, 1793, p. 3.

<sup>3.</sup> B. Rush, An inquiry into the effects of public punishments, 1787, p. 14.

هانوی پیش از ابن در طرح «بهسازگاه»، ایده ی دستگاهی برای تغییر و دگرگونی [مجرم] را مطرح کرده بود: «ایده ی دارالتربیت و ایده ی تبهکار با یکدیگر ناسازگارند؛ اما بگذارید سعی کنیم از زندان بهسازگاهی راستین و مؤثر بسازیم، به جای آنکه همانند سایر [مکانها]مدرسه ی رادالت و یلیدی باشد.» (Hanway, Defects of police, p. 52).

شدت و روش اجرای مجازات باید با شخصیت فردی [مجرم] و خطری که او برای دیگران دارد منطبق باشد. نظام کیفرها باید به روی متغیرهای فردی باز باشد. الگوهایی که کم و بیش از [الگوی] راشپهویس آمستردام مشتق شده بود در شکلواره ی کلی خود مغایرتی با پیشنهادهای اصلاحگرایان نداشتند. حتا در نگاه اول، چنین به نظر می آید که این الگوها چیزی غیر از تکامل \_یا طرح کلی \_پیشنهادهای اصلاحگرایان، در سطح نهادهای مشخص نبودند.

با این حال، اختلاف [میان این «بهسازگاهها» و مجازاتهای پیشنهادی اصلاحگرایان] زمانی آشکار میشود که مسئله ی تبیینِ تکنیکهای این اصلاح فردی ساز مطرح است. تفاوت در روش برخورد با فرد، در شیوهای که قدرت تنبیهی با آن، فرد را در قبضه میگیرد، و در ابزارهایی است که این قدرت برای تضمین این تغییر و دگرگونی، آنها را به کار می اندازد؛ تفاوت در تکنوگوژیِ کیفر است و نه بنیان نظری آن؛ [تفاوت] در رابطهای است که این کیفر با بدن و روح [فرد] برقرار می کند و نه در شیوه ی گنجاندنِ این کیفر در نظام حقوقی.

در روش اصلاحگرایان، کیفر بر تصورات [représentations] استوار بود و از رهگذر تصورات بر فرد تسلط می یافت: تصور منفعتهای فرد، تصور سودها و زیانهای او، تصور لذت و عدم لذت او؛ و اگر زمانی هم مجازات بدن را در قبضه ی خود می گرفت و تکنیکهایی بی نیاز از تعذیبها را در مورد بدن به کار می بست، از آنرو بود که بدن برای محکوم و تماشاگران به عبارت بهتر، با ابزاری بر تصورات تأثیر گذاشته می شد؟ با تصوراتِ دیگر، یا به عبارت بهتر، با جفت کردن ایدهها ([جفت کردن] ایدهی جرم با ایدهی تنبیه، ایدهی سود متصور از جرم با ضرر حاصل از مجازاتها)؛ این جفت شدنها تنها در عنصرِ تبلیغات می توانستند عمل کنند: صحنههایی تنبیهی که این جفت شدنها را در برابر دید همگان قرار می داد یا تقویت می کرد، گفتمانهایی که این جفت شدنها را انتشار می داد و در هر لحظه، ارزش مجموعهی نشانهها را از نو بالا می برد. نقش مجرم در تنبیه آن بود که در برابر مجموعه قوانین و در برابر جرمها، حضور واقعیِ مدلول را از نو نشان دهد به عبارت دیگر، [حضور واقعیِ] این کیفر را که براساس نص قانون باید پیوندی خدشه ناپذیر با جرم داشته باشد. سکهای که تبهکار با آن دِین خود را به باید پیوندی خدشه ناپذیر با جرم داشته باشد. سکهای که تبهکار با آن دِین خود را به جامعه می پرداخت عبارت بود از تولید انبوه و آشکار این مدلول، فعال کردن جامعه می پرداخت عبارت بود از تولید انبوه و آشکار این مدلول، فعال کردن

دوباره ی نظام دلالتِ قانون از رهگذر این تولید، و به کار انداختن ایده ی جرم به منزله ی نشانه ی تنبیه. اصلاح فردی باید فرایند تجدید صلاحیت دهی فرد به منزله ی شخصی حقوقی را تضمین کند، آن هم از رهگذر تقویت نظامهای نشانه ای و نیز تصوراتی که این نظامهای نشانه ای انتشار می دهند.

دستگاهِ كيفرمندي اصلاحي به شيوهاي كاملاً متفاوت عمل ميكند. [در ايـن دستگاه] نقطهی کاربرد کیفر تصور نیست بلکه بدن، زمان، رفتارها و حرکتها و فعالیتهای هر روزه و نیز روح است البته تا آنجاکه منزلگاه عادتها است. بدن و روح بهمنزلهی خاستگاههای رفتارها، عنصری را شکل دادند که اکنون برای دخالت تنبیهی ارائه شدهاست. این دخالت تنبیهی بهجای آنکه بر هنر تصورات استوار باشد، باید بر ادارهی سنجیدهی فرد استوار باشد: «[من شکی ندارم که] هر جرمی از لحاظ جسمی و اخلاقی، درمان خود را دارد...»؛ پس برای تعیین مجازاتها باید «شناختی از خاستگاه حسها و عواطفی که در دستگاه عصبی تولید میشوند به دست آورد». ابزارهایی که [در این دستگاه کیفرمندی اصلاحی] مورد استفاده قرار میگیرند، دیگر مجموعههایی از تصوراتی که تقویت میشدند و انتشار مییافتند نیستند؛ بلکه شکلهایی از اجبار و طرحهایی از الزاماند که به کار بسته و تکرار میشوند. [در اینجا] تمرینها [عمل میکنند] و نه نشانهها: برنامهی ساعت بندی شده، برنامهی روزانه، حرکتهای اجباری، فعالیتهای منظم، تأمل انفرادی، کار دستهجمعی، سکوت، پشتکار، احترام، و عادتهای خوب. و سرانجام، آنچه در این تکنیک اصلاحی سعی در بازسازی آن می شود آنقدرها شخص [سوژه] حقوقی نیست، شخصی که در بندِ منافع بنیادینِ قرارداد اجتماعی است؛ بلکه شخص [سوژه] مطيع و فرد مقيد به عادتها و قاعدهها و نظمها و اقتدار است، اقتداري كه پيوسته در اطراف او و بر او اِعمال می شود و او باید بگذارد که این اقتدار به طور خودکار در او عمل کند. پس دو شیوه ی کاملاً متمایز واکنش در برابر جرم وجود داشت: بازسازي شخص [سوژه] حقوقي قرارداد اجتماعي \_ يا ساختن شخصي [سوژه] مطيع و تابع شكل عمومي و در عين حال دقيقي قدرت، حال هر قدرتي كه باشد. اگر کیفرَمندی «اجبار» پیامدهایی اساسی را با خود همراه نمی آوَرْد، شاید تمامی

<sup>1.</sup> B. Rush, An inquiry into the effects of public punishments, 1787, p. 13.

اینها چیزی جز تفاوتهایی کاملاً نظری نمیبود ــ چون رویهمرفته، در هـر دو مورد، هدف ساختن افرادی فرمانبردار بود. رام کردن [dressage] رفتار با بـرنامهی كامل روزانه، كسب عادتها، و الزامهاي بدني، همكي مستلزم رابطهاي است خاص میان آن کس که تنبیه می شود و آن کس که تنبیه میکند. رابطهای که نه تنها بُعد نمایش را بی فایده می سازد بلکه آن را حذف می کند. ۱ مأمور تنبیه باید قدرتی تام و تمام اِعمال کند، قدرتی که هیچ شخص سومی نتواند آن را مختل کند؛ فردی که قرار است اصلاح شود باید کاملاً در احاطهی قدرتی که بر او اِعمال می شود باشد. مخفی بودن [تنبیه] الزامی است و در نتیجه، این تکنیک تنبیهی باید دستکم از خودمختاری نسبی برخوردار باشد: این تکنیک تنبیهی باید عملکرد، قاعدهها، تکنیکها و دانش خود را داشته باشد؛ این تکنیک باید هنجارهایش را مقرر کند و نتیجه هایش را تعیین کند: [به دیگر سخن] این تکنیک ماید از قدرتِ قضایی [قوهی قضاییه ] جدا باشد یا در هر حال نسبت به قدرتِ قضایی که مجرمیت را اعلام میکند و محدودههای کلی تنبیه را مقرر میکند، از ویژگی برخوردار باشد. اما این دو پیامد \_ یعنی مخفی بودن و خودمختاری در اِعمال قدرت تنبیه \_از حدود نظریه و سیاستِ کیفرمندی یی که دو هدف زیر را پیش رو داشت خارج بود: یکی این که همهی شهروندان را در مجازات دشمن اجتماعی شرکت دهد؛ دوم این که اِعمال قدرت تنبیه با قوانینی که حدود این قدرت را آشکارا تعیین میکنند کاملاً متناسب باشد و به تمامی گویای این قوانین باشد. مجازاتهایی مخفی که قانون ضوابط آن را معین نکرده باشد و قدرت تنبیهی یی که در خفا و مطابق معیارها و ابزارهایی كنترلنايذير إعمال شود مي توانند كل استراتژي اصلاحات را به مخاطره اندازند. [در این معنا] پس از صدور حکم، قدرتی شکل میگیرد که یادآور قدرتی است که در نظام پیشین اِعمال می شد. و این خطر وجود دارد که قدرتی که کیفرها را اجرا میکند به اندازهی قدرتی که در گذشته کیفرها را تعیین میکرد، خودکامه و مستبد باشد.

در كل، اختلاف اين است: شهر تنبيهي يا نهاد اجبار؟ در يك سو، عملكرد قدرت

۱. نگاه کنید به انتقادهای راش در مورد نمایشهای تنبیهی، بهویژه نمایشهایی که دوفریش دو والازه به تصویر کشیده بود:

B. Rush, An Inquiry into the effects of public punishments, 1787, p. 5-9.

کیفری مورد نظر است، قدرتی که در سرتاسر فضای اجتماع توزیع شدهاست؛ در همهجا بهمنزلهی صحنه، نمایش، نشانه و گفتمان حضور دارد؛ همچون کتابی باز قابل خواندن است؛ با ضابطهمند كردن مستمر ذهن شهروندان عمل ميكند؛ با قرار دادنِ مانعهایی بر سر راه ایدهی جرم، از جرم جلوگیری میکند؛ و به شیوهای نامرئی و بی فایده، همانگونه که سِروان گفته بود بر «الیافِ نرم مغز» تأثیر می گذارد. قدرت تنبیهی یی که در سرتاسر شبکهی اجتماعی جریان داشته باشد، در نقطه به نقطهی آن عمل کند، و سرانجام دیگر بهمنزلهی قدرت گروهی بر گروهی دیگر تلقی نشود، بلکه بهمنزلهی واکنش بی درنگ و بی واسطهی همه نسبت به هر فرد به شمار آید. و در سوى ديگر، عملكرد فشرده و متراكم قدرت تنبيه: برعهده گرفتن دقيق مسئوليتِ بدن و اوقاتِ مجرم، قالبگیری حرکت ها و رفتارهای او با نظام اقتدار و دانش؛ ارتوپدی سازمانیافتهای که بهمنظور بازپروری فردی مجرمان، در مورد آنان بهکار بسته می شود؛ ادارهی خودمختار این قدرت که خود را هم از پیکر اجتماعی و هم از قدرتِ قضایی در معنای اخص کلمه جدا میکند. آنچه با ظهور زندان آغاز شد نهادينه شدنِ قدرت تنبيه بود، يا بهعبارت دقيق تر [مسئله اين بودكه] آيا قدرتِ تنبيه (با هدف استراتژیکی که در پایان سده ی هجدهم پیش روی خود قرار داد، [یعنی] کاهش قانون شکنی های مردمی) از رهگذر پنهان شدن در پس کارکردی اجتماعی و عمومی، [یعنی] در «شهر تنبیهی» بهتر عمل میکند یا با محصور شدن در یک نهاد اجبار، [یعنی] در مکان بستهی «بهسازگاه»؟

در هر حال، می توان گفت که در پایان سده ی هجدهم، سه شیوه ی سازمان دهی قدرت تنبیه و جود داشت. نخست، شیوه ای که همچنان عمل می کرد و بر حقوق قدیمی سلطنتی استوار بود. دو شیوه ی دیگر، هر دو بر برداشتی پیشگیرانه، انتفاعی و اصلاحی از حق تنبیه استوار بود، حق تنبیهی که به کل جامعه تعلق داشته باشد؛ اما این دو شیوه در سطح سازوکارهایی که طرح می کردند تفاوت بسیاری با یکدیگر داشتند. به اختصار و طرح وار می توان گفت که تنبیه در حقوق سلطنتی، مراسم قدرتِ پادشاهی بود؛ این تنبیه از داغهای آیینیِ انتقام که بر بدن محکوم می زد استفاده می کرد؛ و حضور جسمی پادشاه، قدرت او و جلوه و اثری رعب انگیز را در برابر دید همگان به نمایش می گذاشت، جلوه و اثری که چون ناپیوسته و بی قاعده و همواره بالاتر از قوانین خاص تنبیه بود رعب انگیزتر می نمود. در طرح حقوق دانان

اصلاحگرا، تنبیه روشی بود برای تجدید صلاحیت دهی افراد به منزله ی اشخاص [سوژهها]، اشخاصي حقوقي؛ اين تنبيه نه از داغها بلكه از نشانهها، [يعني] از مجموعههای رمزگذاری شدهی تصورات استفاده میکرد، و کارکرد صحنهی مجازات این بود که این تصورات را هر چه سریع تر انتشار دهد و پذیرش همگانی تر آنها را تضمین کند. و سرانجام در طرح نهاد حبس، تنبیه تکنیکِ اجبار افراد بود؛ این تنبیه ـنه از نشانه ها بلکه ـ از روشهای رام کردنِ بدن ها استفاده می کرد، از رام کردنِ بدنها به همراه رد و اثرهایی که این تربیت در رفتار به صورت عادتها بهجا می گذارد؛ و این تنبیه مستلزم آن بود که یک قدرت ویژه ی مدیریت کیفر استقرار یابد. یکی پادشاه و نیرویش، دیگری پیکر اجتماعی، و سومی دستگاه اداری اجرایی [administratif]. داغ، نشانه، رد و اثر. مراسم، تصور، تمرین. دشمن شکست خورده، شخص [سوژه] حقوقی در حال تجدید رصلاحیت یابی، فرد مقید به اجبار بی و اسطه و بی درنگ. بدنی که تعذیب می شد، روحی که تصورات اش دستکاری و اداره می شد، بدنی که تربیت و رام می شد: این ها سه مجموعه از عنصرهای سرشتنمای سه سازوکاری هستند که در نیمهی دوم سدهی هجدهم در برابر یکدیگر صف کشیده بودند. این سه سازوکار را نه می توان تا حد نظریه هایی حقوقی تقلیل داد (هر چند با این نظریهها آمیخته بودند)، نه با دستگاهها یا ابزارها اینهمانی کرد (هر چند این سازوکارها بر همین دستگاهها یا ابزارها استوار بودند)، و نه مشتق از گزینشهایی اخلاقی دانست (هر چند توجیه خود را در همین گزینشهای اخلاقی می یافتند). این سازوکارها شیوههایی بودند که قدرتِ تنبیه مطابق آنها إعمال مى شد. [به عبارت ديگر] سه تكنولوژى قدرت بودند.

حال مسئله این است که چگونه در نهایت سومین سازوکار پذیرفته شد؟ چگونه الگوی اجباری، بدنی، انفرادی و مخفی قدرت تنبیه جایگزینِ الگوی بازنما، صحنه ای، دلالتگر، همگانی و جمعی شد؟ چرا اِعمال جسمانی تنبیه (که تعذیب نیست) به همراهِ زندان که پایهی نهادی آن است جایگزینِ بازی اجتماعی نشانه های مجازات و جشنِ پُرگویانه ای که این نشانه ها را انتشار می داد، شد؟

## انضباط

## فصل اول

## بدنهای رام

تصویر آرمانی سرباز آنگونه که کماکان در ابتدای سده ی هفدهم توصیف میشد چنین است: سرباز پیش از هر چیز آن کسی بودکه از دور شناخته میشد؛ او نشانه هایی با خود داشت: نشانه های طبیعی قدرت و شجاعت اش، و نیز نشانه های غرورش ؛ بدن او مجموعهای از نشانههای نیرو و شهامت او بود؛ هر چند او می بایست به تدریج حرفه ی نظامی گری را فرا می گرفت \_آن هم در اساس با جنگیدن ــ اما مانورهایی همچون قدمرو [مارش] و رفتارهایی همچون وضعیت نگهداشتن سر تا حدود زیادی به علم بیانِ جسمانی شرف و افتخار مربوط بـود: «مناسب ترین افراد برای این حرفه افرادی با این نشانه هایند: سرزنده و گوش به زنگ، سری افراشته، سینهای فراخ، شانههایی پهن، دستانی کشیده، انگشتانی قوی، شکمی کوچک، رانهایی کلفت، پاهایی بلند و کشیده و گامهایی محکم، زیرا فردی با چنین هیئت و اندام همواره می تواند چابک و قوی باشد»؛ سرباز مسلح به نیزه «باید بـه هنگام قدمرو،گامهایی موزون بردارد تا هر چه بیشتر جذبه و وقار داشته باشد، چون نيزه سلاحي است محترم، و شايسته است با حالتي موقرانه و شجاعانه حمل شود». ا در نیمه ی دوم سده ی هجدهم، سرباز به چیزی ساخته شدنی بدل شد؛ از خمیری بی شکل و از بدنی ناتوان ماشینی ساخته شد که مورد نیاز بود؛ کمکم حالتهای بدن بازپروری شد؛ آرام آرام، اجباری حساب شده هر یک از بخشهای

<sup>1.</sup> L. de Montgommery, La Milice française, édition de 1636, p. 6 et 7.

بدن را در نوردید، بر آن حاکم شد، کل بدن را مطیع کرد، آن را همیشه آماده و حاضر به خدمت ساخت، و در سکوت، با عادتهایی خودکار تداوم یافت؛ مختصر آنکه «روستایی طرد» شد و به او «حالت سرباز» داده شد. ازهسربازان را عادت می دادند که «سر را راست و بالا نگهدارند، راست بایستند و قوز نکنند، شکم و سینه را جلو دهند و شانهها را عقب دهند؛ و برای آنکه به این وضعیت عادت کنند، آنان را در حالی که به دیوار تکیه داده اند، در همین وضعیت قرار دهند، به طوری که پاشنهی پا، ران، شانه، کمر و نیز پشت دستها دیوار را لمس کند و بازوها به طرف بیرون باشند بی آنکه از بدن فاصله بگیرند... همچنین به آنان آموزش دهند که هرگز به زمین چشم ندوزند، بلکه جسورانه به صورت کسانی که از برابر آنها می گذرند نگاه کنند... در انتظار فرمان، بی حرکت بایستند و سر و دستها و پاهای خود را تکان ندهند... در سرانجام [به آنان آموزش دهند که] با گامهایی محکم، زانوها و رانهایی کشیده و نوک با به طرف جلو و پایین قدم رو کنند». ا

در عصر کلاسیک، بدن به منزله ی ابروه و آماج قدرت کشف شد. به سادگی می توان نشانه هایی از این توجه عظیم به بدن را یافت ــ بدنی که دستکاری و اداره می شود، ساخته می شود، تربیت و رام می شود، بدنی که اطاعت می کند، پاسخ می دهد، مهارت می یابد یا نیروهایش افزایش می یابند. کتاب بزرگِ انسان ـ ماشین می دهد، مهارت می یابد یا نیروهایش افزایش می یابند. کتاب بزرگِ انسان ـ ماشین انسان به منزله ی ماشین] به طور هم زمان در دو دفتر نوشته شد: دفتر کالبد شناختی متافیز یکی [Anatomo-métaphysique] که دکارت نخستین برگهای آن را نوشته بسود و پرشکان و فیلسوفان آن را ادامه دادند؛ و دفتر تکنیکی ـ سیاسی بسود و پرزشکان و فیلسوفان آن را ادامه دادند؛ و دفتر تکنیکی ـ سیاسی مدرسه ای و بیمارستانی، و روش هایی تجربی و سنجیده برای کنترل یا اصلاح کنش های بدن. این دو دفتر کاملاً از یکدیگر متمایز بودند، چون در یکی، فرمانبرداری و استفاده هدف بود و در دیگری، عملکرد و توضیح: بدنِ مفید، بدنِ فرمانبرداری و استفاده هدف بود و در دیگری، عملکرد و توضیح: بدنِ مفید، بدنِ قابل فهم. با این حال، میان این دو دفتر نقطه های تلاقی و جود داشت. انسان ـ ماشینِ لامِتْری هم تقلیلِ مادیگرایانه ی روح بود و هم نظریه ی کلیِ رام کردن، و در مرکز این لامِتْری هم تقلیلِ مادیگرایانه ی روح بود و هم نظریه ی کلیِ رام کردن، و در مرکز این دو، مفهوم «اطاعت» حکمفرما بود که بدنِ قابل دستکاری واداره شدن را به بدن

۱. فرمانِ ۲۰ مارس ۱۷۶۴. ۲. همان فرمان.

تحلیل پذیر پیوند می داد. بدنی مطیع است که فرمانبردار باشد، قابل استفاده باشد، قابل تغییر و تکمیل باشد. دستگاه های خودکار [اتومات ها] مشهور فقط شیوه ای برای تصویر کردنِ واضح موجود زنده [ارگانیسم] نبودند؛ بلکه آدمکهایی سیاسی، [یا به عبارتی] الگوهای کوچک شده ی قدرت بودند: وسواس ذهنیِ فردریک دوم، این شاه باریک بین [عبارت بود از] ماشین های کوچک، هنگهایی کاملاً تربیت شده و تمرین هایی طولانی.

در این طرحهای اطاعت که سده ی هجدهم تا این اندازه به آنها توجه و علاقه نشان داده بود، چه چیز کاملاً جدیدی وجود داشت؟ بهطور قطع، این نخستین بار نبود که بدن اُبژهی محاصرههایی چنین آمرانه و مؤکدانه قرار میگرفت؛ در تـمامی جامعه ها، بدن در چنگ قدرت هایی بسیار به هم فشرده گرفتار بوده است، قدرتهایی که الزامها، ممنوعیتها یا اجبارها را بر بدن تحمیل می کردند. با این حال، در این تکنیکها چند چیز جدید وجود داشت. نخست، مقیاس کنترل: نه رفتار کردن با بدن به صورت یک کل و توده، گویی که بدن واحدی است تجزیهناپذیر، بلکه کار روی جزءجزء بدن مطرح بود؛ هدف اِعمال یک اجبار ظریف بر بدن، و تضمین تسلطهایی حتا در سطح مکانیکی بنود ـ جنبشها، اطوار و حرکتها، رفتارها و سرعت: قدرتی بینهایت کوچک بر بدنِ فعال. دوم، ابرهی کنترل: عنصرهای دال بر رفتار یا زبانِ بدن مدنظر نبود یا دیگر مدنظر نبود، بلکه اقتصاد و کارایی جنبشها و سازمانِ درونیشان مطرح بود؛ الزام بهجای نشانهها بر نيروها إعمال ميشد؛ تنها مراسمي كه بهراستي اهميت داشت مراسم تمرين بود. و سوم شیوه [ی اِعمال کنترل]: که مستلزم اجباری بیوقفه و ثابت بود، اجباری که بیشتر مراقب فرایندهای فعالیت بود تا نتیجهی این فعالیت، و مطابق ضوابطی اعمال می شد که تا حد ممکن، زمان و مکان و جنبشها را شبکه بندی می کرد. مى توان اين روشها راكه كنترلِ دقيق كنشهاي بدن را امكان پذير ميساخت، انقياد [assujettissement] هـمیشگی نـیروهای بـدن را تـضمین میکرد و رابطهی اطاعت فایدهمندی را بر این نیروها تحمیل می کرد، «انضباطها» نامید. [هرچند] بسیاری از روشهای انضباطی از دیرباز در صومعهها، ارتشها و نیز کارگاهها وجود داشت. اما انضباطها در طول سدهی هفده و هجده به ضابطه های عمومی تسلط بدل شد. این انضباطها با برده داری تفاوت داشتند چون بر مناسبات مالکیت بدنها

استوار نبودند؛ ظرافت انضباطها در همین بود که خود را از این مناسبات پُرهزینه و خشن خلاص کرده بودند و در عین حال، دستکم بههمان اندازه از مزایای اینگونه مناسبات بهرهمند بودند. این انضباطها با خدمتکاری در خانه [domesticité] نیز متفاوت بودند، زیرا خدمتکاری در خانه مبتنی بود بر مناسبات استیلا، مناسباتی همیشگی، فراگیر، سنگین، غیر تحلیلی و نامحدود که در قالب ارادهی فردی ارباب و «هوس» او برقرار شده بود. این انضباطها با مناسبات رعیت داری نیز تفاوت داشتند، مناسباتی مبتنی بر فرمانبرداری، کاملاً رمزگذاری شده اما از دور که کمتر بر کنشهای بدن و بیشتر بر فرآورده های کار و نشانه های آیینی تبعیت [رعیت از ارباب] استوار بود. این انضباطها همچنین با زهد و ریاضت پیشگی و «انضباطها»ی رهبانی هم تفاوت داشتند، مقوله هایی که کارکردشان تضمین کناره گیری ها بود و نه افزایش فایدهمندی، و گرچه این زهد و «انضباط»های رهبانی مستلزم اطاعت از دیگری بود اما هدف اصلى آنها افزايش تسلط فرد بر بدنِ خود بود. لحظهى تاريخي انضباطها لحظهی تولدِ هنر بدنِ انسان بود، هنری که هدف از آن فقط افزایش مهارتهای بدن یا تشدید انقیاد آن نبود، بلکه شکل بخشیدن به رابطهای بود که در درون همان سازوکار، بدن را به آن اندازه مطیع تر سازد که صفید تر است و برعکس. پس یک سیاست اجبارها شکل گرفت، اجبارهایی که روی بدن کار میکردند و دستکاری حساب شدهای را روی عنصرها و اطوارها و حرکتها و رفتارهای بدن انجام می دادند. بدن انسان وارد دستگاهی از قدرت شد که بدن را می کاوید، آن را تجزیه و از نو ترکیب میکرد. یک «کالبدشناسی سیاسی» که «مکانیک قدرت» نیز بود در حال تولد بود؛ این کالبدشناسی چگونگی تسلط بر بدنِ دیگران را تبیین میکرد، آن هم نه فقط بدین منظور که این دیگران آنچه را مطلوب است انجام دهند، بلکه برای آنکه به گونهای مطلوب با تکنیکها، مطابق با سرعت و کارایی تعیین شده عمل کنند. بدین ترتیب، انضباط بدنهایی فرمانبردار و تمرین کرده، بدنهایی «مطیع» میسازد. انضباط نیروهای بدن را (در قاموس اقتصادیِ فایدهمندی) افزایش می دهد و همین نیروها را (در قاموس ِ سیاسیِ اطاعت) کاهش میدهد. در یک کلام: انضباط قدرت را از بدن جدا میکند؛ از یکسو، این قدرت را به «توانایی» و «قابلیت»ی که در پی افزایش آن است بدل میکند؛ و از سوی دیگر، انرژی و قدرتمندی یی را که ممکن است از آن نتیجه شود معکوس میکند و از آن مناسبات سفت و سختِ انـقیاد را

می سازد. اگر بهره کشی اقتصادی نیروی کار و فرآورده ی کار را از هم جدا می کند پس می توان گفت که اجبار انضباطی نیز در بدن، رابطه ای الزام آور را میان قابلیتی رشد یافته و استیلایی افزایش یافته برقرار می کند.

«ابداع» این کالبدشناسی نوین سیاسی را نباید همچون کشفی ناگهانی بهشمار آورد. بلکه باید همچون کثرت فرایندهایی اغلب خُرد، با خاستگاهی متفاوت و جایگیرییی پراکنده در نظر گرفت، فرایندهایی که با یکدیگر تلاقی میکنند، یکدیگر را تکرار یا از یکدیگر تقلید میکنند، بر یکدیگر تکیه میکنند، بسته به حوزهی کاربردشان از یکدیگر متمایز می شوند، با یکدیگر همسو می شوند و به تدریج طرح روشی عمومی را ترسیم میکنند. این فرایندها خیلی زود در کالجها و سپس در مدارس ابتدایی به کار بسته شد؛ این فرایندها آرامآرام در فضای بیمارستانی به کار گرفته شد؛ و در عرض چند دهه، ساختاری نوین به سازمان نظامی داد. این فرایندهاگاهی بسیار سریع از نقطهای به نقطهای دیگر حرکت میکردند (بین ارتش و هنرستانها یاکالجها و دبیرستانها) و گاهی آرام و به شیوهای ملاحظه کارانه (نظامی کردنِ خدعه آمیز کارگاههای بزرگ). این فرایندها همیشه یا تقریباً همیشه در پاسخ به اقتضاهای اوضاع و احوال تحمیل می شدند؛ این جا [به دلیل] یک نو آوری صنعتی، آنجا [بهدلیل] شیوع دوبارهی برخی بیماریهای واگیردار [اپیدمیک]، و در جایی دیگر [بهدلیل] اختراع تفنگِ فوزی یا پیروزیهای پروس. و این مانع از آن نبود که تمامی این فرایندها در دگرگونیهایی عمومی و اساسی که باید آنها را مشخص کرد جاگيرند.

مسئله در این جا تاریخ نگاریِ نهادهای متفاوت انضباطی با ویژگیهای خاص مر یک نیست. بلکه صرفاً شناساییِ برخی تکنیکهای اساسی است که آسان تر از دیگر تکنیکها از یکی به دیگری تعمیم یافته اند. تکنیکهایی همواره دقیق، اغلب بسیار خُرد اما با اهمیت: چون این تکنیکها شیوهای از محاصره ی سیاسی و جزءبه جزء بدن، [یعنی] یک «خُرده فیزیک» قدرت را تبیین کردند؛ و چون این تکنیکها از سده ی هفدهم به بعد، بی وقفه عرصه های بیش از پیش گسترده تری را اشغال کردند، گویی که می خواستند سرتاسر پیکر اجتماعی را پوشش دهند. خُرده ترفندهایی دارای قدرت عظیم انتشار، سامان دهی هایی ظریف با ظاهری معصوم اما عمیقاً ظنبرانگیز، سازوکارهایی تابع اقتصادهایی ننگآور یا تابع

اجبارهایی خُرد، با این حال همین ها بودند که جهش نظام تنبیهی را در آستانه ی عصر معاصر موجب شدند. توصیف این تکنیک ها مستلزم زیروروکردن جزئیات و توجه به آن ها است: در زیر کوچک ترین چیزها نباید در جست و جوی معنا بلکه در جست و جوی نوعی احتیاط و دوراندیشی بود؛ و این کوچک ترین چیزها را باید نه تنها در استحکام یک عملکرد بلکه در انسجام یک تاکتیک جا داد. ترفندهایی که کمتر برگرفته از عقل بزرگ است، عقلی که حتا در خواب نیز عمل می کند و به هر چیز بی معنا معنا می بخشد، بلکه بیشتر برخاسته از «بدخواهی» باریک بینانه ای است که از هر چیزی بهره می گیرد. انضباط کالبدشناسی سیاسی جزئیات است.

برای پیشگیری از ناشکیبایی، [این گفتهی] مارشال دو ساکس را به یاد می آوریم: «هر چند کسانی که به جزئیات می پردازند افرادی با بصیرتی محدود بهشمار مى آيند، با اين حال به نظر من اين بخش اساسى آست چون پايه و اساس است، و چون سماختن هیچ بنایی و استقرار هیچ روشی بدون بنیانهای آن امکانپذیر نیست. داشتن ذوقِ معماری کافی نیست باید سنگ بُری هم بلد بـود.» ۱ دربارهی این «سنگبری»، تاریخ کاملی موجود است که باید نوشته شود ـ تاریخ عقلانی سازی منفعت طلبانهی جزئیات در حسابرسی اخلاقی و کنترل سیاسی. عصر كلاسيك اين تاريخ را آغاز نكرد؛ [بلكه] به آن شتاب بخشيد، مقياس آن را تغيير داد، به آن ابزارهایی دقیق ارزانی کرد، و شاید بازتابهایی را در محاسبهی مقادیر بینهایت کوچک یا در توصیف هیجانی ترین ویژگیهای موجودات طبیعی به آن نسبت داد. در هر حال، «جزئیات» از دیرباز مقولهای در الهیات و زهد بود: هر امر جزئی مهم است چون هیچ عظمتی در چشم خداوند بزرگتر از یک امر جزئی نیست، و چون هیچ چیز آنقدرها کوچک نیست که یکی از ارادههای خاص خداوندی بر آن تعلق نگرفته باشد. در این سنت بزرگِ برجستگی جزئیات، همهی وسواسهای آموزش مسیحی و تربیت مدرسهای یا نظامی و در نهایت تمامی شکلهای تربیت بهراحتی جا میگیرند. برای انسان منضبط، همانند مؤمن راستین، هیچ امر جزئی بی اهمیت نیست، اما [این اهمیت] کمتر به دلیل معنایی است که در این امر جزئی نهفتهاست، بلکه بیشتر به دلیل تسلط و قبضه ای است که قدرتی که می خواهد این

<sup>1.</sup> Maréchal de Saxe, Mes rêveries, t. I, Avant-propos, p. 5.

جزء را به چنگ آورد در آن می یابد. سرود دینی بزرگی که ژان ـ باتیست دو لا سال در رسالهی خود تحت عنوانِ رسالهای دربارهی تکلیفهای برادرانِ مدارس مسیحی در ستایش «چیزهای کوچک» و اهمیتِ جاودانهی آنها سرودهاست سرشتنما است. در این رساله، عرفانِ هرروزه به انضباط چیزهای بسیار خُرد پیوند میخورد: «چقدر نادیده گرفتن چیزهای کو چک خطرناک است. برای روحی همچون روح من که کمتر مناسب کارهای بزرگ است، این اندیشه بسیار تسلّیبخش است که دلبستگی و وفاداری به چیزهای کوچک با پیشرفتی نامحسوس، ما را تا رفیع ترین تقدس بالا میبرد: چون چیزهای کوچک [ما را] آمادهی چیزهای بـزرگ مـیکنند... چـیزهای كوچك، افسوس كه مي گويند: خداوندگارا از دستِ ما مخلوقان ضعيف و فاني چه کار بزرگی برای تو بر می آید. چیزهای کو چک؛ حال اگر چیزهای بزرگ خو د را [به ما] بنمایانند آیا ما به آنها عمل خواهیم کرد؟ آیا آنها را فراتر از نیروهایمان نمی پنداریم؟ چیزهای کوچک؛ و اگر خداوند این چیزهای کوچک را قبول کند و بهمنزلهی چیزهای بزرگ بپذیرد چه؟ چیزهای کوچک؛ آیا آنها را آزمودهایم؟ آیا آنها را بر مبنای تجربهمان قبضاوت میکنیم؟ چیزهای کوچک، پس بیشک گناهکاریم اگر آنها را اینچنین ببینیم و از آنها سر باز زنیم؟ چیزهای کوچک؟ بااین همه، همین چیزهای کوچک هستند که در دراز مدت قدیسان بزرگ را ساختهاند! آری، چیزهای کوچک؛ ولی انگیزههایی بزرگ، احساسهایی بزرگ، شوقهایی بزرگ، شورهایی بزرگ، و در نتیجه، شایستگیهایی بزرگ، گنجینههایی بزرگ و پاداشهایی بزرگ.» ا باریکبینی مقررات، نگاه خُردهبین بازرسان، و کنترل کوچکترین بخشهای زندگی و بدن خیلی زود در چارچوب مدرسه، پادگان، بیمارستان یا کارگاه، به این محاسبهی عرفانی چیزهای بینهایت کوچک محتوایی دین زدوده [لائیسیزه]، یا به عبارتی یک عقلانیت اقتصادی یا تکنیکی داد. و یک تاریخ جزئیات در سدهی هجدهم ملهم از ژان-باتیست دو لا سال، متأثر از لایبنیتس و بوفُون، از طریق فردریک دوم، و گذار از خلال علوم تربیتی و پزشکی و تاکتیک نظامی و اقتصاد، سرانجام میبایست به انسانی ختم شودکه در پایان سدهی هجدهم

<sup>1.</sup> J. -B. de La Salle, Traité sur les obligations des frères des Écoles chrétiennes, edition de 1783, p. 238-239.

آرزو کرده بود نیوتن دیگری باشد، [یعنی] نه آن نیوتنِ عظمتهای آسمانی و اجرام سیارهای، بلکه نیوتنِ «اجسام کوچک»، جنبشهای خُرد و کنشهای خُرد؛ [می بایست] به انسانی ختم شود که در پاسخ به مُونُوْ ([که میگفت] «تنها یک جهان برای کشف کردن وجود دارد») گفت: «چه می شنوم؟ اما جهانِ جزئیات چه می شود، پرای کشف کردن وجود دارد») گفت: «چه می شنوم؟ اما جهانِ جزئیات اندیشیده است؟ من از پانزده سالگی به آن اعتقاد داشتم. و از همان زمان به آن مشغول بودم و این خاطره همچون وسوسهای که هرگز مرا ترک نخواهد کرد، در من زنده است... این جهانِ دیگر مهم تر از همهی آن چیزهایی است که من به کشف آنها دلخوش بودم و مباهات می کردم: با اندیشیدن به این جهان دیگر روح ام به درد می آید.» او [ناپلئون بناپارت] این جهان راکشف نکرد؛ بلکه به خوبی می دانیم که او اقدام به سازمان دادنِ آن کرد؛ می دانیم که او قصد داشت در پیرامون خود، سازوکاری از قدرت را نهامان دهد که به او امکان دهد کوچک ترین رویدادهای کشورِ تحت حاکمیت اش را ببیند؛ او با انضباط سفت و سختی که حاکم کرده بود، قصد داشت «مجموعهی این ماشین وسیع را زیر نظر داشته باشد، بدون آن که کوچک ترین امر جزئی بتواند از چنگ او بگریزد». ۲

مشاهده ی دقیقِ جزئیات و در همان حال، به حساب آوردن این چیزهای کو چک از نظر سیاسی، به منظور کنترل و استفاده از انسانها، [همگی] از عصر کلاسیک سربرآوردند و مجموعه ی کاملی از تکنیکها، روشها و دانش، توصیفها، دستورعملها و داده ها را با خود همراه آوردند. و بی شک، از این چیزهای جزئی انسانِ انسانگرایی [اومانیسم] مدرن زاده شد."

۱. سن ـ هیلر در مقدمه ی کتاب خود، این سخنان را به بنابارت نسبت می دهد:

E. Geoffroy Saint-Hilaire, Notions synthétiques et historiques de philosophie naturelle.

<sup>2.</sup> J. -B. Treilhard, Motifs du code d'instruction criminelle, 1808, p. 14.

۳. من مثالهایی را از نهادهای نظامی، پزشکی، مدرسهای و صنعتی خواهم آورد. می توان مثالهای دیگری را از استعمار، برده داری، و پرستاری از نوزادان آورد.

## هنرِ توزيعها

انضباط نخست اقدام به توزیع افراد در مکان میکند. و برای این منظور، چند تکنیک را به کار می بندد.

١. انضباط گاهي مستلزم حصار است، [به عبارتي] اختصاصي کردنِ يک مکانِ ناهمگن با همهی مکانهای دیگر و بسته به روی خود. مکانی محفوظ با یکنواختی انضباطی. علاوه بر «حبس» گستردهی ولگردان و بینوایان، حبسهایی ملاحظه کارانه تر اما خدعه آمیز و مؤثر نیز وجود داشتند. کالجها: به تدریج الگوی صومعه در آنها جاافتاد؛ آموزشگاه شبانهروزی، اگر نه بهمنزلهی متداول ترین، دست کم به منزله ی کامل ترین نظام آموزشی به شمار آمد؛ و این نظام آموزشی را در كالج لويي لو ـ گران كه پس از رفتن يسوعي ها [jesuites] به كالجي نمونه بدل شده بود، اجباری کردند. اسربازخانه ها: باید ارتش یعنی این توده ی ولگرد را در جای ثابتی مستقر میکردند؛ باید از چپاول و خشونت جلوگیری میشد؛ باید ساکنان شهرها راکه بهسختی عبور دستههای سربازان را تحمل میکردند ساکت و آرام می کردند؛ باید جلوی درگیری با مقامهای غیرنظامی را می گرفتند؛ باید فرار از سربازی را متوقف می کردند؛ و اسراف و ولخرجی را مهار می کردند. براساس فرمانِ سال ۱۷۱۹، باید چندصد سربازخانه به تقلید از سربازخانه هایی که پیش از آن در جنوب فرانسه ساماندهی شده بود ساخته می شد؛ این پادگانها باید کاملاً محصور می بود: «کل [پادگان] باید با دیواری به ارتفاع ده پا محصور و بسته باشد و این دیوار باید ساختمانهای مذکور را احاطه کند و از آنها از هر طرف سی یا فاصله داشته باشد» ـ و این بدین منظور بود که دسته های سربازان «در نظم و انضباط و افسران در موقعیتِ سازگار با آن باشند». ۲ در سال ۱۷۴۵، تقریباً در ۳۲۰ شهر سربازخانه وجود داشت؛ و برآورد می شد که ظرفیت کامل سربازخانه ها در سال ۱۷۷۵ تقریباً ۲۰۰

<sup>1.</sup> Cf. Ph. Ariès, l'Enfant et la famille, 1960, p. 308-313, et G. Synders, La pédagogie en France aux XVII<sup>e</sup> et XVIII<sup>e</sup> siècles, 1965, p. 35-41.

<sup>2.</sup> L'ordonnance militaire, t, XII, 25 septembre 1719,

هزار نفر است. ۱ در کنار کارگاههای پراکنده، فضاهای بزرگ کارخانهای که هم همگن بودند و هم محدودههایی کاملاً معین داشتند توسعه یافتند: نخست مانوفاکتورهای بههم پیوسته و سپس کارخانهها در نیمهی دوم سدهی هجدهم (کارخانههای آهن شوساد تمامی شبهجزیرهی مِدین، بین نی پؤر و لوار، را اشغال کرد؛ و یـلکینْسون برای استقرار کارخانهی اُندره در سال ۱۷۷۷، جـزیرهای را بـه کـمک خـاکـریزها و موجشکنها، روی [رودخانهی] لوار ساخت؛ توفه [کارخانهی] لو کُروزو را در درهی شاربونی پر که آن را تغییر شکل داده بود، بنا کرد و کارگران را در خود کارخانه مسکن داد)؛ این تغییری در مقیاس و نیز نوع جدیدی از کنترل بود. کارخانه شباهت آشکاری به صومعه، دژ و شهری محصور داشت؛ نگهبان [کارخانه] «تنها بههنگام بازگشت کارگران، و پس از به صدا در آمدنِ زنگ که از سرگیری کار را اعلام میکند، باید درها را باز کند»؛ یک ربع ساعت بعد هیچ کس حق ورود به کارخانه را نداشت؛ در پایان کار روزانه، سرپرستان کارگاهها موظف بودند کلیدها را دوباره به نگهبان دهند و او دوباره درها را باز می کرد. ۲ هدف از این کار، همگام با تمرکز تدریجی نیروهای تولید، بهدست آوردنِ حداكثر سود از اين نيروها و خنثا كردنِ خطرها و زيـانهاىشان (دزدی، توقف در کار، اغتشاشها و «دسیسهها») بود؛ و نیز محافظت از مواد و ابزارها، و تسلط بر نیروهای کار: «حفظ نظم و سازمان اقتضا می کند که همهی کارگران در زیر یک سقف گردآیند تا یکی از شرکا [یکارخانه] که مسئولیت مدیریت را برعهده دارد بتواند از سوء استفادههای احتمالی کارگران جلوگیری کند، آنها را چاره سازد و در نطفه خفه کند.» ۳

۲. اما در دستگاههای انضباطی، اصل «حصار» نه اصلی ثابت بسود، نه

<sup>1.</sup> Daisy, Le Royaume de france, 1745, p. 201-209;

خاطراتی بینام از سال ۱۷۷۵ (Dépôt de la guerre, 3689 f. 156)

A. Navereau, Le logement et les ustensiles des gens de guerre de 1439 à 1789, 1924, p. 132-135.

نگاه کنید به طرح شمارهی ۵ و ۶.

<sup>2.</sup> Projet de règlement pour l'aciérie d'Amboise, Archives nationales, f. 121301.

۳. گزارشی به شاه در مورد ساخت پارجهی بادبانها در آنژه که در این کتاب نقل شده:

V. Dauphin, Recherches sur l'industrie textile en Anjou, 1913, p. 199.

چشمناپوشیدنی، نه کافی. این دستگاههای انضباطی به شیوهای انعطاف پذیر تر و ظریف تر روی مکان کار میکنند. و اینکار را پیش از هر چیز مطابق اصلِ جادهی مقدماتی یا اصلِ شبکه بندی [quadrillage] صورت می دهند. هر فرد جای خاص خود را می یابد؛ و در هر مکانی یک فرد جا می گیرد. باید از تبوزیعهای گروهی اجتناب کرد؛ آرایشهای جمعی را تجزیه کرد؛ و کثرتهای درهم برهم، انبوه یا ناپایدار را تجزیه کرد. غایتِ مکانِ انضباطی آن است که به شمارِ بدنها یا عنصرهایی که برای توزیع مای کنترل نشده ی افراد، رفت و آمدهای نامنظم آنان، و پیوندهای بی فایده و غیبتهای کنترل نشده ی افراد، رفت و آمدهای نامنظم آنان، و پیوندهای بی فایده و خطرناک شان از بین برود؛ [باید] تاکتیکهای ضد فرار از سربازی، ضد ولگردی و خطرناک شان از بین برود؛ [باید] تاکتیکهای ضد فرار از سربازی، ضد ولگردی و گیرد، باید دانست که کجا و چگونه می توان افراد را پیدا کرد، ارتباطهای مفید را برقرار و سایر ارتباطها را قطع کرد، در هر لحظه بتوان رفتار هر فرد را مراقبت کرد، این رفتار را ارزیابی کرد، آن را مجازات کرد، و خصوصیتها یا شایستگیهای [او] را ارزیابی کرد. پس این روشی است برای شناخت، برای تسلط و برای بهره برداری. انضباط مکانی تحلیلی [analytique] را سازمان می دهد.

در این مورد نیز، انضباط از یک روش قدیمی معماری و دینی بهرهمیگیرد: سلولِ صومعه ها. حتا اگر حجره هایی که این روش قدیمی تعیین می کند به حجره هایی کاملاً انتزاعی بدل شوند، باز هم مکان انضباطی همنواره در اساس مکانی سلولی است. این که انزوا هم برای بدن و هم برای روح ضروری است گویای نوعی زهد بود: بدن و روح می بایست دست کم در لحظه هایی، به تنهایی با وسوسه و شاید با سخت گیریِ خداوند رویارو شوند. «خواب تصویر مرگ است و خوابگاه، تصویر گور... هر چند خوابگاه ها مشترک است، با این حال، تخت ها طوری ردیف شده اند و با پرده ها چنان به دقت محصور شده اند که دخترها می توانند بی آن که یکدیگر را ببینند برخیزند و بخوابند.» اما این هنوز چیزی جز یک شکل بسیار ابتدایی نبود.

<sup>1.</sup> Réglement pour la communauté des filles du Bon Pasteur, in Delamare, Traité de Police, livre III, titre V, p. 507.

همچنین نگاه کنید به طرح شمارهی ۹.

۳. قاعدهی مکانهای کارکردی بهتدریج مکانی را در نهادهای انضباطی ضابطهمند کرد که معماری این مکان را بهطور کلی برای استفاده های گوناگون، حاضر و آماده کرده بود. مکانهایی معین در پاسخ به دو ضرورت تبیین شدند: یکی ضرورت مراقبت و قطع ارتباطهای خطرناک، و دیگری ضرورتِ ایجاد مکانی مفید. این فرایند بهوضوح در بیمارستانها، بهویژه بیمارستانهای نظامی و دریایی، دیده میشود. بهنظر میرسد که بندر روشفور در فرانسه هم یک تجربه بـود و هـم یک الكو. روشفور اين بندر [تجاري] و نيز نظامي به همراهِ حركتِ كالاها، آمـد و شـد آدمهایی که داوطلبانه یا به اجبار سربازگیری شده بودند، ملوانهایی که سوار کشتی می شدند و از آن پیاده می شدند، و بیماری ها و بیماری های واگیردار، مکانی بود برای فرار از سربازی، قاچاق و سرایت [بیماریها]: چهارراه آمیزشهای خطرناک و تقاطع رفت و آمدهای ممنوع. پس وظیفهی بیمارستانِ دریایی پرستاری و مراقبت بود، اماً برای همین منظور، می بایست به منزلهی یک صافی [فیلتر] عمل کند، سازوکاری که گیر بیندازد و شبکهبندی و نظارت کند؛ این بیمارستان می بایست با تجزیهی اختلاط بیقانونی و بیماری، تسلطی را بر تمامی آن تـحرکها و جـنبوجوشها تضمین کند. در آنجا، مراقبت پزشکی بیماری ها و بیماری های واگیردار با مجموعهای از کنترلهای دیگر همراه بود: کنترلِ نظامی بر سربازان فراری، کنترل مالیاتی بر کالاها، و کنترل اداری بر داروها، جیرههای غذایی، مفقودالاثرها، بهبود یافتگان، مردهها و تمارض کنندگان. ضرورتِ تقسیمبندی و خانه خانه کردنِ دقیق و سفت و سخت مکان از همینجا نشأت میگیرد. نخستین تدبیرهایی که در روشفور اتخاذ شد بیشتر به چیزها و کالاهای گرانبها مربوط بود تا به آدمها و بیماران. سامان دادن به مراقبتهای مالیاتی و اقتصادی بر تکنیکهای نظارتِ پزشکی پیشی داشت: جادادنِ داروها در صندوقهای بسته و ثبت کاربرد هر یک از آنها؛ کمی بعد نظامی برای بررسی شمار واقعی بیماران، هویت آنان و واحدهایی که به آنها تعلق داشتند به کار افتاد؛ سپس مقرراتی برای رفت و آمدهای بیماران وضع شد، و بیماران را ملزم کردند که در اتاق های خود بمانند؛ بر هر تخت، نام بیماری که روی آن بستری بود نصب می شد؛ نام فردِ تحت درمان در دفتری ثبت می شد و پزشک به هنگام بازدید از او، باید به این دفتر مراجعه می کرد؛ بعدها جدا کردن بیماران واگیردار و جدا کردن تختها متداول شد. بهتدریج مکان اداری و سیاسی به مکان درمانی پیوند خورد:

غایتِ این مکان فردی کردنِ بدنها، بیماریها، نشانههای بیماری، زندگیها و مرگها بود؛ این مکنان جدولی واقعی از ویژگیهای کنار هم ردیف شده و بهدقت متمایزشده را ترتیب داد. مکانی مفید از لحاظ پزشکی، از انضباط متولد شد.

در کارخانه ها که در پایان سده ی هجدهم ظاهر شدند، اصل شبکه بندی فردی ساز پیچیده تر شد. مسئله عبارت بود از توزیع افراد در مکانی که بتوان آنها را در این مكان مجزا و نشانه گذاري كرد؛ و نيز عبارت بود از اتصال اين توزيع با دستگاه توليد که اقتضاهای خاص خود را داشت. باید توزیع بدنها، ساماندهی مکانی دستگاه تولید، و شکلهای مختلف فعالیت در توزیع «جایگاهها» [«پستها»] به یکدیگر پیوند میخوردند. کارخانهی اُبرکامْف در ژوئ از همین اصل تبعیت میکرد. این کارخانه از رشته کارگاههایی تشکیل شده بود که هر یک به انجام یک فعالیت اصلی اختصاص داشت: کارگاه چاپ، بستهبندی، پرداختکاری، کارگاه زنان ظریفکار، گراورسازی، و رنگرزی. بزرگترین ساختمان [کارگاهها] ساختمانی سه طبقه بود به طول صد و ده مترکه توسن باره آن را در سال ۱۷۹۱ بنا کرد. طبقهی همکف در اساس به چاپ باسمهای اختصاص داشت؛ در طول سالنِ این طبقه که ۸۸ پنجره داشت، ۱۳۲ میز در دو ردیف قرار گرفته بود؛ روی هر میز، یک چاپچی به هـمراه کارگر «کِشنده»ای که مسئول آماده و پخش کردنِ رنگها بود کار می کردند. روی هم ۲۶۴ نفر در این طبقه کار می کردند. در انتهای هر میز نوعی شبکه وجود داشت که کارگر پارچهای راکه چاپ کرده بود روی آن میگذاشت تا خشک شود. ۱ با قدم زدن در فاصلهی میان دو ردیفِ میزها، میشد همهی کارگران و در عین حال فردفرد آنان را تحت مراقبت داشت: ملاحظهی حضور کارگر و بشتکار و کیفیت کار او؛ مقایسهی کارگران با یکدیگر و طبقه بندی آنان برحسب مهارت و سرعت شان؛ دنبال کردن مراحل متوالی تولید. تمامی این سِری کردنها شبکهای دائمی را شکل می داد که در آن اغتشاشها حذف می شد<sup>۲</sup>: به دیگر سخن، تولید تقسیم می شد و فرایند کار

<sup>1.</sup> Réglement de la fabrique de sain-Maur. B. N. Ms. coll. Delamare. Manufactures III. [مقررات كارخانه ى سن مُور].

۲. نگاه کنید به آنچه لامِتری پس از بازدید از کارخانه ی لو کروزو نوشت: «برای مؤسسهای به این بزرگی و این تعداد قابل توجه از کارهای متفاوت، ساختمان ها باید وسعت کافی داشته

مفصل بندی می شد، آن هم از یک سو، بر حسبِ دوره ها، مراحل یا فعالیت های مقدماتی این فرایند، و از سوی دیگر، بر حسبِ افرادی که این فرایند را اجرا می کردند، [به عبارتی] بدن های منفردی که در این فرایند به کار گرفته می شدند: بدین ترتیب، امکان پذیر بود که هر یک از متغیرهای این نیرو توانایی، چالاکی، مهارت و استمرار را مشاهده کرد و در نتیجه ویژگی هایش را مشخص کرد، آن را ارزیابی و محاسبه کرد و به مسئول ویژهی آن گزارش داد. بنابراین، می شد نیروی کار راکه به شیوه ای کاملاً خوانا به کلِ ردیفِ بدن ها وصل شده بود، به واحدهایی فردی تحلیل کرد. در تولدِ صنایع بزرگ، هم تقسیمِ فرایند تولید دیده می شود و هم در زیر آن، تجزیه ی فردی سازِ نیروی کار؛ توزیع های مکانِ انضباطی اغلب هر دوی آن ها را تضمین می کرد.

۴. در انضباط، عنصرها قابل تعویض و جایگزینی با بیکدیگرند، چون هر یک از این عنصرها با جایگاهاش در یک ردیف [série] و با فاصلهاش از دیگر عنصرها تعریف و تبیین می شود. واحدِ انضباطی نه قلمرو (یعنی واحد استیلا) است و نه مکان (یعنی واحد مسکن)، بلکه ردیف است: مکانی که در یک طبقه بندی اشغال می شود، نقطه ی تلاقیِ خط و ستون، و فاصله ای در یک ردیف از فاصله ها که می توان آن ها را یکی پس از دیگری طی کرد. انضباط هنرِ ردیف است و تکنیکی برای دگرگون کردنِ ردیف بندی ها. انضباط بدن ها را فردی می کند، آن هم از رهگذر نوعی مکان بخشی که بدن ها را در جایی ثابت نمی نشاند بلکه آن ها را توزیع می کند و در شبکه ای از مناسبات به حرکت می اندازد.

«کلاس» را مثال بزنیم. در کالجهای یسوعیها، یک سازمان دوتایی و در عین حال انبوه وجود داشت؛ کلاسها که می توانست تبا دویست یبا سی صد دانش آموز داشته باشد به گروههای ده نفری تقسیم می شد؛ هر یک از این گروه ها به همراه رئیس گروه در یک اردو جا می گرفت: اردوی رومی ها یا اردوی کارتاژی ها؛ و هر یک از گروه های ده نفری یک گروه ده نفری رقیب [در اردوی مقابل] داشت. شکل عمومی شکل جنگ و رقابت بود؛ کار و نو آموزی و کلاس بندی و طبقه بندی در

<sup>←</sup> باشند تا در طول زمان کار، هیچگونه تزاحمی بین کارگران رخ ندهد» (La Métherie, Journal de physique, t, XXX, 1787, p. 66).

قالب نبرد و از رهگذر رویارویی دو ارتش انجام میشد؛ عملکردِ هر دانشآموز در این جنگ تنبه تن عمومی ثبت می شد؛ این عملکرد بهنوبهی خود، پیروزی یا شکست یک اردو را تضمین میکرد؛ و هر یک از دانش آموزان جایگاهی می یافت که باکارکرد و ارزش جنگندگی او درگروه دهنفریاش متناسب بود. ۱ بهعلاوه، براساس این کمدیِ رومی یک آرایشِ مکانی ملهم از هنگ به همراه ردیف و پایگانبندی و مراقبتی هرمی شکل با تمرین های دو تایی رقابت پیوند خورد. نباید فراموش کرد که بهطور كلى اين الكوى رومي نقشى دوگانه را در عصر روشنگرى ايفاكرد؛ [اين الكو] در چهرهی جمهوری خواهاش، همان نهاد آزادی بود؛ و در شکل نظامی اش، شکلوارهی آرمانی انضباط. رُم سدهی هجده و انقلاب [۱۷۸۹]، هم رُم سنا بود و هم رُم هنگ، هم رم میدان عمومی بحث و مناظره [Forum] بود و هم رُم اردوگاهها. تا زمّان امپراتوری [اول فرانسه]، بر مبنای این مرجع رومی، آرمان قبضایی شهروند بودن و تکنیکِ روشهای انضباطی به شیوهای دو سویه انتقال یافت. در هرحال، در افسانهی باستانی که کالجهای یسوعیها همواره آن را به نمایش میگذاشتند، عنصر دقیقاً انضباطی بر عنصر نبرد و جنگ تمرینی برتری یافت. کمکم ــاما به ویژه پس از ۱۷۶۲ ــ مكانِ مدرسهاى باز و وسيع شد؛ كلاس همگن شد و صرفاً از عنصرهاى فردی یی تشکیل یافت که در کنار یکدیگر و زیر نظر معلم بودند. در سدهی هجدهم، به تدریج شکل اصلی توزیع افراد در نظم مدرسهای بر مبنای «ردیف» انجام گرفت: ردیف شدنهای دانش آموزان در کلاس، در راهروها و حیاطها؛ اختصاص ردیفی خاص به هر دانش آموز متناسب با هر وظیفه و هر آزمون؛ و مشخص کردن ایس ردیف هفته به هفته، ماه به ماه، و سال به سال برای دانش آموز ؛ صف بندی کلاس ها یکی پس از دیگری به تناسب سن و توالی موضوعهای آموزشی، و مسائل طرح شده که بهترتیب دشواری [انجام میگرفت]. و در این مجموعهی صفبندیهای اجباری، هر دانش آموز متناسب با سن و عملکردها و رفتارش، در یک زمان این ردیف و در زمانی دیگر ردیف دیگری راکسب میکرد؛ دانش آموز بی وقفه روی این ردیفهای حجره ها جابه جا می شد ـ ردیف هایی که برخی مفهومی بودند و از پایگانبندیِ دانش یا تواناییها نشان داشتند، و برخی دیگر این توزیع ارزشها یا

<sup>1.</sup> Cf. C. de Rochemonteix, Un collège au XVIIe siècle, 1889, t. III, p. 51 et suiv.

شایستگیها را از لحاظ مادی در مکانِ کلاس یا کالج نشان میدادند. حرکتی دائمی که در آن افراد در مکانی که با فاصلههایی ردیف شده تقطیع شده بود، جای یکدیگر را میگرفتند.

سازمان دهی مکانِ ردیفی [sériel] یکی از جهشهای بزرگِ تکنیکی در آموزش ابتدایی بود. این مکانِ ردیفی امکانِ فراتر رفتن از نظام سنتی را مهیا کرد ([در نظام سنتی] هر دانش آموز چند دقیقه ای با معلم کار می کرد و در همان زمان، بقیه دانشآموزان بهصورت گروه درهم برهمی که منتظر [نوبت خود] بـودند بـیکار و بدونِ مراقبت مىماندند). مكان رديفى با دادنِ جايى مشخص به هر فرد در واقع کنترل بر هر دانش آموز و کار همزمانِ همهی دانش آموزان را امکان پذیر کرد. این مکان یک اقتصاد نوین زمانِ نو آموزی را سازمان داد. این مکان موجب شدکه مکان مدرسهای بهمنزلهی ماشینی برای آموزش و نیز برای مصراقبت و پایگانبندی و پاداش دادن عمل کند. ژان-باتیست دو لا سال کلاسی را تصویر می کرد که توزیع مکانی آن بتواند بهطور همزمان، مجموعهی کاملی از تمایزها را تضمین کند: [تمایزهایی] برحسب درجهی پیشرفت دانشآموزان، ارزش هر دانشآموز، شخصیت کم یا بیش خوب او، پشتکار کم یا بیش زیاد او، پاکیزگی او، و دارایی پدر و مادرش. پس کلاس زیر نگاه به دقت «طبقه بندی کننده»ی معلم، جدولی بـزرگ و واحد با ورودی های بسیار را شکل می داد: «در تمام کلاس ها، مکان های مشخصی برای همهی دانش آموزان همهی درسها وجود داشته باشد، به گونهای که همهی دانش آموزانی که درس یکسانی دارند، در مکانی واحد و همواره در همان جای ثابت جا داده شوند. دانش آموزان درسهای بالاتر در نیمکتهای نزدیک به دیوار [انتهای كلاس] جا گيرند، و بقيمى دانش آموزان به ترتيب [مرتبهى] درسها تا وسط كلاس پیش آیند و جاگیرند... هریک از دانش آموزان جای ثابت خود را داشته باشد و هیچ دانش آموزی جای خود را ترک نکند یا تغییر ندهد مگر با دستور و موافقت بازرس مدرسهها.» باید به گونهای عمل کرد که «دانش آموزانی که کک و شپش و غیره دارند و پدر و مارشان سهلاانگارند از دانش آموازنی که پاکیزهاند و از این حشرات ندارند جدا شوند؛ دانشآموز سبکسر و جلف بین دو دانشآموز جدی و متین نشانده شود، و

دانش آموز هرزه و بیدین یا تنها بماند یا بین دو دانش آموز پرهیزگار جاگیرد». ۱ انضباطها با سازمان دهی «سلولها» و «مکانها» و «ردیفها»، مکانهای درهمبافتهای را هم [از لحاظ] معماری، هم کارکردی و هم [از لحاظ] پایگانبندی مىسازند. همين مكانها هستندكه استقرار در جايي ثابت را ميسر ميكنند و حركت و رفت و آمد را امکان پذیر می سازند؛ این مکان ها قسمت های فردی را [از هم] جدا میکنند و [میان آنها] پیوندهایی عملی برقرار میکنند؛ این مکانها جاها را تعیین مىكنند و ارزشها را مشخص مىكنند؛ اين مكانها هم اطاعت افراد را تضمين میکنند و هم اقتصاد بهینهی زمان و حرکتها را. ایننها مکانهایی آمیخته و مختلطاند: هم مكانهايي واقعىاند چون آرايش ساختمانها و سالنها و اثاثيهها را تعیین میکنند، و هم مکانهایی انتزاعیاند چون بر این ساماندهی تعیین ویژگیها و ارزیابیها و پایگانبندیها فرافکنده میشوند. پس نخستین عملیات بزرگِ انضباطُ ساختن «جدولهای زنده»ای بود که جمعیتهای درهمبرهم، بی فایده یا خطرناک را به کئرتهایی منظم بدل می کرد. ساختن «جدولها» یکی از مسائل اصلی تكنولوژي علمي و سياسي و اقتصادي در سدهي هجدهم بود: سامان دهي باغهاي گیاهی و جانوری، و در همان حال، پیریزی طبقهبندیهایی عقلانی از موجودات زنده؛ مشاهده، كنترل و تنظيم گردش كالاها و پول و از رهگذر آن، ساختن جدولي اقتصادی که بتواند بهمنزلهی اصل افزایش ثروت عمل کند؛ بازرسی انسانها، ثبتِ حضور و غیاب آنان، و ایجاد دفتر ثبتِ کلی و همیشگی نیروهای مسلح؛ تـوزیع

(M. I. D. B, Instruction méthodique pour l'école paroissiale, 1669, p. 56-57).

نگاه کنید به طرح شمارهی ۱۰ و ۱۱.

<sup>1.</sup> J.-B. de La Salle, Conduite des Écoles chrétiennes, B. N. Ms. 11759, p. 248-249.

کمی پیش از این، بتانکور پیشنهاد کرده بود که کلاسهای درس به سه بخش تقسیم شود: «محترمانه ترین [بخش کلاس] برای دانش آموزانی که لاتین فرا می گیرند... بهتر است که به اندازه [ی دانش آموزانی] در حال نوشتن، میز وجود داشته باشد تا از تزاحم و بی نظمی یی که معمولاً دانش آموزانِ تنبل به راه می اندازند جلوگیری شود.» بخش دیگر کلاس برای دانش آموزانی که خواندن فرا می گیرند: نیمکتی به دانش آموزان مرفه و نیمکتی به دانش آموزان فقیر اختصاص داده شود «تا کک و شپش و غیره منتقل نشود». بخش سوم هم برای دانش آموزان تازه وارد: «هنگامی که توانایی های شان شناخته شد، جایی به آنان داده می شود»

بیماران، جدا کردن آنان از یکدیگر، تقسیم بندی دقیق مکان بیمارستانی و طبقه بندی نظاممند بیماری ها: همه ی این ها عملیاتی تو أمان بو دند که در آن ها دو عنصر توزیع و جداسازی [آنالیز] ، کنترل و فهم پذیری، همبستهی یکدیگرند. در سدهی هجدهم، جدول هم تكنيكِ قدرت بود و هم روش دانش. هدف [از اين جدول] سازمان دادن به کثرت و برخوردار شدن از ابزاری برای مشاهده و بررسی این کثرت و تسلط بر آن بود؛ هدف تحمیل یک «نظم» به این کثرت بود. طبیعی دان و پزشک و اقتصاددان همانند آن فرماندهی ارتشی بودند که گیبر از او سخن میگفت، فرمانده ای که [چون] «بیکرانگی او راكور و كثرت موضوعها او راگيج كرده، مبذول كردنِ اينهمه دقت و توجهِ يكجا باری است سنگین تر از نیرو و توان او. علم جنگِ مدرن با تکمیل شدن و با نزدیک شدن به اصولی حقیقی می تواند ساده تر و سهل تر گردد»؛ ارتشها «با تاکتیکهایی ساده و مشابه و قابل انطباق بر همهی حرکتها... امکان ترتحرک و هدایت شدنی ساده تر خواهند يافت». التاكتيك نظم دهي مكاني انسانها است؛ علم طبقه بندى ا مكانِ انضباطي موجودات طبيعي است؛ و جدول اقتصادي حركت منظم ثروتها. اما جدول در این دفترهای متفاوتِ ثبت، کارکردی یکسان ندارد. کارکرد جدول در نظم اقتصادی، اندازه گیری کمیتها و تحلیل [و جداگری] حرکتها است. کارکرد جدول در علم طبقه بندی، تعیین ویژگی ها (و در نتیجه، تقلیل ویژگی های فردی) و ساختن طبقه ها (و در نتیجه، کنار گذاشتن ملاحظه های مربوط به تعداد) است. اما برخلاف، کارکرد جدول در توزیع انضباطی، کار روی خودِکثرت، توزیع آن و بیرون كشيدنِ بيشترين اثرها و نتيجههاى ممكن از آن است. علم طبقهبندى طبيعى بىر محوري استوار است که از ویژگی به سوی رده میرود، حال آنکه تاکتیکِ انضباطی بر محوری استوار است که فرد و کثرت را بههم پیوند میدهد. تاکتیک انضباطی هم امکانِ تعیین ویژگیهای فرد در مقام فرد را میدهد و هم امکانِ نظمدهی به کثرتی معین را. تاکتیک انضباطی شرطِ نخستین کنترل و استفاده از مجموعهای از عنصرهای متمایز است: پایهای برای خُرده فیزیک قدرت که می توان آن را [قدرت] «سلو لی» نامید.

J. A. de Guibert, Essai général de tactique, 1772, I, Discours préliminaire,
 p. XXXVI.

## كنترل فعاليت

۱. برنامهی روزانه میراثی قدیمی است. بدون شک، جماعات رهبانی الگوی دقیق آن را ارائه کرده بودند. این الگو به سرعت انتشار یافت. سه روش اصلی این الگو \_ تعیین مقاطع، ملزم کردن به اشتغالهای تعیین شده، و تنظیم چرخههای تكرار \_ خيلي زود به كالجها، كارگاهها و بيمارستانها راهيافت. انضباطهاي نوين به سادگی درونِ طرحهای قدیمی جاگرفت؛ آموزشگاهها و مؤسسههای خیریه که اغلب منضم به صومعه ها بودند، زندگی و قاعده مندی صومعه را ادامه دادند. سختگیری دوران صنعتی مدتهای مدید ظاهری دینی را حفظ کرد؛ در سدهی هفدهم، مقررات کارخانههای بزرگ تمرینهایی را وضع میکرد که کار را تقطیع می کردند: «همه ی افراد به هنگام آمدن به سر کار خود در صبح، پیش از آغاز به کار دستهای شان را بشویند، کارشان را به خداوند تقدیم کنند، صلیب بکشند و کار را شروع کنند» ۱؛ اما حتا در سدهی نوزدهم نیز هنگامی که میخواستند از روستاییان در صنعت استفاده کنند، برای عادت دادنِ آنان به کار در کارگاه، گاهی به جمعیتهای دینی متوسل می شدند [و آنان را به صورت این جمعیت ها در می آوردند]؛ و کارگران را در چارچوب «کارخانه-صومعهها» سازمان دهی می کردند. انضباط بزرگ نظامی در ارتشهای پروتستان موریس دورانژ و گوستاو آدولف از رهگذر ضرباهنگی زمانی که با تمرین های پرهیزکارانه تقطیع شده بود شکل گرفت؛ و همانگونه که بعدها بوسانِل گفته بود، زندگی در ارتش باید از برخی «کمالات خودِ صومعه» برخوردار باشد. ۲ فرقه های دینی طی سده ها آموزگاران انضباط بو دند: آنان متخصصان زمان و تکنیسین های بزرگ ریتم و فعالیت های منظم بودند. اما انضباط ها این روش های تنظيم زماني به ارث رسيده را اصلاح كردند. نخست با ظريف كردنِ اين روشها. محاسبه ی ربع ساعتها و دقیقه ها و ثانیه ها شروع شد. بدیهی است که این کار در ارتش صورت گرفت: گیبر اندازه گیری دقیق زمانهای تیراندازی را که ایدهی آن از

دربارهی ویژگی دینی انضباط در ارتش سوئد نگاه کنید به:

The Swedish Discipline, Londres, 1632.

۱. مادهی یک مقررات کارخانهی سندمُور.

<sup>2.</sup> L. de Boussanelle, Le Bon Militaire, 1770, p. 2.

وًبان بود، بهطور نظام مند به اجرا در آورد. در مدارس ابتدایی، تقسیم بندی زمان بیش از پیش ظریف شد؛ فعالیتها در محاصرهی سفت و سخت دستورهایی بود که باید بی درنگ اطاعت می شدند: «با آخرین ضربهی ساعت، یکی از دانش آموزان زنگ را بهصدا درآورد و با نخستین ضربه، همهی دانش آموزان زانو بزنند و دست به سینه به پایین چشم بدوزند. با تمام شدن دعا، آموزگار ضربهای به نشانهی آن می زند که دانش آموزان بپاخیزند، ضربهی دوم برای آنکه به مسیح درود فرستند، و ضربهی سوم برای آنکه [سرجای خود] بنشینند». ا در ابتدای سدهی نوزدهم، این برنامهی زمانی برای مدرسهی آموزش متقابل پیشنهاد شد: ساعت ۸ و ۴۵ دقیقه ورود مربی، ساعت ۸ و ۵۲ دقیقه حضور و غیاب، ساعت ۸ و ۵۶ دقیقه ورود بچهها و خواندن دعا، ساعت ۹ نشستن بچهها سرجای خود روی نیمکتها، ساعت ۹ و ۴ دقیقه اولین لوح، ساعت ۹ و ۸ دقیقه پایان دیکته، ساعت ۹ و ۱۲/۰ دقیقه دومین لوح، و الاآخر. ۲ گسترش تدریجی حقوق بگیری نیز شبکه بندی فشرده ی زمان را در پی داشت: «اگر زمانی کارگران بیش از یک ربع ساعت پس از به صدا در آمدن زنگ دیر بیایند...» "؛ «[اگر] در حین کار، سراغ یکی از کارگران را بگیرند و بیش از پنج دقیقه وقت تلف کند...»؛ «کارگری که سر ساعت مقرر سرکار خود نباشد...». ۴ اما کیفیت زمانِ صرف شده نيز مورد نظر بود:كنترلِ بيوقفه، فشار مراقبان، و حذفِ هر آنچه موجب اختلال و حواس پرتی شود؛ هدف ایجاد زمانی تماماً مفید بود: «در طول مدت کار سرگرم کردن همکاران یا ادا و اطوار یا هر چیز دیگر، بازی کردن به هـر شکل، خوردن، خوابیدن، و تعریف کردن داستان یا چیزهای خندهدار اکیداً ممنوع

<sup>1.</sup> J. -B. de La Salle, Conduite des Écoles chretiennes, B. N. Ms 11759, p. 27-28.

Bally, cité par R. R. Tronchot, L' Enseignement mutuel en France, thèse dactylographiée, I, p. 221.

<sup>3.</sup> Projet de règlement pour la fabrique d'Amboise,

مادهی ۲، مرکز اسناد ملی (121301 f). [در این ماده] تصریح شدهاست که این ماده در مورد کارگران مقاطعه کار نیز صادق است.

۴. مقررات موقتی برای کارخانهی ام. اس. اُپِنْهایم، ۱۸۰۹، مادهی ۷ و ۸، که در کتاب زیر نقل شدهاست:

است» '؛ و حتا در زمانِ وقفه برای غذا خوردن، «نقل هرگونه داستان یا ماجرا یا هر گفت و گوری که کارگران را از کار باز دارد ممنوع است»؛ «آوردن شراب و نوشیدن آن در کارگاه ها به هر بهانه ای که باشد برای همه ی کارگران اکیداً ممنوع است». '' زمان اندازه گیری شده ای که بابت آن دستمزد پرداخت می شود باید زمانی بدون ناخالصی و بدون عیب و نقص باشد، زمانی با کیفیّت خوب که در تمام طول آن، بدن به کارش مشغول است. دقت و پشتکار به همراه قاعده مندی از خصوصیات اصلی زمان انضباطی است. اما این جدید ترین خصوصیات انضباطها نبود. بلکه روش های دیگری وجود داشت که بیشتر سرشت نمای انضباطها بود.

۲. پردازش زمانی عمل. دو شیوه ی کنترلِ قدم رو یک دسته سرباز را در نظر بگیریم. در ابتدای سده ی هفدهم: «عادت دادنِ سربازان به قدم رو در صف یا در گروه و گام برداشتن با ضرباهنگِ طبل. و برای این کار باید با پای راست شروع کرد تا همه ی دسته در یک زمان پای یکسانی را بلند کنند.» در میانه ی سده ی هجدهم، جهار نوع قدم وجود داشت: «طول قدم آهسته یک پا، و طول قدم معمولی و قدم نظامی [مارش] و قدم آزاد دو پا باشد که همگی از یک پاشنه تا پاشنهی دیگر اندازه گیری می شود؛ مدت زمان قدم آهسته و قدم معمولی یک ثانیه باشد، و در یک ثانیه دو قدم نظامی برداشته شود؛ مدت زمان قدم آزاد کمی بیش از یک ثانیه باشد. قدم اریب در همان یک ثانیه برداشته شود و طول آن بیش از ۴۵ سانتی متر از یک پاشنه ی دیگر باشد... قدم معمولی با سربالا و بدن راست به جلو برداشته شود و نوک پا کمی به طرف بیرون و پایین باشد تا پا تماس و برخورد محسوسی با تعادل به نوبت روی یک پا حفظ شود و پای دیگر به جلو برداشته شود، زانو کشیده و نوک پا کمی به طرف بیرون و پایین باشد تا پا تماس و برخورد محسوسی با زمینی که روی آن قدم رو می رود پیدا نکند و پا باید به نحوی روی زمین قرار گیرد که هر بخش از آن به طور همزمان روی زمین قرار گیرد بدون آن که بر زمین ضربه بزند. «
میان این دو حکم، دسته ی جدیدی از الزامها متداول شد، [به عبارتی] درجه ی

[فرمانِ اول ژانویه ۱۷۶۶ برای تنظیم تمرینِ پیاده نظام.]

۱. مقررات برای کارخانهی ام. اس. اُپنهایم. مادهی ۱۶.

<sup>2.</sup> projet de règlement pour la fabrique d'Amboise, ۴ ماده.

<sup>3.</sup> L. de Montgommery, La Milice française, éd. de 1636, p. 86.

<sup>4.</sup> Ordonnance du 1er Janvier 1766, pour régler l'exercice de l'infanterie.

دیگری از وضوح و دقت در تجزیهی حرکتهای دست و پا و جنبشها، شیوهی دیگری از انطباق بدن با الزامهای زمانی.

آنچه حکم سال ۱۷۶۶ تعریف کرد یک جدولبندی زمانی \_ [یعنی] چهارچوبی کلی برای یک فعالیت \_ نبود؛ [بهعلاوه] چیزی بیش از یک ضرباهنگ [ریتم] جمعی و اجباری بود که از بیرون تحمیل شده باشد؛ آنچه این حکم تعریف کرد یک «برنامه» بود؛ برنامهای که پردازش خود عمل را تضمین می کرد؛ و سیر و مرحلههای آن را از درون کنترل می کرد. گذاری صورت گرفت، گذار از حکمی صریح که حرکتها را اندازه گیری یا تقطیع می کرد به تاروپودی که حرکتها را مقید می کند و در سرتاسر توالی شان حفظ می کند. نوعی طرح کالبدشناختی زمانی [آناتوموکرونولوژیک] از رفتار تبیین شد. عمل به عنصرهایش تجزیه شد؛ وضعیت بدن و اندامها و مفصلها تبیین شد؛ برای هر حرکت، یک راستا و دامنه و مدت تعیین شد؛ ترتیب توالی حرکتها مقرر شد. و زمان، و بههمراه آن، تمامی کنترلهای باریک بینانه ی قدرت در بدن رسوخ کرد.

۳. و در نتیجه، همپیوستگی بدن و حرکت. کنترلِ انضباطی صرفاً عبارت از آموزش یا تحمیل یک رشته حرکتهای تبیین شده نیست؛ کنترل انضباطی بهترین پیوستگی و رابطه را میان یک حرکت و وضع کلی بدن که شرط کارایی و سرعتِ این حرکت است برقرار میکند. در استفاده ی درست از بدن که استفاده ی درست از زمان را امکان پذیر میکند، هیچ بیکارگی یا بی فایدگی یی جایز نیست: همه چیز باید برای ساختنِ پایهای برای عملِ مطلوب فراخوانده شود. یک بدنِ کاملاً منضبط بافت عملی کوچک ترین حرکت را شکل می دهد. برای مثال، خوش نویسی مستلزم تمرین است \_ [بعنی] عادت تام و تمامی که قواعد دقیق آن سر تاسر بدن را از نوک پا تا فرق سر محاصره میکند. باید «بدن را راست و کمی متمایل و رها شده به سمت چپ و تا جایی که مانع دید نشود روی مشت تکیه کند؛ در زیر میز، پای چپ باید کمی جلو تر از پای راست قرار گیرد. بدن باید با میز دو انگشت فاصله داشته باشد؛ چون خوتنها نوشتن با چابکی بیشتری انجام میگیرد، بلکه برای سلامت هیچ چیز زیان بارتر از عادتِ تکیه دادنِ شکم به میز نیست؛ بخشی از بازوی چپ، از آرنج تا دست، باید روی میز قرار گیرد. بازوی راست باید حدود سه انگشت با بدن فاصله دست، باید روی میز قرار گیرد. بازوی راست باید حدود سه انگشت با بدن فاصله دست، باید روی میز قرار گیرد. بازوی راست باید حدود سه انگشت با بدن فاصله دست، باید روی میز قرار گیرد. بازوی راست باید حدود سه انگشت با بدن فاصله دست، باید روی میز قرار گیرد. بازوی راست باید حدود سه انگشت با بدن فاصله دست، باید روی میز قرار گیرد. بازوی راست باید حدود سه انگشت با بدن فاصله دست، باید روی میز قرار گیرد. بازوی راست باید حدود سه انگشت با بدن فاصله دست، باید روی میز قرار گیرد. بازوی راست باید حدود سه انگشت با بدن فاصله دست باید و باید و

داشته باشد، و تقریباً پنج انگشت از میز بیرون باشد و تکیه ی اندکی روی میز دهد. آموزگار باید به دانش آموزان وضعیتی را که باید به هنگام نوشتن داشته باشند یاد دهد، و اگر از این وضعیت خارج شدند با نشانه یا هر چیز دیگری، آنان را اصلاح کند».  $^{1}$  یک بدن منضبط پایه و تکیه گاهی است برای حرکتِ کارا و مؤثر.

۴. مفصل بندی بدن شیء. انضباط هر یک از آن روابطی را که بدن باید با شیئی که روی آن کار میکند برقرار کند تعریف میکند. انضباط میان آن دو، اتصال دقیقی ترسیم میکند. «اسلحه را در سه مرحله پیشفنگ کنید. [نخست] باید تفنگ را با دستِ راست بلند کرد، به بدن نزدیک کرد و بهطور عمودی روبهروی زانوی راست نگهداشت، نوک لولهی تفنگ در ارتفاع چشم باشد، و دست چپ با ضربه تفنگ را بگیرد، [بهطوری که] بازو کشیده و چسبیده به بدن در ارتفاع کمربند نظامی [باشد]. در مرحلهی دوم، باید تفنگ را با دست چپ در برابر خود گرفت، لولهی تفنگ باید میان دو چشم بهطور عمودی باشد، دست راست باید تفنگ را از بالای قنداق بگیرد، بازو کشیده، ضامن ماشه بالای اولین انگشت، دست چپ در ارتفاع زبانه، انگشت شست در امتداد طول لولهی تفنگ روی شیار. در مرحلهی سوم، دست راست باید تفنگ را رها کند، چخماق تفنگ رو به بیرون و روبهروی سینه [قرار گیرد]، بازوی راست تا نیمه کشیده، آرنج چسبیده به بدن، انگشت شست روی چخماق تفنگ و روی پیچ اول، سگک بالای انگشت اول، و لولهی تفنگ بهطور عمودی [باشد].»<sup>۲</sup> این نمونهای است از آن چیزی که می توان آن را ضابطه گذاری ابزاری بدن خواند. این ضابطه گذاری شامل تجزیهی حرکت کلی به دو رشتهی موازی است: رشتهی اعضای بدن که باید به کار گرفته شوند (دست راست، دست چپ، انگشتان مختلف دست، زانو، چشم، آرنج و غیره)، و رشتهی بخشهای شیئی که با آن کار می شود (لولهی تفنگ، قنداق تفنگ، سگک، پیچ و غیره)؛ سپس این ضابطه گذاری این دو رشته را مطابق شماری از حرکتهای ساده (قرار گرفتن، خم کردن) همبسته می کند؛ و

<sup>1.</sup> J.-B. de La Salle, Conduite des Écoles chrétiennes, éd. de 1828, p. 63-64.

الله کنید به طرح شمارهی ۸.

<sup>2.</sup> Ordonnance du 1er janvier 1766, titre XI, art. 2.

<sup>[</sup>فرمان اول ژانویهی ۱۷۶۶، عنوان یازدهم، مادهی ۲].

سرانجام این ضابطه گذاری توالی قاعده مندی را وضع می کند که در آن، هر یک از این همبستگی ها جای معینی را اشغال می کند. این ترکیب [syntaxe] اجباری همان چیزی است که نظریه پردازان نظامی سده ی هجدهم آن را «مانور» می خواندند. دستورعمل سنتی جای خود را به دستورهایی صریح و الزامی می دهد. قدرت در سر تاسر سطح تماس میان بدن و شیئی که بدن روی آن کار می کند جاری می شود و آن دو را به یکدیگر چفت می کند. قدرت مجموعه ی همبافته ی بدن اسلحه، بدن اب زار و بدن می شون را شکل می دهد. از آن شکلهای انقیاد بدن اب زار و بدن منافقه از بدن فقط نشانه ها یا فرآورده ها، شکلهای بیان یا نتیجه ی یک کار را طلب می کرد بسیار فاصله داریم. مقرراتی که قدرت تحمیل می کند در عین حال قانونِ ساختنِ عمل نیز هست. و بنابراین، این ویژگی قدرت انضباطی آشکار می شود: کارکردِ قدرت انضباطی بیشتر ترکیب کردن است تا برداشت کردن، بیشتر رابطه ی اجباری با دستکاه تولید است تا بهره کشی به زور.

۵. استفاده ی همه جانبه اصلی که زیر بنای برنامه ی روزانه در شکل سنتی اش بود اساساً اصلی نفی گر [négatif] بود؛ اصلِ عدم بیکارگی: تلف کردن زمانی که خداوند آن را حساب می کرد و انسان ها بابت آن مزد می دادند ممنوع بود؛ برنامه ی روزانه می بایست خطر اتلاف وقت را که خطای اخلاقی و حقه بازی اقتصادی بود ـ از بین می برد. [اما] انضباط یک اقتصاد مثبت [positif] را سامان می دهد؛ انضباط اصلِ استفاده از زمان را که از لحاظ نظری، استفاده ای همواره فزاینده است مطرح می کند: استفاده ی همه جانبه مطرح است نه اشتغال؛ و این یعنی استخراج فزاینده تر نیروهای مفید از هر فزاینده تر نیروهای مفید از هر کویی زمان حتا در تجزیه شدن هم تمام نشدنی است؛ یا گویی با سامان دهی درونی گویی زمان حتا در تجزیه شدن هم تمام نشدنی است؛ یا گویی با سامان دهی درونی و بیش از پیش جزئی تر، دست کم می توان به سمت نقطه ی مطلوبی میل کرد که در و بیش از پیش جزئی تر، دست کم می توان به سمت نقطه ی مطلوبی میل کرد که در مقررات مشهور پیاده نظام پروس به کار بسته شد، مقرراتی که پس از پیروزی های مقررات مشهور پیاده نظام از و با از آن تقلید کرد: هر چه زمان بیشتر تجزیه شود، فردریک دوم ۱۰ تمامی اروپا از آن تقلید کرد: هر چه زمان بیشتر تجزیه شود، فردریک دوم ۱۰ تمامی اروپا از آن تقلید کرد: هر چه زمان بیشتر تجزیه شود، فردریک دوم ۱۰ تمامی اروپا از آن تقلید کرد: هر چه زمان بیشتر تجزیه شود،

۱. موفقیتِ سربازان پروس را نمی توان به چیزی «جز به برتری انضباط و تمرین شان نسبت

زیربخشهای آن بیشتر افزایش می یابد، و هر چه باگستردن عنصرهای درونی زمان در برابر نگاهی که آنها را کنترل میکند زمان بهتر تجزیه شود شتاب بیشتری مى توان به علميات بخشيد، يا دستكم، عمليات را با سرعتى بهينه تنظيم كرد؛ از همین رو بود که این مقرراتِ مربوط به زمانِ عمل اهمیت بسیاری در ارتش یافت و باید هم چنین اهمیتی را از لحاظ هر تکنولوژی فعالیت انسانی می یافت: مقررات سال ۱۷۴۳ پروس برای پافنگ ۶ مرحلهی زمانی، برای دست فنگ ۴ مرحلهی زمانی، و برای دوشفنگ ۱۳ مرحلهی زمانی را پیشبینی کرده بود و الاآخر. مدرسهی آموزش متقابل نیز البته به شیوههایی دیگر، بهمنزلهی دستگاهی برای تشدید استفاده از زمان سامان یافت؛ سازمان دهی این مدرسه امکان می داد که ویژگی خطی و متوالی آموزش معلم دگرگون شود: این سازماندهی زیر نظر مبصرها و کمکمبصرها، هماهنگی فعالیتهای انجام شده را در یک زمان و در میان گروههای مختلف دانش آموزان تنظیم می کرد به گونهای که هر لحظه پُر بود از فعالیت بسیار اما منظم؛ و از سوی دیگر، ضرباهنگی که با نشانهها و سوتها و فرمانها تحمیل میشد، هنجارهای زمانی را بر همه تحمیل میکرد، هنجارهایی که می بایست هم فرایند یادگیری را شتاب بخشند و هم سرعت را به منزلهی یک فضیلت آموزش دهند ۱؛ «تنها هدف این فرمانها... عادت دادن بچهها به اجرای سريع و درستِ عملهاي يكسان وكاهش هر چه بيشتر اتلاف وقتِ ناشي از گذار از یک فعالیت به فعالیت دیگر است». ۲

Arsenal, Ms. 2701 et Mes rêvries, t. II, p. 249).

<sup>→</sup> داد؛ پس انتخاب تمرین[ها] موضوع بی اهمیتی نیست؛ در پروس مدت چهل سال با پشتکاری بی وقفه روی این موضوع کار شده است» (مارشال دو ساکس، نامه به کنت آرژانسون، ۲۵ فوریهی ۱۷۵۰.

نگاه کنید به طرح شماره*ی ۳ و ۴*.

تمرین نوشتن:.. «۹: دستها روی زانو. این فرمان با یک ضربه ی زنگ داده می شود؛ ۱۰: دستها روی میز، سربالا؛ ۱۱: لوحها را پاک کنید: هر کس باید لوح خود را با کمی آب دهان یا به نحو بهتر، با تکهای پارچه ی کهنه پاک کند؛ ۱۲: لوحها را نشان دهید؛ مبصرها بازرسی کنند. مبصرها لوحهای کمک مبصرها و بعد لوحهای نیمکت خودشان را بازدید کنند. کمک مبصرها لوحهای نیمکت خودشان را بازدید کنند. کمک مبصرها لوحهای نیمکت خودشان را بازدید کنند، و همه سر جای خود قرار گیرند.»
 ساموثل برنار، گزارش ۳۰ اکتبر ۱۸۱۶ به جامعه ی آموزش متقابل.

اما از خلال این تکنیکِ انقیاد [assujettissement] ابرژه ی جدیدی در حالِ شکلگیری بود؛ این ابژه ی جدید آرامآرام جایگزین بدنِ مکانیکی شد \_ [بعنی جایگزین] بدنِ مرکب از جامدات و تحت تأثیر حرکتها که تصور آن مدتهای مدید، ذهن کسانی راکه آرزوی کمالِ انضباطی را در سر داشتند به خود مشغول کرده بود. این ابژه ی جدید بدنِ طبیعی بود، حامل نیروها و منزلگاه یک مدت [زمان]؛ بدنی که قادر به انجام اَعمالی خاص است، اَعمالی که نظم و زمان و شرایط درونی و عنصرهای تشکیل دهندهی خود را دارند. بدن با بدل شدن به آماج سازوکارهای نوین قدرت، در معرض شکلهای نوین دانش قرار گرفت. بدنِ ممارست و نه بدنِ فیزیک نظری؛ بدنی در اختیار اقتدار و نه گذرگاه ارواح حیوانی ؛ بدنِ تربیت مفید و نه بدنِ مكانيك عقلانی؛ كه از همين رو در آن، شماري از اقتضاهاي طبيعي و محدودیتهای کارکردی نمایان است. همین بدن بن که گیبر در نقد خبود از مانورهای بیش از اندازه مصنوعی، آن راکشف کرد. بدن در تمرینی که به آن تحمیل می شود و در مقاومتی که در برابر این تمرین از خود نشان می دهد، هم پیوستگیهای اساسیاش را آشکار میکند و بهصورت خودجوش آنچه را [با بدن] ناسازگار است پس می زند: «به هنگام و رود به بیشتر مدرسه هایی که تمرین [مشق نظام] می دهند، همهی سربازان نگون بخت را در وضعیتهایی اجباری و مصنوعی خواهیم دید، و خواهیم دید که همهی عضلاتشان منقبض شده و جریان خون در آنها بند آمدهاست... [اگر] غایتِ طبیعت و ساختمانِ بدن انسان را مطالعه کنیم وضعیت و حالتی را که این غایت بهروشنی برای سرباز تجویز میکند در می یابیم. سر را باید راست بر بالای شانه ها و به طور عمودی در وسط آن ها نگه داشت. سر نباید نه به چپ و نه به راست متمایل باشد، چون با توجه به تناسب میان مهرههای گردن و استخوان کتف که این مهرهها به آن متصل اند، هیچ یک از مهرههای گردن نمی تواند حرکت دَوَرانی داشته باشد مگر آنکه از همان سمت که چرخش میکند یکی از تیغههای شانه راکمی بکشد که در این صورت چون بدن دیگر حالت چهارگوش ندارد، سرباز نمی تواند مستقیم به جلوی خود گام بردارد یا در صف درست عمل كند... فرمان [سال ۱۷۶۶] استخوان خاصره را بهمنزلهي نقطهاي تعيين كر دهاست كه نوک قنداق تفنگ باید در مقابل آن قرارگیرد اما از آنجا که این استخوان در همهی انسانها در جای یکسانی قرار نگرفته است پس برخی باید تفنگ را بیشتر به سمت راست و برخی بیشتربه سمت چپ بگیرند. به دلیل همین نایکسانی ساختمان [بدن انسانها]، ضامن ماشه بسته به این که بخش بیرونی شانه ی فرد بیشتر گوشتی باشد یا کمتر، ممکن است بیشتر به بدن جسبیده باشد یا کمتر جسبیده باشد و غیره.» ا

دیدیم که روشهای توزیع انضباطی چگونه جای خود را در میان تکنیکهای معاصرِ طبقهبندی و جدولبندی یافتند، و چگونه مسئلهی خاص افراد و کثرت را وارد این تکنیکها کردند. بههمین ترتیب، کنترلهای انتضباطیِ فعالیت در میان تمامی پژوهشهای نظری یا عملی دربارهی دستگاه طبیعی بدنها جاگرفتند، اما این پژوهشها به تدریج به کشفِ فرایندهایی خاص در این دستگاه طبیعی بدن پرداختند؛ و به تدریج رفتار و اقتضاهای اندامی [ارگانیک] آن جایگزینِ فیزیکِ ساده ی حرکت شدند. بدن که ضرورت داشت حتا در کوچکترین کنشهای خود مطبع باشد، شرایط خاصِ عملکرد یک ارگانیسم را پیشکشید و نشان داد. همبسته ی قدرتِ انضباطی، فردیتی است که نه فقط تحلیلی و «سلولی» است بلکه طبیعی و «اندامی» نیز هست.

## سازماندهي تكوينها

حکم سال ۱۶۶۷ علاوه بر تأسیس کارخانه ی گوبلن، سازمان دهی یک مدرسه را نیز پیشبینی کرد. سرپرستِ ساختمانهای سلطنتی باید شصت کودک را برای گرفتنِ بورس انتخاب می کرد و این کودکان مدتی به معلمی که عهده دار «آموزش و تعلیم آنان» می شد سپرده می شدند، و سپس نزد استادکارانِ مختلفِ قبالیبافِ کارخانه کارآموزی می کردند (این استادکاران از بابتِ همین آموزش پاداش دریافت می کردند که از بورس دانش آموزان تأمین می شد)؛ پس از شش سال کارآموزی و چهار سال خدمت و یک آزمون تعیین صلاحیت، آنان می توانستند در هر شهری از قبلمرو سلطنتی، «کارگاه و مغازه دایر کنند». در این جا، ویژگی های خاص کارآموزی صنفی دیده می شود: رابطه ی و ابستگی به استادکار که هم و ابستگی فردی بود و هم جمعی؛ مدتِ مقرر آموزش که با یک آزمونِ تعیین صلاحیت به پایان می رسید، اما این مدت

<sup>1.</sup> J. A. de Guiber, Essai général de tactique, 1772, I, p. 21-22.

آموزشی با یک برنامهی دقیق تقسیمبندی نشده بود؛ و مبادلهای کامل میان استادکار که باید دانشاش را ارزانی میکرد و کارآموز که باید خدمات و کمکاش را عرضه میکرد و اغلب اجرتی می پرداخت. شکل خانه شاگردی با انتقالِ دانش درهم آمیخته بود. ا حکمی که در سال ۱۷۳۷ صادر شد یک مدرسهی طراحی را برای کارآموزان کارخانهی گوبلن سازمان داد: هدف از این مدرسه آن نبود که جایگزین آموزش كارگرانِ استادكار شود بلكه تكميل اين آموزش بود. اما اين مدرسهى طراحى سامان دهی کاملاً متفاوتی از زمان را در برداشت. بهجز روزهای یکشنبه و روزهای عید، دانش آموزان روزی دو ساعت در مدرسه جمع می شدند. مطابق فهرستی که به ديوار نصب شده بود حضور و غياب انجام مي گرفت؛ [نام] غايبها در دفتر ثبت می شد. مدرسه به سه کلاس تقسیم می شد. کلاس اول برای دانش آموزانی که هیچ چیز از طراحی نمی دانستند؛ این دانش آموزان را وامی ماشتند که از روی الگوها گرتهبرداری کنند، و الگوها نیز متناسب با قابلیتهای هر دانش آموز ساده تر یا دشوارتر می شد. کلاس دوم «برای دانش آموزانی که از قبل برخی از اصول را می دانستند» یا دانش آموزانی که کلاس اول را گذراندهاند؛ دانش آموزان کلاس دوم باید «با نگاه کردن و بدون انداختن روی تصویر»، تابلوها را دوباره میکشیدند، البته باید فقط به طرح [تابلوها] توجه میکردند. در کلاس سوم، دانش آموزان رنگها را یاد میگرفتند، با گچ رنگی کار میکردند، و از لحاظ نظری و عملی با رنگ آمیزی آشنا می شدند. دانش آموزان به طور مرتب تکلیف های فردی را انجام می دادند و هر یک از این تمرینها که با نام دانش آموز و تاریخ اجرا مشخص شده بود در اختیار استاد قرار میگرفت؛ و به بهترین آنها پاداش داده میشد؛ این تمرینها را در آخر سال جمع می کردند و با یکدیگر مقایسه می کردند و بدین ترتیب تعیین پیشرفت ها و ارزش مقطعی و جایگاه نسبی هر یک از دانشآموزان امکانپذیر میشد؛ آنگاه دانش آموزانی را که می توانستند به کلاس بالاتر بروند تعیین می کردند. استادان و

۱. این آمیزش در برخی از ماده های قرارداد کارآموزی کاملاً آشکار است: استادکار باید در مقابلِ پول و کار کارآموز همه ی دانش خود را به او ارائه دهد بدون آن که چیزی را از او پوشیده دارد؛ و در غیر این صورت، مستوجبِ جریمه است. برای مثال نگاه کنید به:

F. Grosrenaud, La Corporation ouvrière à Besançon, 1907. p. 62.

استادیاران کتابچهای عمومی داشتند که باید در آن رفتار هر روزهی دانش آموزان و تمامی آنچه را در مدرسه روی داده بود ثبت میکردند؛ این کتابچه بهطور مرتب در اختیار یک بازرس قرار میگرفت. ۱

مدرسهی کارخانهی گوبلن فقط نمونهای از یک پدیده ی مهم بود: توسعهی یک تکنیکِ نوین در عصر کلاسیک برای در دست گرفتنِ زمانِ زندگیهای منفرد؛ برای اداره ی مناسبات زمان، مناسباتِ بدنها و مناسباتِ نیروها؛ برای تضمینِ انباشتنِ مدت؛ و برای برگرداندنِ حرکت زمانِ در حالِ گذار و انداختنِ آن در مسیر سودمندی و فایدهمندیِ همواره رو به فزونی. چگونه می توان زمانِ افراد را اندوخته کرد، و این زمان را در بدنها، نیروها یا تواناییهای هر یک از افراد انباشته کرد، آن هم به شیوهای که بتوان از این زمان استفاده و آن راکنترل کرد؟ چگونه می توان مدت زمانهای مفید را سازمان داد؟ باید انضباطها را که مکان را جداسازی و تحلیل می کنند و فعالیتهارا تجزیه و از نو ترکیب می کنند، همچنین به منزله ی دستگاههایی برای جمع کردن و اندوختن زمان درک کرد. این کار با چهار روش انجام می گیرد که سازمان دهی نظامی آنها را به روشنی تمام نشان می دهد.

۱. تقسیمِ مدت زمان به بخشهای متوالی یا موازی، که هر یک از این بخشها باید پایان مشخصی داشته باشد. برای مثال، جدا کردن زمان آموزش از زمانِ عمل؛ درنیامیختن آموزش سربازانِ تازهوارد با تمرینِ سربازانِ قدیمی؛ راهاندازی مدارس نظامیِ متمایز از خدمت نظام (تأسیس مدرسهی پاریس در سال ۱۷۶۴، تأسیس دوازده مدرسه در استانها در سال ۱۷۷۶)؛ استخدامِ سربازانِ حرفهای از پایین ترین سن، به خدمت گرفتن کودکان، «آنان را به فرزندی میهن درآوردن، و پرورش آنان در مدرسههایی ویژه» ۲؛ نخست آموزش طریقهی ایستادن، سپس قدمرو، آنگاه گرفتنِ مدرسههایی ویژه با آن تیراندازی، و تا هر یک از این فعالیتها به طور کامل فراگرفته نشود فعالیت بعدی آموزش داده نشود: «یکی از اشتباههای اساسی این است که نشود فعالیت بعدی آموزش داده نشود: «یکی از اشتباههای اساسی این است که

<sup>1.</sup> Cf. E. Gerspach, La Manufacture des Gobelins, 1892.

۲. این طرح را ژ. سِروان ارائه داد:

J. Servan, Le Soldat citoyen, 1780, p. 456.

همهی تمرینها به یکباره به سرباز داده شود» ۱؛ مختصر آنکه زمان به مراتبی مجزا و متناسب تجزیه شود. ۲. سازمان دهی این مراتب مطابق با طرحی جداگرانه \_ توالی های عنصرهایی که تا حد ممکن سادهاند و ترکیب این عنصرها مطابق با پیچیدگی فزاینده. این امر مستلزم آن است که آموزش از اصل تکرار قیاسی دست بکشد. در سدهی شانزدهم، تمرین نظامی عمدتاً عبارت بود از تقلید تمام یا بخشی از نبرد، و افزایش یکبارهی مهارت یا نیروی سرباز<sup>۲</sup>؛ در سدهی هجدهم، آموزش «جزوهی راهنما» دیگر نه از اصل «سرمشق» بلکه از اصل «مقدمات» پیروی میکرد: حرکتهای سادهی بدن روضع قرار گرفتن انگشتان، تاکردن پا، حرکتِ بازوها که عنصرهایی پایهای برای رفتارهای مفیدند و بهعلاوه، تربیت عمومی نیرو و مهارت و اطاعت را تضمین میکنند. ۳. تعیین غایتِ این بخشهای زمانی و تعیین یک پایان برای آنها که با یک آزمون مشخص میشود؛ آزمونی بلرکارکردی سهگانه: تعیین اینکه آیا فرد به سطح مقرر رسیدهاست یا نه، تأیید و گواهی همخوانی آموزش او با آموزش دیگران، و تفاوتگذاری تواناییهای هـر یک از افـراد. اگـر گـروهبانها و سرجوخهها و غیره که «مسئولِ آموزش دیگران میشوند، یقین کنند که کسی آمادگی ترفیع به درجهی یک را دارد، او را نخست به افسران گروهان خود معرفی کنند و این افسران با دقت او را امتحان کنند؛ اگر افسران گروهان ببینند که او هنوز به اندازهی کافی تمرین و مهارت ندارد از پذیرش او امتناع کنند؛ برعکس اگر فرد معرفی شده به نظر افسران آمادگی پذیرفته شدن را داشته باشد افسرانِ یادشده، بهنوبهی خود، او را به فرماندهی هنگ معرفی کنند، و فرماندهی هنگ او را ببیند و اگر او را مناسب دید به افسران ارشد دستور دهد که او را امتحان کنند. کو چک ترین اشتباه برای رد کردنِ او كافي است، و هيچكس نمي تواند بدونِ گذراندنِ اين امتحان نخستين، از درجهي دو

Arsenal, Ms. 4076.

F. de la Noue, Discours politiques et militaires, éd. 1614, p. 181-182.

۱. مقررات سال ۱۷۴۳ برای پیادهنظام پروس،

۲. اف. دولانو در پایان سده ی شانزدهم، تأسیس آکادمی های نظامی را پیشنهاد کرد تا در این آکادمی ها «تربیت اسب، گرفتن خنجر [از حریف] در حالی که زره بر تن است و گاهی با سلاح، شمشیرزنی، پریدن از روی اسب، و جستزدن [آموزش داده شود]؛ اگر شنا و کشتی نیز اضافه شود کار بهتر خواهد شد چون همه ی این ها فرد را قوی تر و چالاک تر می کند».

به درجهی یک ترفیع یابد». ۱ ۴. ساماندهیِ سلسلهها [séries]؛ تجویز تمرینهای مناسب برای هر فرد برحسبِ سطح و پیشینه و درجهی او؛ تمرینهای جمعی نقشی تفاوت گذارنده دارند و هر تفاوت، تمرینهای خاص خود را دارد. در پایانِ هر سلسله، سلسله، سلسلههای دیگری آغاز می شوند که انشعابی را شکل می دهند و به نوبه ی خود به زیربخشهایی تقسیم می شوند. چندان که هر فرد خود را در سلسلهای زمانی گرفتار می یابد، سلسلهای که به دقت سطح یا ردیف او را تبیین می کند. یک چندآوایی [پولی فونی] انضباطیِ تمرینها: «سربازان درجه دو را باید گروهبانها، سربازان درجه یک هر روز صبح تمرین دهند... سرجوخهها و سربازان درجهی یک را رئیس دسته هر یکشنبه تمرین دهد...؛ سرجوخهها و سربازان ارشد را باید گروهبانهای گروهانِ خودشان هر سه شنبه بعداز ظهر تمرین دهند و گروهبانهای گروهانِ خودشان هر سه شنبه بعداز ظهر تمرین دهند و دوم و دوازدهم و بیست و دوم هر ماه تمرین دهند.» ۲

همین زمانِ انضباطی بود که کمکم به روش تربیتی تحمیل شد ـ آنهم از رهگذر اختصاصی کردنِ زمانِ آموزش و جداکردنِ آن از زمانِ بزرگسالی و از زمان آموزش حرفه ای؛ ساماندهیِ مرحله های متفاوت که با آزمون هایی درجه بندی شده از یکدیگر مجزا می شوند؛ تعیین برنامه هایی که هر یک در طول دوره ای معین اجرا می شوند؛ و شامل تمرین هایی اند که به تدریج دشوار تر می شوند؛ و کیفیت سنجی افراد برحسب چگونگیِ طی کردن این سلسله ها. زمان انضباطی این سلسله های چندگانه و پیش رونده را جایگزینِ زمانِ «نوآشنایی» آموزش سنتی کرد (زمانی همه گیر که فقط یک معلم آن راکنترل می کرد و تنها با یک آزمون تصدیق می شد). یک تعلیم و تربیت [پداگوژی] کاملِ تحلیلی شکل گرفت که در جزء جزء خود بسیار دقیق و باریک بین بود (این تعلیم و تربیت مواد آموزشی را تا ساده ترین عنصرهایش تجزیه کرد و هر مرحله از پیشرفت را با درجه هایی بسیار فشرده پایگان بندی کرد) و از لحاظ تاریخی، بسیار زود هنگام (این تعلیم و تربیت که همچون الگوی تکنیکی

<sup>1.</sup> Instruction par l'exercice de l'infanterie, 14 mai 1754.

<sup>[</sup>آموزش با تمرین پیاده نظام، ۱۴ مه ۱۷۵۴]. ۲. همان جا.

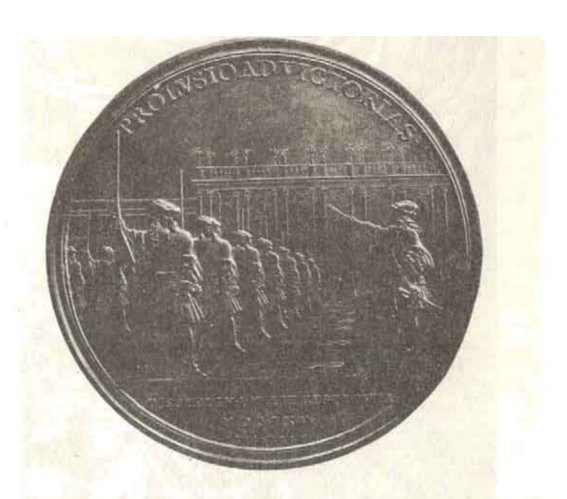
تحلیلهای تکوینی ایده تولوگها به نظر می آمد بسیار پیشتر از این تحلیلها شکل گرفته بود). دِمیا درست در ابتدای سدهی هجدهم پیشنهاد کردکه آموزش خواندن به هفت سطح تقسیم شود: نخستین سطح برای کسانی که با حروف آشنا می شوند، دومین سطح برای کسانی که هجا کردن حروف را یاد میگیرند، سومین سطح برای کسانی که یاد میگیرند هجاها را به هم وصل کنند و واژه بسازند، چهارمین سطح برای کسانی که زبان لاتین را جمله بهجمله یا از یک علامت نقطه گذاری تا علامت بعد میخوانند، پنجمین سطح برای کسانی که شروع به خواندن زبان فرانسه میکنند، ششمین سطح برای کسانی که بیشترین توانایی را در خواندن دارند، و هفتمین سطح برای کسانی که دست نوشته ها را می خوانند. اما در صورتی که شمار دانش آموزان زیاد باشد باید زیربخشهای بیشتری را تعیین کرد؛ نخستین کلاس باید شامل چهار دسته باشد: یکی برای کسانی که «حروف سطه» را یاد میگیرند؛ دیگری برای کسانی که حروف مرکب را یاد میگیرند؛ سومی برای کسانی که حروف کوتاه شده (â, â, ...) را یاد میگیرند؛ و دستهی آخر برای کسانی که حروف دو تایی (st, tt, ss, ff) را یاد می گیرند. دومین کلاس باید به سه دسته تقسیم شود: یکی برای کسانی که «پیش از هجا کردن، هر حرف را با صدای بلند می خوانند [اول] O. D [و بعد] Do»؛ دیگری برای کسانی که «دشوارترین هجاها را میخوانند، مثل spinx, brand, bant»، و الاآخر. الهر مرحله در تركيب عنصرها بايد در درون سلسلهى زمانی بزرگی جاگیرد، سلسلهای که هم حرکتِ طبیعی ذهن است و هم قاعدهای برای روشهای آموزشی.

«سِری» کردنِ فعالیتهای متوالی به قدرت امکان داد که مدت زمان را به محاصره ی کامل درآورد: امکانِ کنترلِ جزءبهجزء و دخالتِ نقطه به نقطه (با تفاوت گذاری، تصحیح، مجازات و حذف) در هر لحظه از زمان؛ امکانِ تعیین ویژگیهای افراد و در نتیجه، امکانِ استفاده از آنان بر مبنای سطحِ آنان در سِریهایی که طی میکنند؛ امکانِ انباشتنِ زمان و فعالیت، و امکانِ بازیافتن آن دو بهصورت پیوسته به یکدیگر و قابل استفاده بهصورت یک محصول نهایی که تواناییِ نهاییِ فرد است. پس پراکندگی زمانی به منظور بهره برداری از آن جمع آوری شد و تسلط بر

<sup>1.</sup> Demia, Règlement pour les écoles de la ville de Lyon, 1716, p. 19-20.



۱. ن. آندری، ارتوپدی یا هنر پیشگیری و اصلاح کژاندامیهای بدن کودکان. ۱۷۴۹.



 مدال یادبود نخستین مراسم سان نظامی در حضور لویی چهاردهم در سال ۱۶۶۶ (کتابخانه ملی، اثاق مدالها) ن.ک. صفحه ی ۳۳۵.

François.

131

FIGURE LXVI.

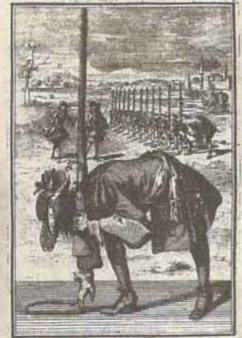


Reposez vous sur vosi

هنر نظامی تصویر ۶۶ نگونفنگ

این فرمان در چهار مرحله انجام می شود: حرکت اول، تفنگ را به طور عمودی با قنداق رو به پایین نگاه دارید و دست راست را بها به ازوی کشیده در مقابل کراوات [زیر چانه] روی تفنگ بگذارید: حرکت دوم، تفنگ را تها زیر کمر شیلوار پایین بیاورید و دست چپ را تا انتهای لولهی تفنگ بالا ببرید: حرکت سوم، قنداق تفنگ را روی زمین بگذارید: حرکت چهارم، دست راست را روی لولهی تفنگ تا رسیدن به دست چپ بلغزانید.

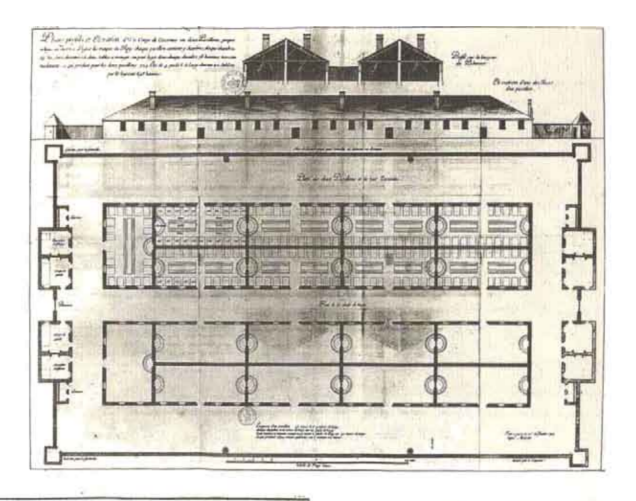
François. 139

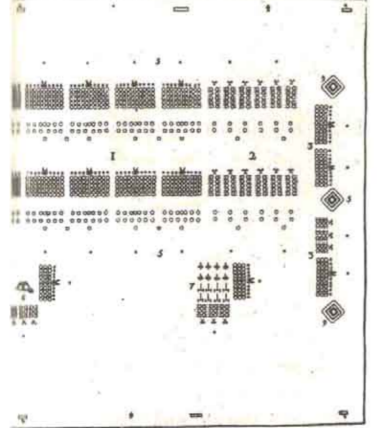


Reprenez vos méches

هنر نظامی تصویر ۷۰ فتیله ها را بردارید

این فرمان در چهار مرحله انجام می شود: حرکت اول، نوک پای راست را تا چهارانگشتی فتبله جلو ببرید و بازوی راست را به حالت کشید، در ارتفاع کراوات [زیر چانه] نگاه دارید: حرکت دوم، بدن را در حالی که ماهیچهی ساق پا. منقبض است خم کنید، زانوی راست را خم کنید و فتیله را با انگشتان دست راست بردارید: حرکت سوم، پای راست را مقابل پای چپ بگذارید و قنداق تفتگ را داخل مودی دست بلغزانید تا فتیله را به انگشتان دست گودی دست بلغزانید تا فتیله را به انگشتان دست به بدهید و بدن را راست کنید: حرکت چهارم، موازی با ران [راست] بالا ببرید.





۵ و ۶ نفشه های پیوست به فرمان ۲۵ سپتامبر ۱۷۱۹ در مورد ساخت سربازخانه ها.
ن. ک به صفحه ی

P.G. Joly de Maizeroy, Théorie de la guerre, 1777.

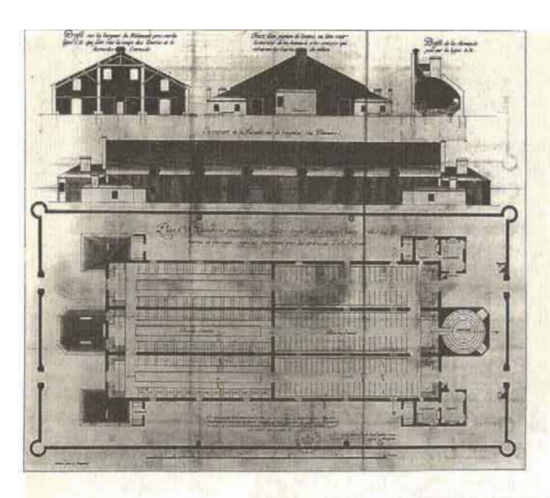
اردوگاه برای ۱۸ گردان و ۲۴ فوج.

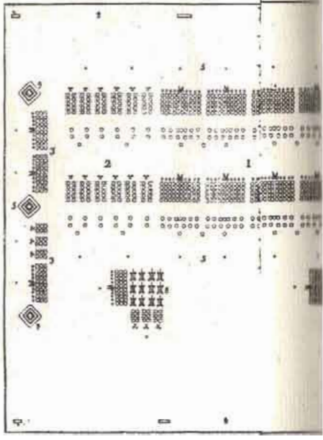
۱. اردوی پسباده نظام ۲. اردوی سسواره نسطام

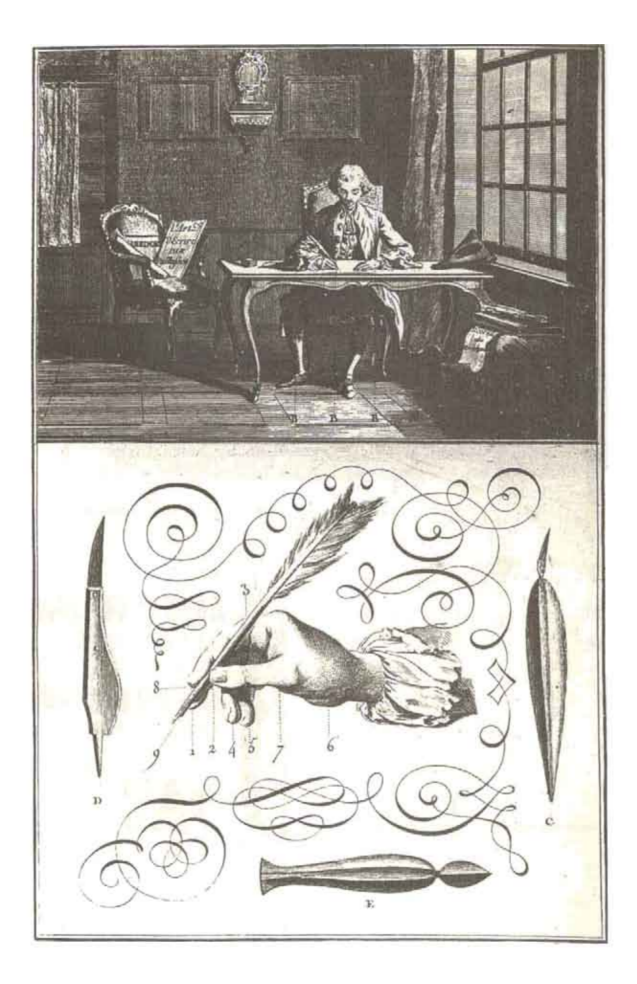
۳. اردوی واحدهای سبک ۴. گاردهای ارشد

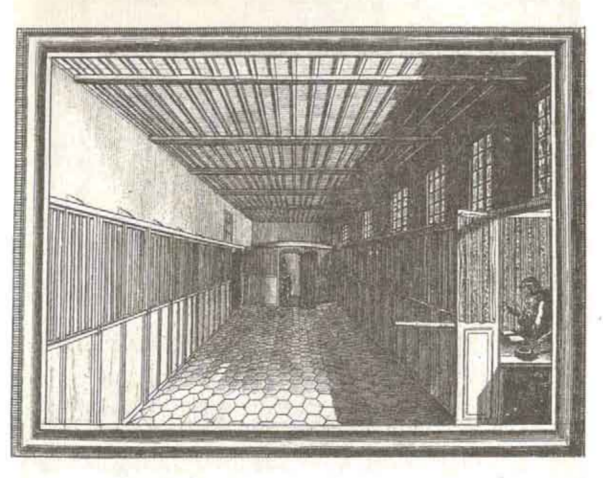
۵ صف گاردهای اردوگاه ۶. مقر فرماندهی

۷. پسسارک تسویخانه ۸. پسارک آذوقه
۹. استحکامات. ن.ک به صفحهی ۲۱۵.

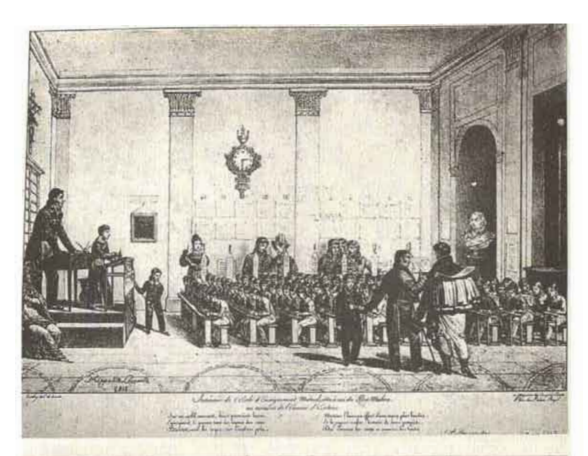


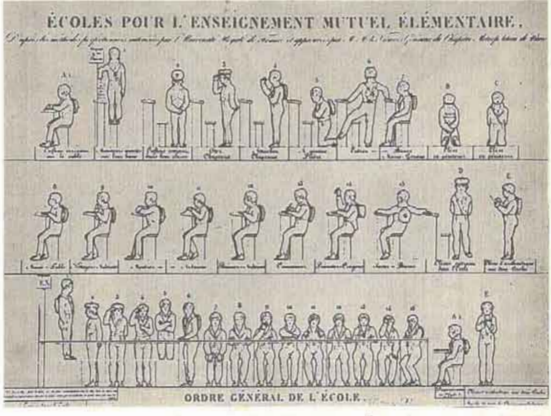






 کالج ناوار ترسیم و کنده کاری از فرانسوا نیکلا مارتینه، در حدود سال ۱۷۶۰. (مجموعهی تاریخی I.N.R.D.P.) ن. ک. به صفحهی ۱۷۹.

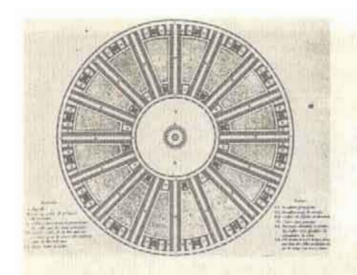


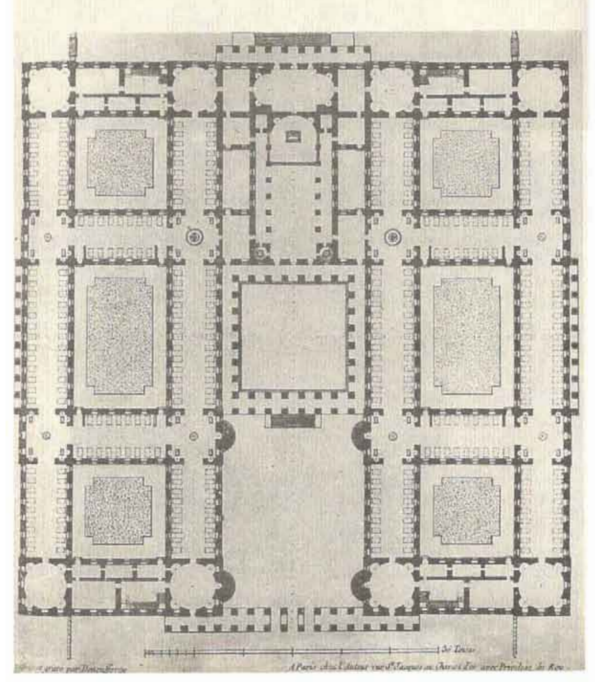


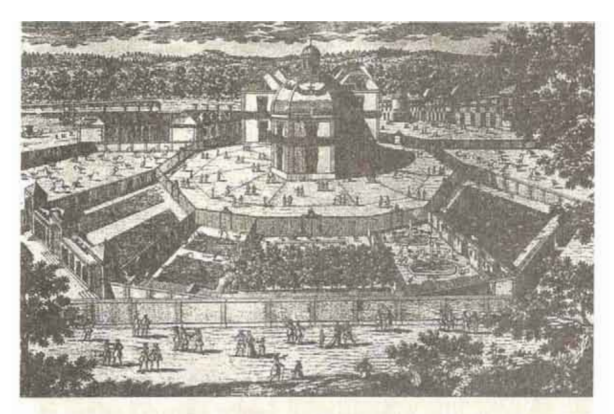
۱۰ و ۱۱. داخل مدرسهی آموزش متقابل، واقع در خیابان پور مائون، در زمان تمرین خط. لیتوگرافی هیپولیت لوکنت، ۱۸۱۸. (مجموعهی تاریخی I.N.R.D.P). ن.ک. به صفحهی ۱۸۵

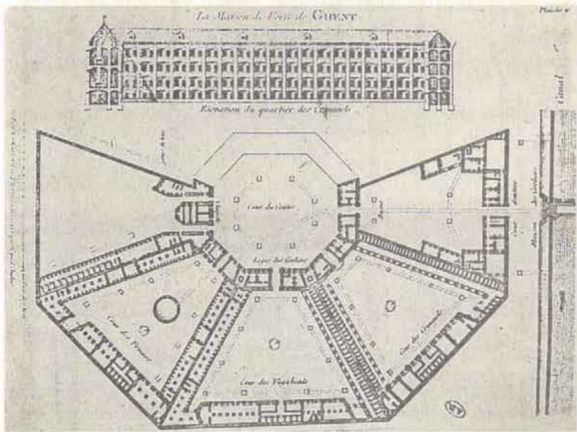
۱۲. ب. پرایه نقشهی بیمارستان، ۱۷۸۶. ن.ک. به صفحهی ۲۱۸.

17. ژ. ف. دو نوفورژ، نقشهی بیمارستان. مستجموعهی مستدمانی مسعماری (۱۷۸۰–۱۷۵۷). ن.ک. به صفحهی ۲۱۸.

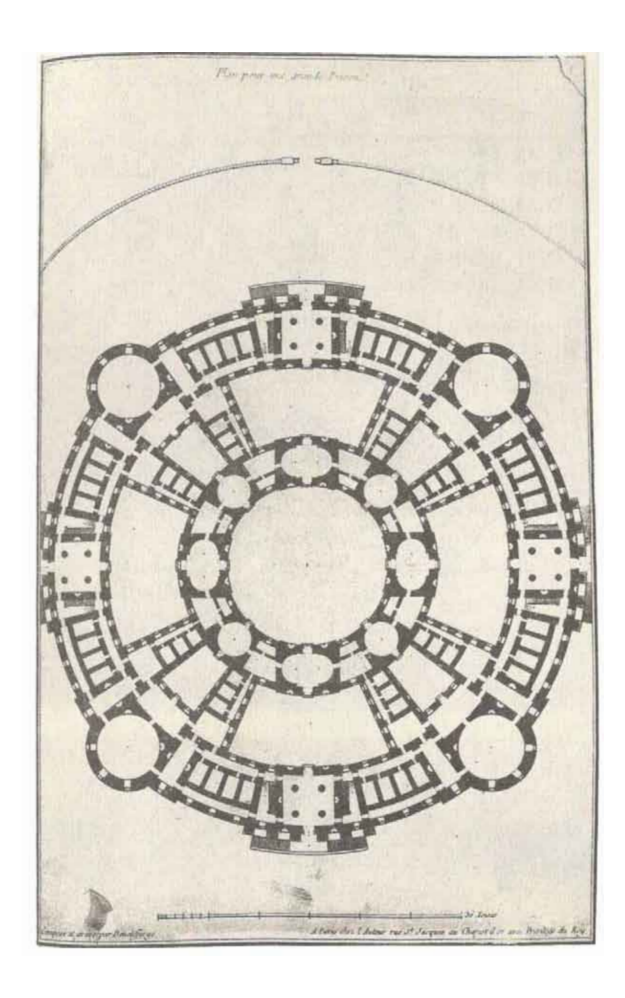


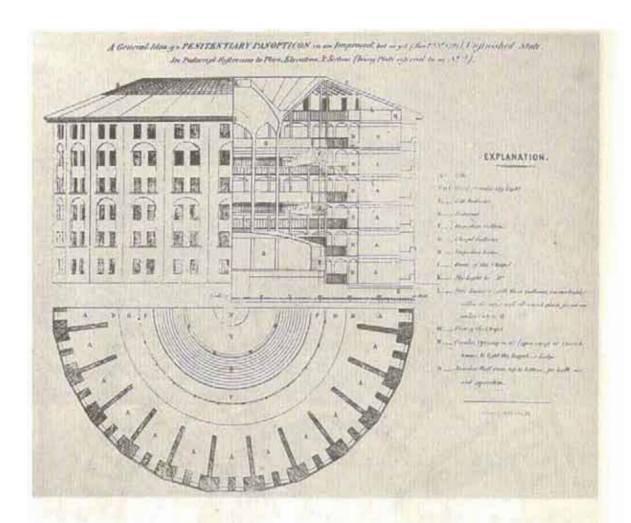




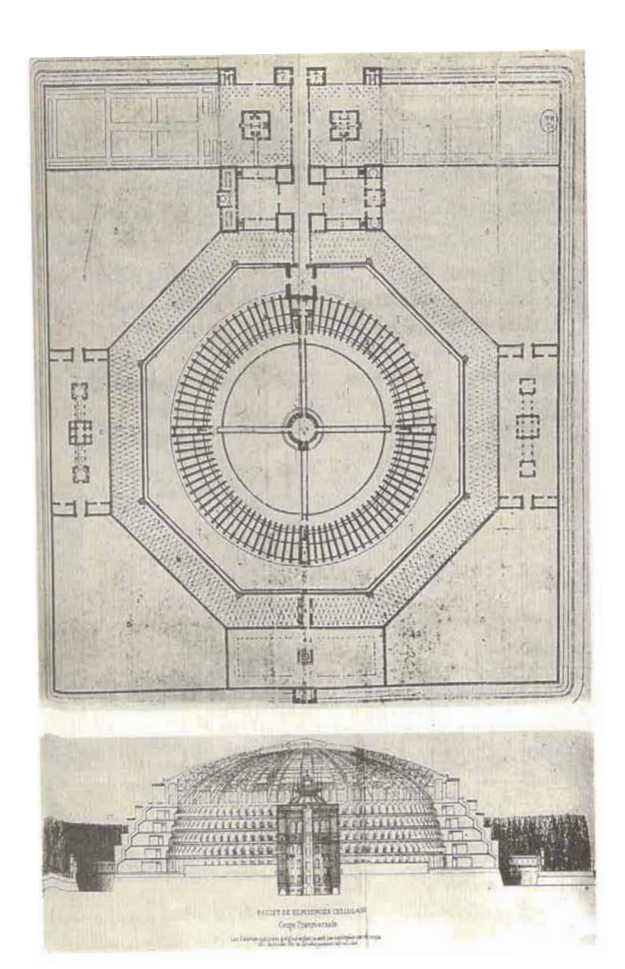


۱۴. باغ وحش ورسای در دوره ی لویی جهاردهم. کنده کاری آؤلین. ن. ک. به صفحه ی ۲۵۳. ایم ۱۵۴ نقشه ی زندان اعمال شاقه ی گان، ۱۷۷۳ ن. ک. به صفحه ی ۱۵۴. ۱۵۴. ایم ۱۵۴. ایم ۱۵۴. ایم ۱۵۴. ایم ۱۵۸. ایم سفحه ی ۲۱۸.

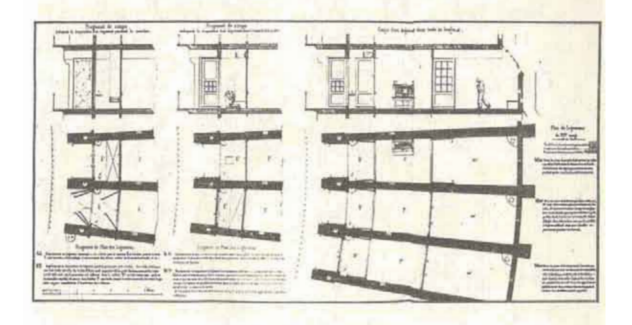




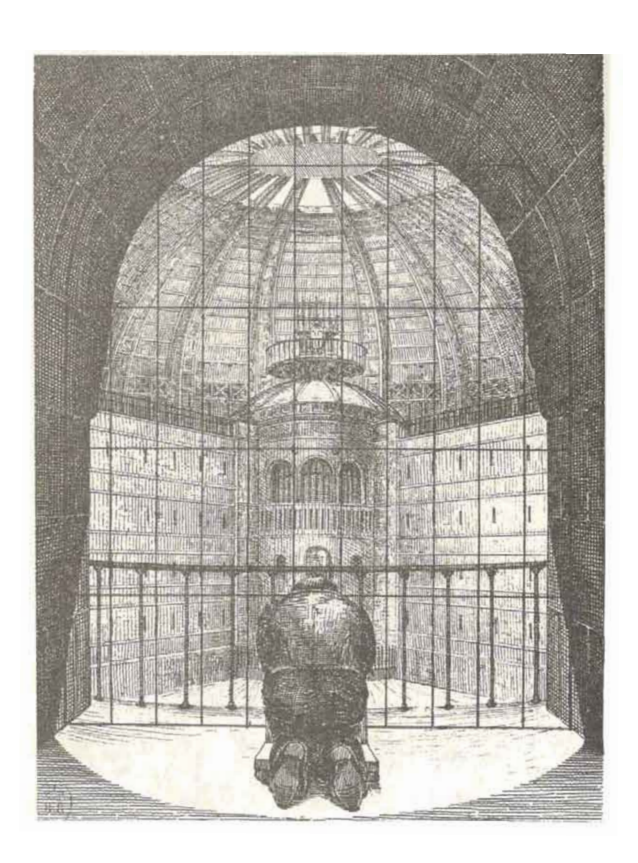
 ۱۷ ج. بنتام. نقشه ی صراسربین (پان اُپتیکن) (آثار چرمی بنتام، انتشار بورینگ. جلد جهارم. صفحه ی 173-172) ن. ک. به صفحه ی ۲۵۰.

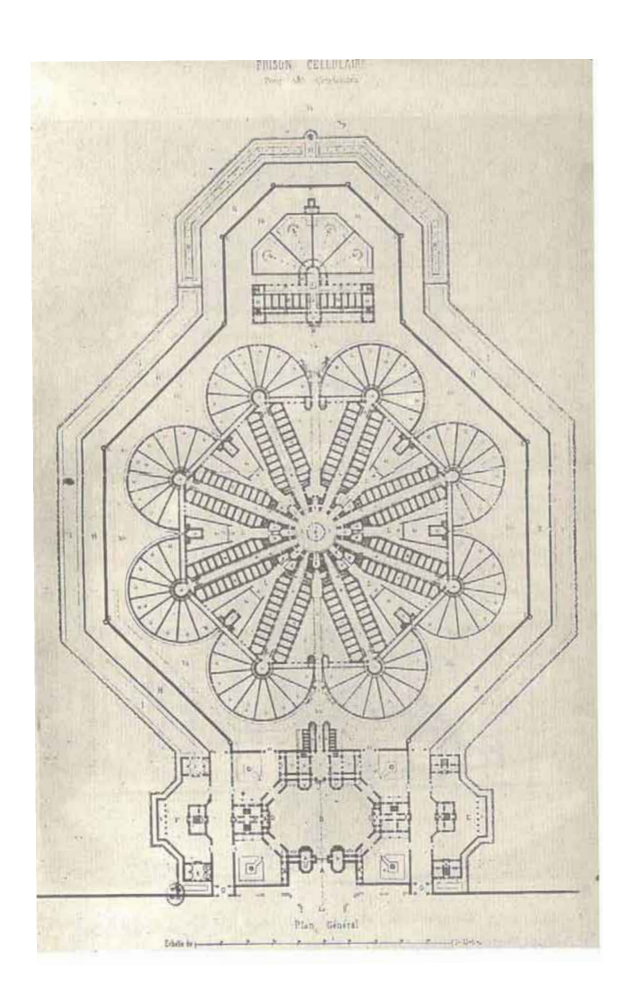


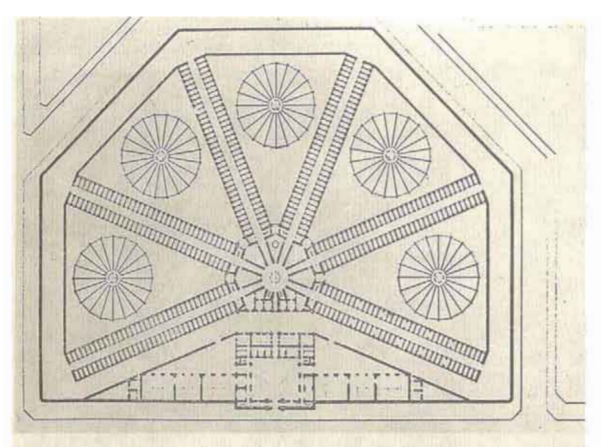
ه آن، هارو دروس نفشه ی ندامتگاه، ۱۸۴۰ نما و برش سلولها، ن. ک. به صفحه ی ۳۱۱. سلولها، ن. ک. به صفحه ی ۳۱۱. هر سلول شامل یک ورودی، یک اتاق، یک کارگاه و یک هواخوری. طی مراسم دعا در ورودی باز است و زندانی زانو زده است. (طرح مرکزی)



۲۱ من. هارو - رومن. نقشه ی ندامتگاه، ۱۸۲۰. یک زندانی در سلول خود در برابر برج مرکزی مراقبت مشغول دعا است. ن. ک. صفحه ی ۳۱۱.

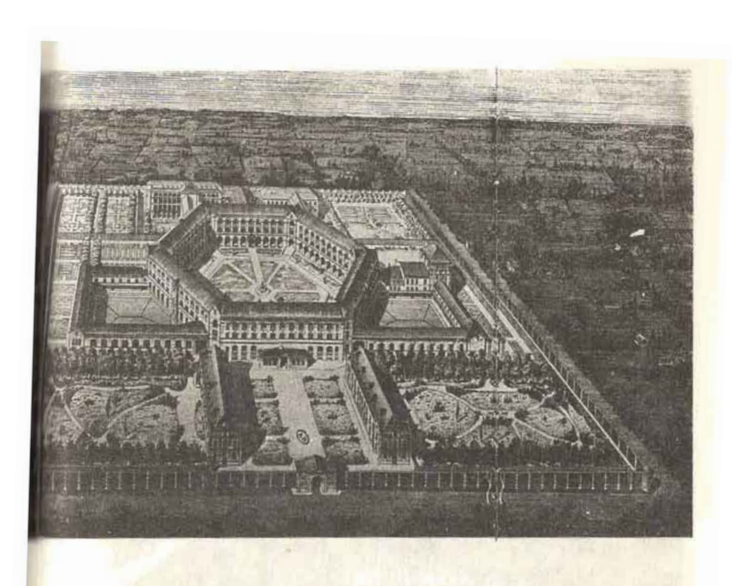




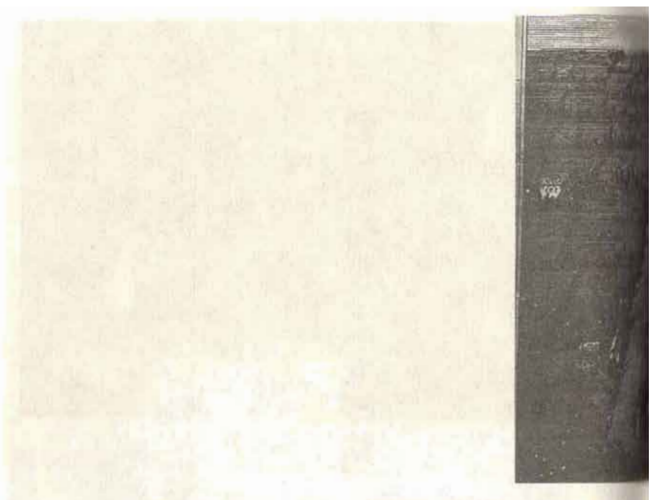


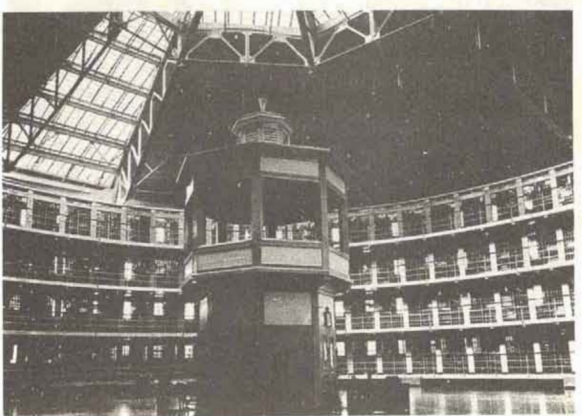


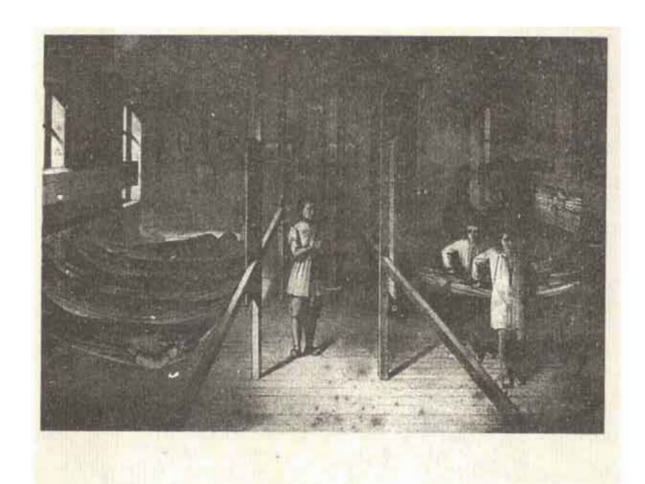
۲۲. آ. بلوثه، نقشدی زندان سلول دار برای ۵۸۵ محکوم، ۱۸۴۳. ن.ک. صفحهی ۳۱۱. ۲۳. نقشه ی زندان مازاس. ن.ک. صفحهی ۳۱۱. ۲۴. زندان پوئیت ژوکت. ن.ک. صفحه ی ۳۱۱.



۲۵. زندان مرکزی رِن در سال ۱۸۷۷. ن.ک. صفحهی ۳۱۱. ۲۶. داخل ندامتگاه ستیتویل، ایالات متحد، سدهی بیستم. ن.ک. صفحهی ۳۱۱.

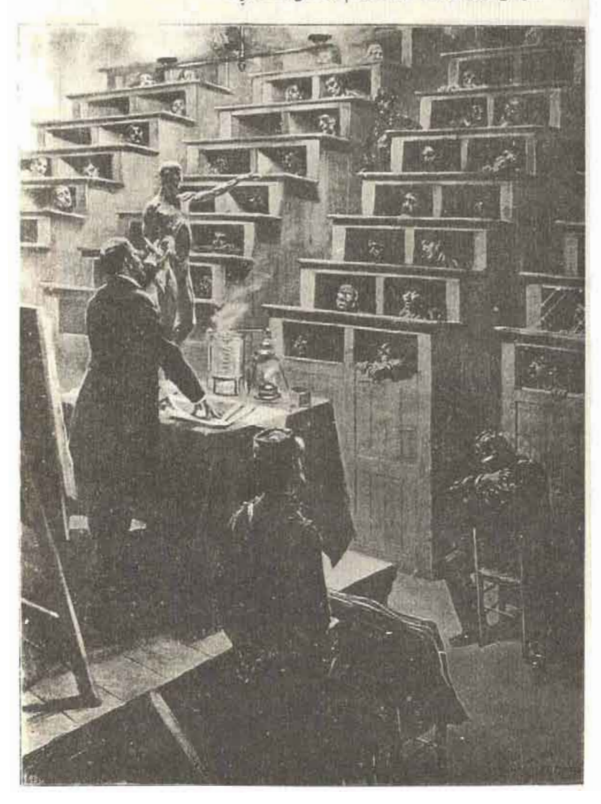


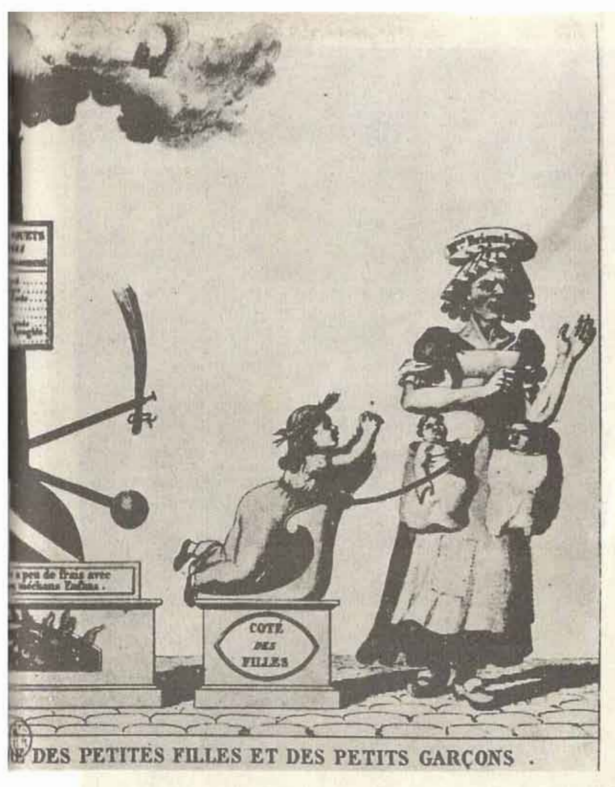




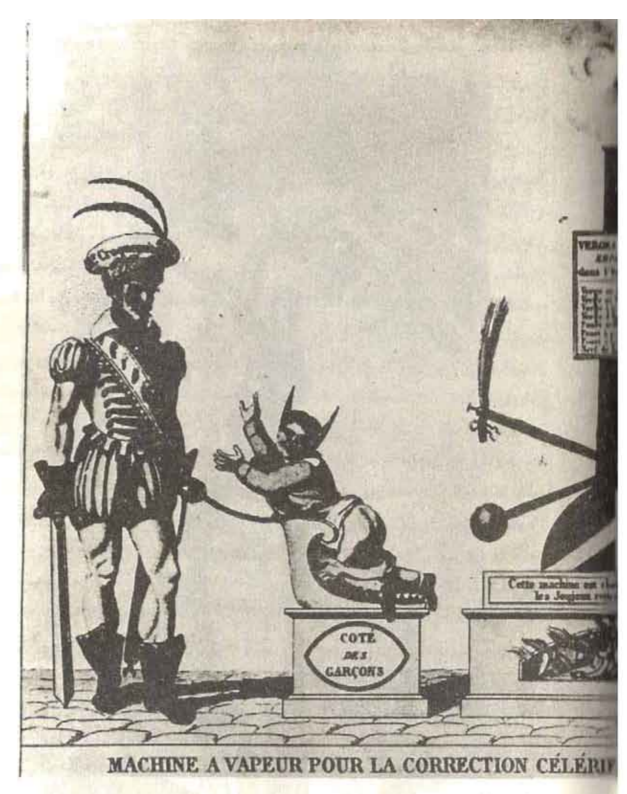
### ۲۷. هنگام خواب در کولوئی مِتره. ن. ک. صفحه ی ۳۷۰.

# ۲۸. کنفرانس درباردی زیانهای الکلیسم در سالن زندان فرن،

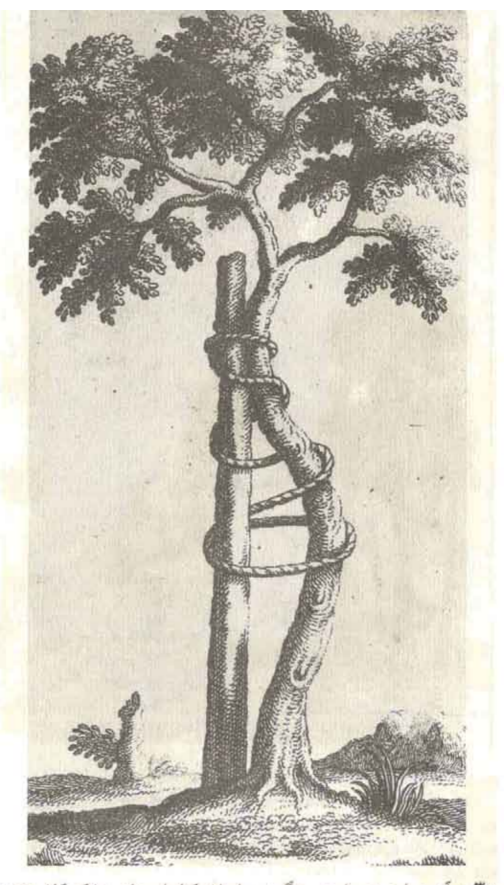




۲۹. ماشین بخار برای اصلاح سریع دختریچه ها و پسریچه ها. بدین وسیله به اطلاع پدران و مادران، عموها و دایی ها، عمه ها و خاله ها، مدیران و مدیره های شبانه روزی ها و به طور کلی تمامی کسانی که فرزندانی تبل، شنکمو، حرف نشتو، لوده، گستاخ، پرخاش گر، خبرچین، وزاج، بی دین یا با عیب های دیگر دارند، می رساند که آقای کرو چمیین و خانم بریکاترک در هریک از مراکز شهر داری شهر باریس یک ماشین شبیه آنچه در این تصویر آمده مستقر کرده اند و همه روزه در مؤسسه های خود از ظهر تا ساعت دو پذیرای تمامی فرزندان شروری هستند که به اصلاح شدن نباز دارند.



آقایان لوگرو [گرگ صفت]، روتوماگوی زغال قروش، مانوسان قن [شکمباره] و خانم ها پائیر قوربوز [ببر خشمگین] و گاناش بی رحم و بو آسان سواف [سیراب نشو]، از دوستان و خویشان آقای کروکمیتن و خانم بریکابرک با میلغ کمی ماشین های مشابهی را برای فرستادن به شهر ستان ها مستفر میکنند و خودشان برای نظارت بر کارگرد آنها مرتباً به شهر ستان ها سرمی زنند. بهای اندک اصلاح از طریق این ماشین بخار و نتایج شگفتانگیز آن والدین را منعهد میکند هرگاه که لازم باشد برای اصلاح رفتار بد فرزندان شان از این ماشین استفاده کنند. ما همچنین کودکان اصلاح نابذیو را در شبانه روزی نگداری میکنیم. غذای آنان نان و آب است.
نصوبر متعلق به پایان سده ی هجدهم (مجموعه ی ناریخی I.N.R.D.P).



۰ ۳۰ ن. آندری. ارتوپدی با هنر پیشگیری و اصلاح کژاندامی های بدن کودکان. ۱۷۴۹.

مدت زمانِ فرّار حفظ شد. بدین ترتیب، قدرت مستقیماً به زمان متصل می شود؛ قدرت کنترل بر زمان و استفاده از آن را تضمین می کند.

روشهای انضباطی یک زمانِ خطی پدید آوردند که لحظههای آن با یکدیگر ادغام می شوند، و به سمت نقطهای پایانی و ثابت جهت می گیرند. روی همرفته، یک زمان «تکاملی» [شکل گرفت]. اما باید یاداور شد که در همان برهه، تکنیکهای اداری و اقتصادیِ کنترل، یک زمانِ اجتماعیِ سـلسلهوار [سـریال] و جـهتمند و انباشتی را پدید آوردند: کشفِ تکامل در قالبِ «ترقی». تکنیکهای انتصباطی نیز سلسله های فردی را پدید آوردند: کشفِ تکامل در قالبِ «تکوین». این دو «کشفِ» بزرگ سده ی هجدهم، [یعنی] ترقی جامعهها و تکوین فردها، شاید همبستههای تکنیکهای نوین قدرت باشند، و به عبارتِ دقیق تر، همبسته های شیوه ی نوین ادارهی زمان و مفید ساختنِ آن، از رهگذر قسمتبندی، سِریکردن، ترکیب و جمعکردن. یک خُرده فیزیک و کلان فیزیکِ قدرت، گرچه نه امکانِ ابداع تاریخ (مدتهای مدید بودکه تاریخ دیگر نیازی به ابداع شدن نداشت)، بلکه امکانِ ادغام یک بُعدِ زمانی، واحد، پیوسته و انباشتی را در اِعمال کـنترلها و عـملی سـاختن سلطهها فراهم آوردند. تاریخمندی [historicité] تکاملی آنگونه که در این برهه ساخته شد \_و آنچنان عمیق ساخته شد که هنوز هم بسیاری آن را امری بدیهی مىدانند ـ با وجهى از عملكرد قدرت پيوند خوردهاست. بيشك، درست همانگونه که در گذشته، «تاریخ-بزرگداشت» وقایعنگاریها، تبارنامهها، پیکارهای درخشان، دورانِ حاکمیتها و صورت مجلسها برای مدتهای مدید به گونهی دیگری از قدرت پیوند خورده بود. «دینامیکِ» تکاملهای پیوسته به همراهِ تکنیکهای نوین انقیاد به تدریج جایگزین «توالی» رویدادهای رسمی شد.

در هر حال به نظر می رسد که خیر ده پیوستارِ زمانیِ فردیت تکوین، همانند فردیت سلول یا فردیت اندام، کاملاً معلول و ابژه ی انضباط است. و در مرکز این سِری کردنِ زمان می توان روشی را یافت که برای این سِری کردن همان نقشی را دارد که «جدول» بندی برای توزیع افراد و تقسیم سلولی داشت؛ یا همان نقشی که «مانور» برای اقتصادِ فعالیتها و کنترلِ اندامی [ارگانیک] داشت. این روش «تمرین» است. تمرین آن تکنیکی است که از رهگذر آن، کارهایی هم تکراری هم متفاوت اما همواره درجه بندی شده بر بدن ها تحمیل می شود. تمرین با سمت دهی رفتار به سوی یک

وضعیتِ پایانی، امکانِ تعیین همیشگی ویژگیهای فرد را میدهد، تعیین ویژگیهای فرد چه نسبت به این پایان، چه نسبت به افراد دیگر، و چه نسبت به نوعی خطسیر. بنابراین، تمرین در شکل تداوم و الزام، امکانِ رشد و مشاهده و كيفيّت سنجى را فراهم مىكند. تمرين پيش از آنكه اين شكل دقيقاً انضباطى را به خود بگیرد، تاریخی طولانی داشته است: تمرین را می توان در روشهای نظامی، دینی و دانشگاهی گاهی [به صورت] آیین آشنایی، مراسم آمادگی، تکرار نمایشی و آزمون ــ مشاهده كرد. سازماندهي خطي و همواره پيشروندهي تمرين و جريانِ تکوینی آن در طول زمان، دستکم در ارتش و مدرسه، با تأخیر وارد شد. بدون شک، تمرین خاستگاهی دینی داشت. در هر حال، بهنظر میرسد که ایدهی یک «برنامه»ی مدرسهای که کودک را تا پایان آموزش همراهی کند و سالبهسال و ماهبهماه، تمرینهای پیچیده تری را در برداشته باشد، نخست در یک گروه دینی بهنام برادرانِ زندگی مشترک ظاهر شد. ۱ [این تـمرینها]که بـهشدت الهـام گـرفته از رویْس بُرُوک و عرفانِ برخاسته از نواحی اطراف رود رن بودند، برخی از تکنیکهای معنوی را به آموزش الحاق کردند ــ و نه فقط به آموزش روحانیان، بلکه به آموزش صاحب منصبان و بازرگانان: موضوع كمال كه معلم نمونه [دانش آموزان را] به سمت آن هدایت می کرد، در این تمرین ها بدل شد به موضوع کسمال یافتن مقتدرانه ی دانش آموزان توسط استاد؛ تمرین های بیش از پیش سختگیرانهی زندگی زاهدانه به وظیفه هایی با پیچیدگی فزاینده که از اکتساب تدریجی دانش و رفتار خوب نشان داشتند بدل شدند؛ تلاش کل جماعت دینی در راه رستگاری به همیاری جمعی و همیشگی افرادی که نسبت به یکدیگر طبقهبندی شدهاند بدل شد. شاید روشهای زندگی و رستگاری در جماعت دینی هستهی اولیهی روشهایی باشند که هدف آنها تولید قابلیتهایی است که از لحاظ فردی سرشتنما باشند و از لحاظ جمعی مفید. ۲ تمرین در شکل عرفانی یا زاهدانهی خود، شیوهای بود برای نظم بخشیدن به

<sup>1.</sup> Cf. G. Godina Meir, Aus sources de la pédagogie des Jésuites, 1968, p. 160 et suiv.

۲. [این روشها] از رهگذر مدرسه هایی در لییژ، دُوانپُور، نُسوُل و وِزِل [انتقال یافت]؛ و نیز
 به کمک ژان سُتورْم و رساله ی او در سال ۱۵۳۸ برای سازمان دهی یک ژیمنازیوم [مدرسه] در

زمانِ اینجهانی برای رسیدن به رستگاری. به تدریج در تاریخ غرب، تمرین در عین حفظ برخی از ویژگی هایش، مفهومی وارونه یافت؛ و در خدمت مقتصدانه کردنِ زمانی زندگی، انباشتن آن در شکلی مفید، و اِعمال قدرت بر انسانها از رهگذر زمانی که بدین گونه سامان یافته بود قرار گرفت. تمرین از آنجاکه به عنصری در تکنولوژیِ سیاسی بدن و زمان بدل شده است، دیگر به سمت عالم بالا اوج نمی گیرد؛ بلکه به سمت انقیادی که هرگز به پایان خود نمی رسد میل می کند.

#### تركيب نيروها

«بیایید باکنارگذاشتنِ این پیشداوری قدیمی شروع کنیم که بر مبنای آن، نیروی یک دسته سرباز با افزایش شمار آنان افزایش می یابد. تمامی قوانین فیزیکی در مورد حرکت چیزی جز وهم و خیال نخواهند بود، اگر بخواهیم این قوانین را بر تاکتیک منطبق کنیم. ۱ از پایانِ سده ی هفدهم به بعد، مسئله ی تکنیکیِ پیاده نظام رهایی از قید الگوی فیزیکی توده[ی سربازان] بود. دسته ی سربازانِ مسلح به سرنیزه و موسکه ـ سلاحی کُند و نادقیق که نمی شد با آن نشانه گیری کرد و هدف را زد ـ یا مثل گوشت دم توب بودند یا به منزله ی دیوار یا سنگر عمل می کردند، نظیر «پیاده

← ستراسبورگ. نگاه کنید به:

Bulletin de la société d'histoire du protestanisme, t. XXV, p. 499-505.

باید یادآور شد که روابط میان ارتش و سازمان دینی و آموزش بسیار پیچیدهاست. می توان «دستهی ده نفری» [décurie] را که واحد ارتش روم بود، در صومعه های پیرو سنت بندیکت نیز یافت که در حکم واحدکار و بدون شک واحد مراقبتی بود. برادران زندگی مشترک نیز این واحد را وام گرفتند و به سازمان آموزشی شان انتقال دادند: دانش آموزان در گروه های ده نفری بودند. یسوعی ها در آرایش و سامان دهی کالجهای خود از همین واحد استفاده کردند و الگویی نظامی را در این آرایش از نو باب کردند. اما واحد دستهی ده نفری بعدها جای خود را به طرح به مراتب نظامی تر ردیف ها و ستون ها و صف ها داد.

1. J. A. de Guibert, Essai général de tactique, 1772, I, 18.

در حقیقت، این مسئلهی بسیار قدیمی به دلایلِ اقتصادی و تکنیکی یی که خواهیم دید دوباره در سده ی هجدهم مطرح شد؛ این «پیشداوریِ» مورد نظر را اغلب کسانی غیر از خودگیبر (و در میان اطرافیان فولار، پیره و مِنیل-دوران) به بحث گذاشته بودند.

نظام مخوف ارتش اسپانیا»؛ توزیع سربازان در این توده[ی سربازان] عمدتاً براساس پیشینه و شجاعتشان انجام میگرفت؛ مبتدی ترین سربازان در وسط جا میگرفتند و وظیفهی آنان این بود که سنگینی و حجم [دسته] را تأمین کنند و به دسته تراکم ببخشند؛ در جلو و گوشهها و جناحها [ی دسته]، شجاع ترین سربازان یا آنان که به مهارت شهره بودند جا می گرفتند. در طی دورانِ کلاسیک، گذار به مجموعهی کاملی از مفصل بندی های ظریف صورت گرفت. واحد ـ هنگ، گردان، دسته، و بعدها «لشکر۱» ـ به نوعی ماشین با قطعه های بسیار بدل شد که در تناسب با یک دیگر حرکت می کنند تا شکلی پیدا کنند و به نتیجهای خاص برسند. دلایل این جهش چه بود؟ برخي از اين دلايل اقتصادي بو دند: مفيد كردن هر فرد، و سودمند كردن آموزش و نگهداری و مسلح کردنِ دسته های سربازان؛ دادن حداکثر کارایی به هر سرباز که واحدی است ارزشمند. اما این دلایل اقتصادی تنها در کنار یک دگرگونی تکنیکی مى توانستند تعيين كننده باشند: ابداع تفنكِ فوزى ٢: [سلاحي] دقيق تر و سريع تر از موسکه، که به مهارت سرباز ارزش بیشتری میداد؛ چون با این سلاح بهتر میشد هدفی معین را نشانه گیری کرد، و می شد از قدرت تیراندازی فرد استفاده کرد؛ و در عوض، این تفنگ هر سرباز را به هدفی ممکن برای نشانه گیری بدل کرد، و از همین رو تحرک به مراتب بیشتری را [از هر سرباز] میطلبید؛ پس تفنگ فوزی موجب زوالِ تکنیکِ تودههای پُرشمار [سربازان] شد و جای این تکنیک را هنر توزيع واحدها و انسانها در طولِ خطوط گسترده و نسبتاً انعطافپذير و تحرکپذير گرفت. از همین رو یافتن روشی کامل ضروری شد [یعنی] روش حساب شده ی جاگیری های فردی و جمعی، جابه جایی های گروه ها یا عنصرهای منفرد، تغییر موضعها، و گذار از یک آرایش به آرایش دیگر؛ مختصر آنکه ابداع ماشینی ضروری شد که بنیان آن دیگر تودهی پُرشمار متحرک یا بی تحرک نباشد، بلکه بنیان آن هندسهی قسمتهای بخشپذیری باشد که واحد پایهای آن سرباز متحرک با تفنگ

۱. "division"، به آن معنایی که این واژه از سال ۱۷۵۹ در آن معنا به کار رفت.

می توان گفت که استفاده از تفنگ فوزی در کل پس از نبرد شناین کِرْک گسترش و عمومیت بافت.

فوزی او است؛ او بدون شک، زیربخشهای خود سرباز [عبارت بود از] حرکتهای حداقل، زمانهای کنشهای پایهای، خُردهمکانهای اشغال شده یا طی شده.

همچنین ساختنِ یک نیروی تولیدی که اثر آن باید از مجموع نیروهای اولیهی تشکیل دهنده ی آن بیشتر باشد نیز همین مسائل را پیش می کشد: «کارِ ترکیبیِ روزانه در مقایسه با مقدارِ مساوی از کارهای روزانه ارزش مصرف بیشتری تولید می کند، و در نتیجه، زمان کار ضروری برای تولید یک اثر مفیدِ مشخص را کاهش می دهد. \* کار ترکیبی روزانه به نیروی مولد بیشتری دست می یابد چون قدرت مکانیکی کار را افزایش می دهد، فضای فعالیت خود را در مکان وسیع تری می گستراند یا عرصه ی تولید را نسبت به مقیاس تولید فشرده تر می سازد، و در برهههای بحرانی تعداد بیشتری از نیروی کار را بسیج می کند... نیروی مولدِ خاص کار ترکیبی روزانه عبارت است از نیروی اجتماعی کار یا نیروی کار اجتماعی این نیرو زاده ی خودِ همکاری است. «

بدین ترتیب، ضرورت جدیدی سربراورد که انضباط باید به آن پاسخ می داد: ساختن ماشینی که اثر آن با اتصال هماهنگ و سازمان یافته ی قطعه های اولیه ی تشکیل دهنده ی این ماشین به حداکثر برسد. دیگر انضباط صرفاً هنر توزیع بدن ها، استخراج زمان از آن ها و انباشتن زمان آن ها نبود، بلکه هنر ترکیب نیروها برای دستیابی به دستگاهی مؤثر و کارا بود. این ضرورت [جدید] به چند شیوه بیان شد.

۱. در مورد این اهمیت هندسه نگاه کنید به ژ. دو بُوزُبُر: «علم جنگ در اساس هندسی است... آرایش یک گُردان و یک گُردان سواره نظام در سرتاسر جبهه و در چنین بلندی هایی نتیجهی هندسه ی عظیمی است که هنوز ناشناخته است»

J. de Beausobre, Commentaires sur les defenses des places, 1757, t. II, p. 307. \* این قسمت نقل قول از مارکس در منن اصلی نیامده است اما در ترجمه ی انگلیسی نقل شده است..م.

<sup>2.</sup> K. Marx, Le Capital, Livre I, 4e section, chap. XIII.

مارکس بارها بر تشابه مسائل مربوط به تقسیم کار و مسائل مربوط به تاکنیک نظامی تأکید کرده است. برای مثال: «همانگونه که نیروی تهاجمیِ یک گُردان سواره نظام یا نیروی تدافعی یک هنگ سواره نظام با مجموع نیروهای تک تک افراد متفاوت است، مجموع نیروهای مکانیکی کارگران منفرد نیز با نیروی مکانیکی یک به هنگام کار دسته جمعی و همزمانِ آنها در عملکردی واحد و مشترک انکشاف می یابد تفاوت دارد.» (همان جا.)

۱. بدن منفرد به عنصری بدل شد که می شد آن را در مکانی جا داد، به حرکت انداخت، و به بدنهای دیگر متصل کرد. متغیرهای اصلی یی که بدن را تبیین می کردند دیگر شجاعت یا نیروی آن نبود؛ بلکه مکانی بود که بدن اشغال می کرد، فاصلهای که مسی پوشاند، و قاعدهمندی و نظم درستی که مطابق با آنها جابه جایی هایش را انجام می داد. سرباز پیش از آنکه شجاعت یا افتخار باشد و بیش از هر چیز دیگر، بخشی از مکان متحرک بود. گیبر ویژگیهای سرباز را این چنین توصیف میکند: «وقتی او سلاح بر دوش دارد، بیشترین قطر بدن او، از یک طرف تا طرف دیگر، دوپا و بیشترین عرض بدن او، یعنی از سینه تا پشت، حدود یک پا است که باید به آن یک پای دیگر نیز افزود که فاصلهی میان او و سرباز بعدی است؛ و بدین ترتیب هر سرباز با هر طرف دویا فاصله دارد و اینچنین می توان به تعداد صفهای یک دستهی پیادهنظام درحال جنگ، فضاینی راکه آنها چه در جلو و چه در عمق اشغال میکنند تعیین کرد.» ۱ این تقلیل [réduction] کارکردی بدن است. و نیز گنجاندن این بدن قطعه [بدن بهمنزلهی یک قطعه] در کل مجموعهای که این بدن ـ قطعه به آن متصل شده است. سرباز که بدن اش تربیت می شد تا قعطه به قطعه در عملیاتی تعیین شده عمل کند، میبایست بهنوبهی خود عنصری را در یک سازوکار با سطحی متفاوت شکل دهد. سربازان را نخست باید «تک تک، سپس دو تا دو تا و متعاقباً در تعداد بیشتر آموزش داد... برای بهدست گرفتن سلاح باید توجه کرد که وقتى سربازان گرفتن سلاح را تكتك آموزش ديدند، آنگاه دوبهدو اينكار را انجام دهند و به نوبت جایشان را با هم عوض کنند تا سرباز سمت چپ یاد بگیرد که خود را با سرباز سمت راست هماهنگ کند.» <sup>۲</sup> و بدین ترتیب، بدن بهمنزلهی قطعهای از یک ماشین چند قطعهای ساخته شد.

۲. انضباط باید سِریهای گوناگونِ توالیِ زمانی راکه آنها نیز قطعههایی از همان ماشین اند ترکیب کند تا زمانی مرکب را شکل دهد. زمانِ هر بدن باید با زمان بدنهای دیگر منطبق باشد به طوری که بتوان حداکثر کمیّتِ نیروها را از هر بدن استخراج و در محصولی بهینه ترکیب کرد. بنابراین، سِروان دستگاهی نظامی را

<sup>1.</sup> J. A. de Guibert, Essai général de tactique, 1772, t. I, p. 27.

۲. فرمانِ ۶ مه ۱۷۵۵ در مورد تمرینِ پیادهنظام.

تصویر می کرد که سرتاسر قلمرو کشور را بیوشاند و هر فرد بی وقفه اما به شیوه ای متفاوت و مطابق با بخش متحول، [یعنی] توالی تکوینی یی که فرد خود را در آن می یابد، در این دستگاه نظامی مشغول باشد. با آموزش حرفهی نظامی به کودکان در «قلعههای نظامی»، می توان زندگی نظامی را از پایین ترین سن آغاز کرد و آن را در همان قلعهها به آخر رساند و در تمام طول این دوران، کهنهسربازان تا دم مرگ، به کودکان آموزش می دهند، سربازان تازه کار را تمرین نظامی می دهند، تمرینهای سربازان را سرپرستی میکنند، بر سربازان در حین انجام کارهایی در جهت منافع عمومی نظارت میکنند و، در نهایت، هنگامی که دستههای سربازان در مرزها مشغول جنگاند، این کهنه سربازان نظم را بر کشور حاکم میکنند. می توان از لحظه لحظهی زندگی نیروها را استخراج کرد به شرط آنکه بتوان هر لحظه را از لحظههای دیگر متمایز کرد و آن را با لحظههای دیگر ترکیب کرد. بههمین ترتیب، در کارگاههای بزرگ، از کودکان و سالمندان استفاده می کردند؛ چون کودکان و سالمندان از توانایی های اولیه ای برخوردارند و به همین دلیل دیگر ضرورتی نداشت که از کارگرانی که قابلیتهای بسیار دیگری دارنید استفاده شود؛ بهعلاوه، کودکان و سالمندان نیروی کار ارزان بودند؛ و سرانجام اینکه کودکان و سالمندان با کارکردن دیگر سربار کسی نبودند. یکی از مأموران مالیاتی در مورد مؤسسهی آنیژه چنین میگوید: «انسانهای کارگر می توانند از دهسالگی تا سالخوردگی در این کارخانه منابعی را علیه بیکارگی و بینوایی حاصل از آن بیابند.» اما این انطباقِ توالیهای زمانی متفاوت بدون شک در آموزش ابتدایی با بیشترین ظرافت انجام گرفت. از سدهی هفدهم تا زمانِ متداول شدنِ روش لَنْکَستر در ابتدای سدهی نوزدهم، ساعتِ مرکب مدرسهی آموزش متقابل چرخدنده به چرخدنده ساخته شد: به بـزرگترین دانش آموزان نخست وظیفهی مراقبتِ صرف، سپس وظیفهی کنترلِ کار، و پس از آن وظیفهی آموزش سپرده میشد؛ بهطوری که در نهایت، همهی وقتِ تمامی دانش آموزان یا به آموزش دادن یا به آموزش گرفتن سپری می شد. مدرسه به دستگاهی برای یادگیری بدل شد، دستگاهی که در آن هر دانش آموز و هر سطح و هر

۱. *آژووئن،* گزارش در مورد حوزهی مالی تور؛ نقل شده در

P. Marchegay, Archives d'Anjou, t. II, 1850, p. 360.

لحظه اگر به گونه ای بایسته با هم ترکیب می شدند، همواره در فرایند عمومی آموزش مورد استفاده قرار می گرفتند. یکی از هوادارانِ بزرگ مدارسِ آموزش متقابل معیارِ این ترقی را این چنین ارائه می دهد: «در مدرسه ای با ۳۶۰ دانش آموز، معلمی که می خواهد در طول یک جلسه ی سه ساعته، به هر یک از دانش آموزان به نوبت آموزش دهد نمی تواند بیشتر از نیم دقیقه با هر یک از دانش آموزان کار کند. در روش جدید، همه ی ۳۶۰ دانش آموز، هر یک به مدت دو ساعت و نیم، می نویسند، می خوانند یا حساب می کنند.» ۱

۳. این ترکیب به دقت اندازه گیری شده ی نیروها مستلزم نظام دقیق فسرماندهی است. تمامي فعاليتِ فردِ منضبط بايد با فرمانهايي كه تأثير و كارايي شان بر اختصار و وضوح استوار است تقطيع شود و تداوم يابد؛ دستور نبايد توضيح داده يا حتا ضابطه بندی شود؛ بلکه باید رفتار مورد نظر را موجب شود و بس. از معلم انضباط تا آن کسی که از او تبعیت میکند، یک رابطهی نشانه گذاری برقرار است: فهمیدنِ فرمان مدنظر نیست، بلکه باید مطابق رمزی کم و بیش ساختگی و از پیش تعیین شده، فرمان را دریافت کرد و بی درنگ به آن پاسخ داد. جا دادنِ بدنها در جهانی کوچک از نشانه ها که به هر یک از این نشانه ها یک پاسخ اجباری و تنها یک پاسخ مربوط است: تکنیکِ تربیتی یی که «کوچکترین تصور و کوچکترین زمزمهای را مستبدانه طرد میکند»؛ سرباز منضبط «از هر فرمانی که به او داده می شود اطاعت میکند؛ اطاعت او سریع و کورکورانه است؛ هر نمودی از نافرمانی یاکوچک ترین تأخیر جرم محسوب می شود». ۲ تربیت بچهمدرسهای ها باید به همین شیوه انجام گیرد: [استفادهی] اندک از کلمه ها، بدون توضیح، تا حد سکوت کامل که فقط با نشانه ها شكسته شود \_ [يعنى با] زنگها، كفزدن، ايما و اشارهها، نگاهِ صرفِ معلم، يا آن اسباب کوچک چوبی یی که برادرانِ مدرسههای مسیحی از آن استفاده میکردند و نام به حد اعلا سرشت نمای «علامت» را بر آن نهاده بودند؛ این اسباب می بایست با اختصارِ ماشینی خود، هم حامل تکنیک فرماندهی باشد و هم حامل اخلاقِ اطاعت. «اولین و اصلی ترین کاربرد علامت آن است که تنها با یک ضربهی آن، نگاه

۱. ساموئل برنار، گزارش ِ ۳۰ اکتبر ۱۸۱۶ به جامعهی آموزش ِ متقابل.

<sup>2.</sup> L. de Boussanelle, Le Bon Militaire, 1770, p. 2.

همهی دانشآموزان متوجه معلم میشود و توجه آنان به آنچه معلم میخواهد به آنان یاد دهد جلب میشود. بنابراین، هر بار که معلم بخواهد توجه بچهها را جلب كند يا تمريني را متوقف كند، تنها يك ضربه [با علامت] ميزند. يك دانش آموز خوب هر بار که صدای علامت را می شنود می پندارد که صدای معلم یا حتا صدای خداوند را شنیدهاست که او را به نام صدا می زند. آنگاه او در شور و احساس ساموثل جوان سهیم میشود و در اعماق روح خود به همراه او میگوید: بار خدایا، من این جایم.» دانش آموز باید رمز علامتها را یادگرفته باشد و بهطور خودکار به هریک از علامتها پاسخ دهد. «پس از خواندنِ دعا، معلم درحالی که به دانش آموزی که میخواهد او دعا را بخواند نگاه میکند یک ضربه با علامت میزند تا دانش آموز شروع کند. معلم برای متوقف کردن دانش آموزی که روخوانی میکند نیز یک ضربه با علامت مىزند... اگر اين دانش آموز يك حرف يا هجا يا كلمه را اشتباه تلفظ كند، معلم دو ضربهی پیاپی و سریع با علامت میزند تا دانش آموز آن را دوباره بخواند. اگر دانش آموز پس از سرگرفتن خواندن، از آن کلمهای که اشتباه تلفظ کرده شروع نکند، چرا که چند کلمهی بعد از آن را نیز خواندهاست، معلم سه ضربهی متوالی می زند به نشانهی آنکه دانش آموز چند کلمه به عقب برگردد و تا زمانی که دانش آموز آن کلمه یا هجا را پیدا نکند، معلم همچنان به زدنِ علامت ادامه می دهد.» ا مدرسهی آموزش متقابل به این کنترلِ رفتارها به کمک نظام نشانه هایی که می بایست بی درنگ به آنها پاسخ داده شود، بهای بهمراتب بیشتری داد. حتا دستورهای شفاهی هم می بایست مثل عنصرهای نشانه گذاری عمل کند: «سرجای خود در نیمکتها. با کلمههای سرجای خود، بچهها دست راستشان را با ضربه روی میز میزنند و یک پای شان را از نیمکت رد میکنند؛ با کلمه های در نیمکت ها، بچه ها پای دیگر شان را نیز رد میکنند و مقابل لوحهای شان می نشینند... لوحها در دست. با کلمه ی لوحها بچهها دست راستشان را به سمت ریسمانی که به میخ روبهروشان متصل است و لوح با آن آویخته می شود می برند و با دست چپ لوح را از وسط میگیرند؛ با

<sup>1.</sup> J. -B. de La Salle, Conduite des Écoles chrétiennes, 1828, p. 137-138.

همچنین نگاه کنید به:

Ch. Demia, Règlements pour les école de la ville de Lyon, 1716, p. 21.

کلمهی در دست، بچهها لوح را از میخ جدا میکنند و روی میز قرار میدهند.» <sup>۱</sup> به اختصار می تو ان گفت که انضباط از بدنهای تحت کنترل اش چهار نوع فردیت، یا بهعبارت دقیق تر، یک فردیت با چهار و یژگی ساخت: فردیت سلولی (از رهگذر بازى توزيع مكانى)، فرديت اندامي [ارگانيك] (از رهگذر ضابطه گذاري فعاليتها)، فردیت تکوینی (از رهگذر انباشتن زمان)، و فردیت ترکیبی (از رهگذر ترکیب نیروها). و برای این کار، انضباط چهار تکنیکِ بزرگ را به کار بست: جدولها را ترتیب داد؛ مانورها را تجویز کرد؛ تمرینها را تحمیل کرد؛ و سرانجام، بهمنظور تركيب نيروها، «تاكتيكها» را سامان داد. بدون شك، تاكتيك عالى ترين شكل روش انضباطی است، هنری که با بدنهای جا داده شده و فعالیتهای ضابطه گذاری شده و صلاحیتهای آموزش داده شده، دستگاههایی میسازد که در آنها، تولید نیروهای گوناگون از رهگذر ترکیب حساب شدهی نیروها، افنزایش می یابد. نظریه پردازان سدهی هجدهم در این دانش، بنیانِ عمومی هرگونه روش نظامی را میدیدند، یعنی از کنترل و تمرین دادنِ بدنهای فردی گرفته تما استفاده از نیروهای خماص در درهمبافته ترین کثرت ها. معماری و کالبدشناسی و مکانیک و اقتصادِ بدن انضباطی: «از دید بیشتر نظامیان، تاکتیک فقط شاخهای از علم گستردهی جنگ است؛ از دید من، تاکتیک پایهی این علم است؛ تاکتیک خودِ این علم است، چون تاکتیک ساختن دستههای سربازان، نظم دادن به آنها، حرکت دادنِ آنها و وادار کردنشان به جنگ را تعلیم می دهد؛ چون فقط تاکتیک می تواند کمبود تعداد را ترمیم و جبران کند، و تعداد بسیار را اداره کند؛ و سرانجام این تاکتیک است که شناخت از انسانها، سلاحها، تنشها و موقعیتها را در بر میگیرد، چون تمام این شناختهای گردآمده

[نشریه برای آموزش ابتدایی، آوریل ۱۸۱۶]. نگاه کنید به:

<sup>1.</sup> Journal pour l'instruction élémentaire, Avril 1816

R. R. Tronchot, L'enseignement mutuel en france, thèse dactylographiée, I. رساله ای که در آن ترونشو محاسبه کرده بود که دانش آموزان باید روزانه بیش از ۲۰۰ فرمان دریافت کنند (البته بدون محاسبهی دستورهای استثنایی)؛ فقط برای صبح، ۲۶ فرمان با کلام، ۲۳ فرمان با نشانه ها، ۳۷ ضربه ی زنگ و ۲۴ بار سوت کشیدن که در کل می شود در هر سه دقیقه یک صدای زنگ یا سوت.

است که باید آن حرکتها را تعیین کنند.» اید: «این واژه [ی تاکتیک]... ایده ی موقعیت افراد تشکیل دهنده ی یک دسته سرباز نسبت به موقعیتِ دستههای متفاوتِ سربازانِ تشکیل دهنده ی یک ارتش، و ایده ی حرکتهای دسته ها و عملیات شان و مناسبات میان دسته ها را ارائه می دهد.» ۲

ممكن است جنگ بهمنزلهي استراتژي، تداوم سياست باشد. اما نبايد فراموش کرد که «سیاست» اگر نه به منزله ی تداوم دقیق و مستقیم جنگ، دست کم به منزله ی تداوم الگوی نظامی درک شده است، الگویی که در حکم شیوه ای بنیادین برای جلوگیری از اغتشاش و بینظمی مدنی است. سیاست به منزله ی تکنیک [حفظِ] صلح و نظم داخلی، در پی به کار بستن آرایش ارتش کامل، تودهی منضبط، دستهی مطیع و مفید، و هنگِ در اردو، در میدانها، در مانور و در تمرین بودهاست. در کشورهای بزرگ سدهی هجدهم، بدون شک ارتش به این دلیل ضامن صلح مدنی بود که نیرویی واقعی و شمشیری همواره تهدیدگر بود، و نیز به این دلیل که ارتش یک تکنیک و دانش بود، تکنیک و دانشی که می شد طرح آن را بر پیکر اجتماعی فرا افكند. اگر یک رشتهی سیاست جنگ وجود داشته باشد که از خلال استراتژی بگذرد، پس یک رشتهی ارتش-سیاست نیز وجود دارد که از خلال تاکتیک میگذرد. این استراتژی است که امکان می دهد جنگ را به منزلهی شیوهی ادارهی سیاستِ میان دولتها درک کنیم؛ و این تاکتیک است که امکان می دهد ارتش را به منزلهی بنیانی برای حفظ عدم جنگ در جامعهی مدنی درک کنیم. عصر کلاسیک شاهد تولدِ استراتوی بزرگ سیاسی و نظامی بود، استراتوی یی که بر مبنای آن، کشورها نیروهای اقتصادی و جمعیتی شان را در برابر یکدیگر به صف کشیدند؛ اما عصر کلاسیک همچنین شاهد تولدِ تاکتیکِ دقیقِ نظامی و سیاسی بود، تاکتیکی که از رهگذر آن، كنترلِ بدنها و نيروهاي فردي دركشورها إعمال شد. طي اين دوره، «نظامي» ـ نهاد نظامی، شخص نظامی و علم نظامی که از آنچه در گذشته با عنوان «جنگاور» («L'homme de guerre»] تـوصيف مـى شد بسيار مـتفاوت بـودند ــ بـهدقت مشخص شد، [آن هم] در نقطهی اتصالِ میان جنگ و غریو نبرد از یکسو، و نظم و

<sup>1.</sup> J. A. de guibert, Essai général de tactique, 1772, p. 4.

<sup>2.</sup> P. Joly de Maizeroy, Théorie de la guerre, 1777, p. 2.

سکوتِ مطیعانه ی صلح از سوی دیگر. تاریخنگارانِ اندیشه ها معمولاً رؤیای جامعه ای کامل را به فیلسوفان و حقوق دانان سده ی هجدهم نسبت می دهند؛ اما یک رؤیای نظامیِ جامعه نیز وجود داشته است؛ مرجع اصلی این رؤیا نه وضعیتِ طبیعی بلکه چرخ دنده های به دقت مطیع شده ی یک ماشین، نه قرار داد اولیه بلکه اجبارهای همیشگی، نه حقوق بنیادین بلکه تربیتِ تا بی نهایت پیشرونده، نه خودکار بود.

گیبر می گوید: «انضباط باید ملی شود». «کشوری که من تصویر می کنم مدیریتی ساده و استوار دارد و بهراحتی می توان بر آن حکومت کرد. این کشور شبیه آن ماشینهای بزرگی است که با قطعههایی دارای پیچیدگی اندک، فرآورده آیی بزرگ تولید می کنند؛ نیروی این کشور از نیرویش، و کامیابی آن از کامیابی اش زاده می شود. زمان که همه چیز را ویران می کند قدرت آن را افزایش می دهد. این کشور بر این پیشداوری عامیانه که امپراتوریها از قانونِ بی چون و چرای زوال و انحطاط پیروی می کنند مهر بطلان می کوید. (رژیم ناپلتونی و به همراه آن، آن شکل از کشور که به این رژیم دوام بخشید [از ما] دور نیست، و نباید فراموش کرد که این رژیم را حقوق دانان و نیز سربازان، اعضای بلند پایهی شورای دولتی و افسرانِ جزء، قانون و مردان جنگ فراهم آوردند. مرجع رومی یی که این شکل گیری با آن همراه بود، این شاخص دوگانه را با خود داشت: شهروندان و لژیونرها، قانون و مانور. در همان هنگام که حقوق دانان یا فیلسوفان در قرارداد [اجتماعی]، در جست وجوی الگویی بنیانی برای ساختن یا بازسازی پیکر اجتماعی بودند، نظامیان، و به همراه آنان، تکنیسینهای انضباط روشهایی را برای اجبار فردی و جمعی بدنها تدارک می دیدند.

<sup>1.</sup> J. A. de Guibert, Essai général de tactique, 1772, Discours préliminaire, p. XXIII-XXIV.

نگاه کنید به آنچه مارکس در سورد ارتش و شکلهای جامعهی بورژوایی گفت (نامه به انگلس، ۲۵ سپتامبر ۱۸۷۵).

#### فصل دوم

### شيوههاي تربيت خوب

والهاوزن در همان ابتدای سدهی هفدهم، از «انضباط سخت» بهمنزلهی هنر «تربیت خوب» سخن گفت. ۱ قدرت انضباطی قدرتی است که کارکرد اصلی آن نه تلکه کردن و خراجگیری بلکه «تربیت کردن» است؛ یا بیشک، تربیت کردن برای خراجگیری بهتر و تلکه کردن بیشتر. قدرت انضباطی نیروها را به یکدیگر پیوند نمی دهد تا آنها را کاهش دهد؛ بلکه نیروها را به گونهای به یکدیگر پیوند می دهد که آنها را افزایش دهد و از آنها استفاده کند. قدرت انضباطی به جای آنکه همهی تابعهایش را در قالب یک تودهی متحدالشکل واحد در آورد، آنها را جدا میکند، تحلیل میکند، تفاوتگذاری میکند، و روشهای تجزیه گر خود را تا [تعیین] خصوصیتهای فردی لازم و کافی پیش می برد. قدرت انتضباطی جمعیتهای متحرک، درهم برهم و بی فایده ی بدن ها و نیرو ها را به صورت کثرت هایی از عنصرهای فردی «تربیت» می کند \_ خُرده سلولهای مجزا، خودگردانی های اندامی [ارگانیک]، اینهمانی ها و پیوستگیهای تکوینی، و قطعههای ترکیبی. انضباط فردها را «میسازد»؛ انـضباط تکنیک ویژه ی قدرتی است که فردها را هم به منزله ی ابژه ها و هم به منزله ی ابزارهای إعمال خود در نظر می گیرد. این قدرت قدرتی فاتح نیست که به دلیل افراطِ خود بتواند به قدرت برترش ببالد؛ بلکه قدرتی است فروتن و ظّنبرانگیز که همچون اقتصادی محاسبه شده اما همیشگی عمل می کند. این حالت ها و این شیوه ها در

<sup>1.</sup> J. J. Walhausen, L'Art militaire pour l'infanterie, 1615, p. 23.

مقایسه با آیینهای باشکوه قدرت پادشاهی یا دستگاههای عظیم کشور، حالتهایی متواضعانه و شیوههایی خُردند. و دقیقاً همین حالتها و شیوهها بودند که به تدریج این شکلهای بزرگ را تسخیر کردند، سازوکارهای آنها را تغییر دادند و روشهای خود را بر آنها تحمیل کردند. دستگاه قضایی گریزی از این هجوم نه چندان مخفیانه نداشت. موفقیتِ قدرتِ انضباطی بدون شک نتیجهی استفاده از ابزارهایی ساده است: نگاه پایگان مند، مجازاتِ بهنجارساز و ترکیب آن دو در روشی که خاص این قدرت است، یعنی امتحان.\*

\*

## مراقبت پایگان مند

اعمال انضباط مستلزم سازوکاری است که به وسیله ی بازیِ نگاهٔ مقید و ملزم می کند؛ دستگاهی که در آن تکنیکهایی که دیدن را امکان پذیر می کنند اثرهای قدرت را القاء می کنند، و در مقابل شیوههای اجبار موجب می شوند کسانی که این شیوهها در موردشان به کار بسته می شوند، کاملاً قابل مشاهده گردند. طبی عصر کلاسیک، به تدریج شاهد ساخته شدن این «رصدگاهها» ی کثرتِ انسانی هستیم، رصدگاههایی که تاریخ علوم ستایش چندانی از آنها نمی کند. در کنار تکنولوژیِ بزرگِ دوربینها و عدسی ها و پر توهای نور که بخشی از بنیان فیزیک نوین و کیهان شناسی نوین بودند، خُرده تکنیکهای مراقبتهای چندگانه و متلاقی وجود داشت، نگاههایی که می بایست بسینند بی آنکه دیده شوند؛ هنر ناروشنِ نور و امرقابل مشاهده می سی سروصدا دانشی نوین درباره ی انسان را فراهم آوردند، آنهم از رهگذر بی سی سروصدا دانشی نوین درباره ی انسان و شیوه هایی برای استفاده از او.

این «رصدگاهها» الگویی تقریباً آرمانی داشتند: اردوگاه نظامی. و اردوگاه شهری است ساختگی که بهسرعت بنا می شد و تقریباً به دلخواه ساختاری جدید می یافت؛ اردوگاه مکانِ والای قدرتی است که چون بر نظامیان اِعمال می شد، می بایست

<sup>\*</sup> examen در این جا هم به معنای آزمودن و امتحان کردن و هم به معنای معاینه کردن است. در مورد مدرسه معادل این واژه را صرفاً «امتحان» و در مورد بیمارستان «معاینه» آورده ایم..م.

بهمراتب شدیدتر اما همچنین بهمراتب ملاحظه کارتر، کاراتر و پیشگیری کننده تر می بود. در یک اردوگاه کامل، کل قدرت تنها با مراقبتی دقیق اِعمال می شود؛ و هر نگاه قطعهای است از عملکرد فراگیر قدرت. براساس طرحهایی بیشمار، نقشهی چهارگوش و قدیمی و سنتی اردوگاه ظرافت قابل ملاحظهای یافت. هندسهی معبرها، تعداد چادرها، چگونگی توزیع چادرها، سمت ورودی آنها، و آرایش صفها و ردیفها به دقت تبیین شد؛ شبکه ای از نگاه ها که یکدیگر راکنتول می کردند ترسیم شد: «در میدانِ رژه، پنج خط کشیده می شود، نخستین خط شانزده پا با خط دوم فاصله دارد؛ بقيهي خطها با يكديگر هشت يا فاصله دارند؛ و آخرين خط در فاصلهی هشت پایی اسلحه خانه ها است. اسلحه خانه ها در فاصلهی ده پایی چادرهای افسرانِ جزء و درست روبهروی اولین تیرک قىرار دارد. خىابانِ گىروهان پنجاه و یک پا عرض دارد...همهی چادرها با یکدیگر دویا فاصله دارند. چادرهای افسران جزء روبهروی باریکهراههای [بین چادرهای] همقطارانشان قرار دارد. تیرک آخرین چادر با آخرین چادر سربازان هشت پا فاصله دارد و در ورودی آن روبهروی چادر سروانها است... چادرهای سروانها روبهروی کوچههای همقطارانشان است. درِ ورودی چادرها روبهروی درِ چادرهای همقطاران است.» ا اردوگاهٔ نمودار قدرتی است که از رهگذر اثر مشاهده پذیری عمومی عمل میکند. این الگوی اردوگاه یا دست کم اصل بنیادین آن از دیرباز در شهرسازی، ساختن شهرکهای کارگری، بيمارستانها، تيمارستانها، زندانها و مدرسهها ديده مي شود: [اصل] هم پيوستگي

<sup>1.</sup> Règlement pour l'infanterie prussienne, trad. franç., Arsenal, ms, 4067, fo 144. برای طرحهای قدیمی نگاه کنید به:

Praissac, Les Discours militaires, 1623, p. 27-28. Montgommery, La Milice Française, p. 77.

برای طرح های جدید نگاه کنید به:

Beneton de Morange, Histoire de la guerre, 1741, p. 61-64, et Dissertations sur les tentes;

همچنین نگاه کنید به مقررات بسیاری همچون:

Instruction sur le service des règlements de Cavalerie dans les camps, 29 Juin 1753. نگاه کنید به طرح شمارهی ۷.

مکانیِ مراقبتهای پایگانبندی شده. اصلِ «جا دادن» ["encastrement"]. اردوگاه برای هنرِ تقریباً ناگفتنیِ مراقبتها همان نقشی را داشت که اتاقِ تاریک برای علم بزرگ نورشناسی داشت.

آنگاه مسئلهی دیگری مطرح شد: مسئلهی معماری، معمارییی که دیگر صرفاً به منظور دیده شدن (شکوه و جلال قصرها) یا مراقبت از مکانِ بیرونی (هندسهی دژها) انجام نمیگرفت بلکه بدین منظور انجام میگرفت که کنترلِ مفصل بندی شده و جزءبه جزءِ درونی را امکان پذیر کند ــ [به دیگر سخن] به منظور آنکه کسانی راکه در آن جا دارند قابل مشاهده کند؛ بهعبارتی کلی تر، نوعی از معماری مطرح شد که بتواند عاملی باشد برای دگرگونی فردها، یعنی تأثیر بر کسانی که این معماری آنان را در خود جا می دهد، تسلط یافتن بر رفتار آنان، تجدید اثرهای قدرت در میان آنان، فراهم آوردن امكانِ شناختِ آنان، و تغيير و اصلاح آنان. سنگها مي توانند مطيع و شناخت پذیر کنند. طرح ساده و قدیمی بسته و محَصور کردن ــ با دیوارهایی پهن و دروازهای محکم که مانع از ورود و خروج میشد به تدریج جای خود را به مسحاسبهی مسدخلها، مکانهای پُسر و خالی، گدرگاهها و ورانسماییها [transparences] داد. بدین ترتیب، ساختمانِ بیمارستان [بیمارستان-ساختمان] به تدریج به منزلهی ابزار کُنش پزشکی سمازمان یافت: ساختمان بیمارستان می بایست مشاهده ی کامل بیماران و در نتیجه سازگاری بهتر درمانها را امکان پذیر كند؛ شكل بناها با جداكر دنِ دقيق بيماران، مي بايست از واگيري بيماري ها جلوگيري كند؛ و سرانجام تهويه و جريان هوا در اطراف تختِ بيمار مي بايست مانع از راكد ماندن بخارهای زیانباری شود که خلطهای بیمار را تجزیه میکنند و بیماری را با اثرهای بی واسطهاش تکثیر میکنند. بیمارستان ـ آن بیمارستانی که در نیمهی دوم سدهی [هجدهم] قرار بود ساماندهی شود و پس از دومین آتشسوزی بیمارستان آتل دیُو [پاریس]، طرحهای بسیاری برای آن ارائه شد \_ دیگر صرفاً سرپناهی برای بینوایی و مرگ قریبالوقوع نبود؛ بلکه حتا در مادیّت خود، یک عامل درمانی بود. بههمین ترتیب، ساختمانِ مدرسه [مدرسه-ساختمان] نیز می بایست یک عامل تربیت باشد. آنچه را که پاری دوورنه برای مدرسهی نظام طراحی کرده و حتا کوچکترین جزئیات آن را به گابریل [معمار] دیکته کرده بود ماشینی تربیتی بود. تربيت بدنهاي نيرومند [بهدليلِ] الزامِ تندرسي؛ گرفتنِ افسران صلاحتيدار [بهدليلِ]

الزام شايستگى؛ آموزش نظاميانِ مطيع [بهدليل] الزام سياسى؛ جلوگيرى از عيّاشى و همجنس خواهي [بهدليل] الزام اخلاقي. دليلي چهارگانه براي ايجاد جدارهايي نفوذنا پذیر میان افراد اما همچنین برای ایجاد روزنه هایی برای مراقبت پیوسته. خود ساختمانِ مدرسه مى بايست دستگاهى براى مراقبت مى بود؛ اتاقها همچون رشتهای از سلولهای کوچک در طول راهرو توزیع شده بودند؛ در فاصلههایی منظم، یک اتاق افسری قرار داشت به گونهای که «هر ده دانش آموز یک افسر در سمت راست خود و یک افسر در سمت چپ خود داشته باشند»؛ دانش آموزان تمام طول شب را در این سلولها محبوس بودند؛ و پاری دوورنه اصرار داشت که پنجرهای «در دیوار سمت راهروی هر اتاق از ارتفاع سینه تا یک یا دوپایی سقف تعبیه شود. علاوه بر اینکه انداختن نگاهی از این پنجرهها می تواند خوشایند باشد، می توان گفت که اینکار صرفنظر از دلایل انضباطی که چنین آرایشی را ضروری میکند، از بسیاری از جنبه ها نیز مفید است». ا در سالن های غذاخوری، «سکویی تقریباً بلند برای قرار دادن میزهای بازرسان مدرسه» تعبیه شده بود «تما آنمان بعوانند تمامی میزهای دانش آموزان قسمتهای خود را هنگام غذاخوری ببینند»؛ درهای دستشوییها به صورت نیمه تعبیه شده بود تا مراقب متصدی دستشوییها بتواند سر و پاهای دانش آموزان را ببینند، اما دیوارهای کناری دستشوییها آنقدر بلند بود «که کسانی که در دستشویی هستند نتوانند یکدیگر را ببینند». ۲ [این ها نمونه هایی اند از] وسواسهای بی پایانِ مراقبت که در معماری یی با هزار سازوکار کوچک و خُرد تبلور یافت. تنها در صورتی این سازوکارها را مضحک می یابیم که نقش این ابزار خُرد اما بی نقص را در ابژه کردنِ فزاینده و شبکه بندی بیش از پیش ظریف رفتارهای فردی فراموش کنیم. نهادهای انضباطی نظام کنترلی را تراوش کردند که همچون میکروسکوپ رفتار عمل کردهاست؛ تقسیمبندی های ظریف و تحلیلی یی که نهادهای انضباطی تحقق بخشیدند یک ماشین مشاهده و ثبت و تربیت را پیرامون

۱. نقل شده در:

R. Laulan, L'École militaire de Paris, 1950, p. 117-118.

<sup>2.</sup> Arch. nat. MM 666-669.

جِرِمی بِنْتام حکایت میکند که برادرش به هنگام بازدید از مدرسهی نظام بود که ایده ی اولیه ی سراسربین [بان اینیکن] را یافت.

انسانها شکل داد. در این ماشینهای مشاهده، چگونه نگاهها به زیربخشها تقسیم می شود و چگونه میان آنها تقویتکنندهها [رلهها] مستقر و ارتباطها برقرار می شود؟ باید چگونه عمل کرد تا قدرتی همگن و پیوسته از کثرت محاسبه شده ی آنها به دست آید؟

دستگاه انضباطیِ کامل امکان می دهد که بتوان با یک نگاه همه چیز را پیوسته دید. نقطهای مرکزی که هم منبع نور روشن کننده ی همه ی چیزها باشد و هم مکان همگرایی هر آن چه باید دانسته شود: چشمی کامل که هیچ چیز از نظرش نمی گریزد و مرکزی که همه ی نگاه ها متوجه آن است. این همان چیزی است که لُودو در ساختِ آرک اِسنان طراحی کرده بود: در مرکزِ ساختمانهایی که به صورت دایره وار و همگی روبه داخل قرار گرفته بودند، ساختمانی بلند قرار می گرفت که می بایست کارکردهای اداریِ مدیریت، کارکردهای پلیسیِ مراقبت، کارکردهای اقتصادیِ کنترل و وارسی، و کارکردهای دینیِ تشویق به اطاعت و کار را یک جا داشته باشد؛ همه ی دستورها از آن جا بیاید، همه ی فعالیتها در آن جا ثبت شود، و همه ی خطاها در آن جا دریافت شود و مورد قضاوت قرار گیرد؛ و این کار بی هیچ واسطه و هیچ تکیه گاهی غیر از هندسهای دقیق انجام گیرد. در میان تمامی دلایلی که در نیمه ی دوم سده ی هجدهم در اعتبار معماری های دایره ای ارائه شد ۱٬ بدون شک باید این دلیل را در نظر گرفت: معماری های دایره ای بیانگر نوعی او توپیای سیاسی بود.

اما نگاه انضباطی به واقع نیازمند تقویت کننده [رله] بود. هرم بهتر از دایره می توانست به این دو اقتضاء پاسخ دهد: یکی این که آنقدر کامل باشد که بتواند شبکهای بدون خلا را شکل دهد ـ و در نتیجه، افزایش ردههای این شبکه و توزیع آنها در تمامی سطح تحت کنترل را امکان پذیر کند؛ و دیگری این که با این حال آنقدر ملاحظه کارانه باشد که سنگینی راکدی بر فعالیتی که باید منضبط شود وارد نیاورد و ترمز یا مانعی برای این فعالیت نباشد؛ و همچون کارکردی که اثرهای ممکن سازوکار انضباطی را افزایش می دهد، در این سازوکار ادغام شود. [نگاه انضباطی] باید به عنصرهایی خُرد تجزیه شود تا کارکرد مولّدش را افزایش دهد. تعیین ویژگی برای مراقبت و کارکردی کردن آن.

۱. نگاه کنید به طرحهای شمارهی ۱۲، ۱۳، ۱۶.

این مسئلهی کارگاههای بزرگ و کارخانهها بود که در آنها نوع جدیدی از مراقبت سازمان یافت. این نوع از مراقبت با مراقبت در نظامهای مانوفاکتورها که در آنها مراقبت از بیرون و توسط بازرسانِ مسئول اجرای مقررات اِعمال می شد، تفاوت داشت؛ اکنون دیگر مراقبت عبارت بود از کنترلی شدید و پیوسته؛ این کنترل سرتاسر فرایند کار را درمی نوردید؛ این کنترل بر تولید (نوع و کمیّت مواد اولیه، نوع ابزارهای استفاده شده، و ابعاد و کیفیتهای فرآوردهها) اعمال نمی شد یا صرفاً بر آن إعمال نمى شد، بلكه فعاليتِ انسانها، مهارتشان، شيوهى عمل كردنشان، چالاکیشان، همتشان، و رفتارشان را زیر نظر داشت. اما این کنترل باکنترل خانگی استادکار که در کنار کارگران و کارآموزان حضور داشت نیز متفاوت بود؛ چون ایس كنترل را منشى ها، مراقبان، ناظران و سركارگرها انجام مى دادند. به تدريج كه دستگاه تولید اهمیت و پیچیدگی بیشتری یافت، و بهتدریج که شمار کارگران افزایش یافت و تقسیم کار بیشتر شد، وظیفه های کنترل ضروری تر و دشوار تر شد. پس مراقبت به کارکردی معین بدل شد اما کارکردی که میبایست بخش مکمل فرایند تولید باشد؛ مراقبت می بایست در تمام طول فرایند تولید، آن را همراهی کند. وجود کارکنانِ متخصص [مراقبت] ضروری شد، کارکنانی که همواره حاضر و متمایز از کارگران باشند: «در مانوفاکتور بزرگ، همه چیز با ضربهی زنگ انجام میگیرد، و کارگران در قید و بند و زیر فشارند. منشی ها از آنجا که عادت کردهاند از بالا و با امر و نهی با کارگران رفتار کنند و بهراستی هم چنین رفتاری با عوام ضروری است، با کارگران با خشونت یا تحقیر رفتار میکنند؛ از همین رو، کارگران یا ارج بیشتری می یابند یا مانوفاکتور را ترک میکنند». اگرچه کارگران نظام صنفی را به این نظام جدید مراقبت ترجیح می دادند، اما کارفرمایان این نظام جدید مراقبت را عنصر جدایی ناپذیر نظام تولید صنعتی، مالکیت خصوصی و سود میدانستند. در مقیاس یک کارخانه، یک کارگاه بزرگ فلزکاری یا یک معدن، «شمار اشیای مصرفی آنقدر زیاد است که کوچک ترین بی دقتی و خیانت در امانتداری در مورد هر شیء در کل تقلبی عظیم محسوب مى شود، تقلبى كه نه تنها سودها را مى بلعد بلكه سرمايه ها را نيز تحليل می برد؛... کوچک ترین ناشیگری یی که از نظر پنهان بماند و در نتیجه هر روز تکرار

<sup>1.</sup> Encyclopédie, article "Manufacture".

شود می تواند برای مؤسسه فاجعه بار باشد و حتا در مدت زمانی بسیار کوتاه آن را نابود کند»؛ از همین رواست که فقط کارگزارانی که مستقیماً به مالک و ابسته اند و عهده دار وظیفه ی مراقبت اند می توانند مراقب باشند که حتا «یک دینار هم بیهوده مصرف نشود و حتا یک لحظه از روز هم تلف نشود»؛ نقش این کارگزاران «مراقبت از کارگران، بازدید از تمامی کارها، و با خبر کردن کمیته از تمامی رویدادها» است. مراقبت به یک عامل اقتصادی تعیین کننده بدل شد زیرا هم قطعه ای درونی در دستگاه تولید بود و هم چرخ دنده ای خاص در قدرت انضباطی. ۲

همین حرکت در سازماندهیِ نوینِ آموزشِ ابتدایی رخ داد: ویبژگی دادن به مراقبت و ادغام آن با رابطهی تعلیم و تربیتی. توسعهی مدرسههای قلمروهای کشیشی، افزایش شمار دانش آموزان این مدرسهها، نبودِ روشهایی برای تنظیم همرزمان همه ی فعالیتهای کلاس، و بی نظمی و درهمبرهمیِ حاصل از آن ساماندهی کنترلها را ضروری ساخت. بتانکور مجموعهای کامل از «مأموران»، مباشران، ناظران، مبصرها، آموزشیاران، دعاخوانها، مأموران خوشنویسی، متصدیانِ دریافتِ جوهر، مسئولان صدقه و بازرسان را از میان بهترین دانش آموزان برای کمک به معلم انتخاب کرد. نقشهایی که بدین ترتیب تبیین شدند دو دسته بودند: یکی نقشهای مربوط به وظیفههای مادی (توزیع جوهر و کاغذ، دادن صدقه به ندارها، خواندن متنهای دینی در روزهای عید، و غیره)؛ دیگری نقشهای مربوط به مراقبت: «ناظران باید اسم کسانی را که نیمکت خود را ترک میکنند، حرف میزنند، تسبیح و کتاب دعا ندارند، در آیین عشاء ربانی رفتار خوبی ندارند، و در خیابان رفتاری وقیحانه دارند یا حرفهای بیهوده میزنند یا هیاهو میکنند یادداشت خواندن حرف میزنند یا زمزمه میکنند، و کسانی باشند که به هنگام درس خواندن حرف میزنند یا زمزمه میکنند، و کسانی که نمینویسند یا بازیگوشی

<sup>1.</sup> Cournol, Considérations d'intérêt public sur le droit d'exploiter les mines, 1790, Arch. nat. A XIII<sup>14</sup>.

۲. نگاه کنید به کارل مارکس: «به محض آنکه کارِ تابع سرمایه به کاری تعادلی بدل شود، این کارکرد مراقبت و مدیریت و میانجی گری به کارکرد سرمایه بدل می شود و به منزله ی کارکرد سرمایه دارانه، ویژگی هایی خاص می یابد»

<sup>(</sup>k. Marx, Le Capital, livre I, section quatrième, chap. XIII).

می کنند»؛ «بازرسان» از خانواده ها در مورد دانش آموزانی که غیبت کرده اند یا مرتکب خطای بزرگی شدهاند پرسوجو می کردند. «مباشران» مراقب تمامی دیگر مأموران بودند. فقط «آموزشیاران» نقش آموزشی داشتند: آنان دانش آموزان را وامی داشتند که دوتا دوتا و با صدای آهسته قرائت کنند. <sup>۱</sup> دِمیا چند دهـه بـعد، پـایگانبندی یی از همین نوع را بازگو کرد اما اینبار تقریباً تمامی کارکردهای مراقبتی با نقشی آموزشی همراه بود: یک کمکمربی شیوهی قلم به دست گرفتن را [به دانش آموزان] یاد مى داد، حركت دست را هدايت مى كرد، اشتباه ها را تصحيح مى كرد و در همان حال، «به هنگام رقابت [دانش آموزان]، خطاها را ثبت می کرد»؛ کمک مربی دیگر همین وظیفهها را در کلاس خواندن داشت؛ مباشران که سایر مأموران راکنترل میکردند و مراقب سر و وضع عمومی بودند، مسئولیتِ «اَشنا کردنِ تازه واردها با تمرینهای مدرسه» را نیز بر عهده داشتند؛ سردسته های گروه های ده نفری، دانش آموزان را وامی داشتند که درسها را با صدای بلند و از بر بخوانند و کسانی را که بلد نبودند «معرفی می کردند ۱». در این جا، طرح کلی نهادی از نوع آموزش متقابل در دست است که در آن، سه روش در درون سازوکاری واحد گنجانده شدهاند: [ســه روشِ] آموزش در معنای <del>دقیق</del> کلمه، کسب دانش به کمکِ خودِ تمرین فعالیتِ آموزشی، و مشاهدهی متقابل و پایگانبندی شده. رابطهی تبیین شده و تنظیم شدهی مراقبتی در بطن روش آموزشی جاگرفت: [آنهم] نه بهمنزلهی قطعهای اضافه شده یا همجوار، بلکه بهمنزلهی سازوکاری که ذاتی این روش آموزشی و از آن جداییناپذیر است و كارايي أن را چند برابر ميكند.

بدون شک، مراقبت پایگانبندی شده و پیوسته و کارکردی یکی از «ابداعها»ی بزرگِ تکنیکی سده ی هجدهم نیست اما اهمیتِ توسعه ی خدعه آمیز و مکارانه ی آن

<sup>1.</sup> M. I. D. B., Instruction méthodique pour l'école paroissiale, 1669, p. 68-83.

<sup>2.</sup> Ch. Demia, Règlement pour les écoles de la ville de Lyon, 1716, p. 27-29.

می توان پدیده ای از همین نوع را در سازمان دهی کالجها نشان داد: برای مدتهای مدید، «راهبان» مستقل از استادان، مسئوليتِ اخلاقي گروههاي كوچك دانش آموزان را برعهده داشتند. بهویژه پس از سال ۱۷۶۲، نوع دیگری از کنترل پدیدار شد که هم اداری تر بود و هم بیشتر در پایگانبندی ادغام شده بود: مراقبان، مراقبان ارشد و مراقبان زیردست. نگاه کنید به:

Dupont-Ferrier, Du collège de Clermont au lycée Louis-le-Grand, I, p. 254 et p. 476.

مرهونِ سازوکارهای نوین قدرتی است که این مراقبت با خود به همراه آورد. قدرت انضباطی به یمن این مراقبت، به نظامی «یکپارچه» بدل شد و ارتباطی درونی با اقتصاد و هدفهای سازوکاری که این قدرت در آن اِعمال می شود یافت. همچنین قدرت انضباطی همچون قدرتی چندگانه و خودکار و بینام سازمان یافت؛ چون گرچه مراقبت بر فردها استوار است، اما عملکرد آن عملکرد شبکهای از روابط است، شبکهای از بالا تا پایین و نیز تا حدودی، از پایین تا بالا و از پهلو؛ این شبکه کل مجموعه را با هم «نگه می دارد» و با اثرهای قدرتی که بر یکدیگر استوارند، سرتاسر این مجموعه را در مینوردد: مراقبانِ همواره تحتِ مراقبت. در مراقبت پایگانبندی شدهی انضباطها، قدرت مثل یک شیء به تملک در نمی آید و همچون مایملک انتقال داده نمی شود؛ قدرت همچون یک ماشین عمل میکند. و گرچه سازمان دهی هرمی قدرت به این قدرت یک «رئیس» ["chef"] می دهد، اما این تمامی دستگاه است که «قدرت» را تولید میکند و افراد را در این میدانِ همیشگی و پیوسته توزیع می کند. و این به قدرتِ انضباطی امکان می دهد که هم کاملاً «بی ملاحظه» باشد، چون همهجا حاضر و همواره گوشبهزنگ است، و در اصل هیچ ناحیهای را تیره و تاریک نمی گذارد و حتا خود کسانی را که مسئول کنترل اند بی وقفه کنترل می کند؛ و هم کاملاً «ملاحظه کار» باشد چون همواره و تا حدود زیادی در سکوت عمل می کند. انضباط یک قدرت رابطهای را به «کار» می اندازد، قدرتی که خود را با سازوکارهای خاص خود حفظ میکند و بازیِ بی وقفهی نگاههای حساب شده را جایگزین درخشش نمایشها میکند. «فیزیک» قدرت و تسلط بر بدنها به یمن تکنیکهای مراقبت عملی می شود، آن هم مطابق با قانونهای نورشناسی و مکانیک، مطابق با مجموعهای کامل از مکانها و خطها و صفحهها و شعاعها و درجهها، و دستکم در اساس، بدون توسل به زیاده روی و زور و خشونت. قدرتی که به ظاهر کمتر «بدنی» است چون آگاهانه تر «جسمی» [«فیزیکی»] است.

#### مجازات بهنجارساز

۱. در یتیمخانهی شوالیه پُله، جلسههای دادگاهی که هر روز صبح تشکیل می شد مراسمی تمام عیار به راه می انداخت: «همهی دانش آموزان را به صف و بی حرکت و

در سکوت کامل یافتیم، گویی که آمادهی نبردند. ارشد که جوان اصیل شانزده سالهای بود، بیرون از صف و با شمشیری به دست ایستاده بود؛ با فرمان او، دسته با قدمرو سریع حرکت کرد تا حلقهای تشکیل دهد. شورا در وسط جمع شد؛ هر یک از مأموران گزارش ۲۴ ساعت گذشتهی دستهی خود را ارائه داد. به متهمان اجازه داده شد که از خود دفاع کنند؛ به گفته های شاهدان گوش داده شد؛ شورا مشورت کرد و هنگامی که به توافق رسید، ارشد با صدای بلند شمارهی مجرمان، نوع جرم و مجازاتهای صادر شده را اعلام کرد. سپس دسته با نظمی هر چه تمامتر حرکت کرد.» در بطن تمامی نظامهای انضباطی، یک خُردهسازوکار کیفری عمل میکند. این خُردهسازوکار از نوعی امتیاز قضایی به همراه قانونهای خاص خود، بزههای ویژهاش، شکلهای خاص مجازات و مراجع قضاوتاش بهرهمند است. انضباطها یک «دون کیفرمندی» [«infra-pénalité»] را مستقر میکنند؛ انضباطها مکانی راکه قوانین پوشش نمی دهند، شبکه بندی میکنند و پوشش می دهند؛ انضباطها مجموعهی رفتارهایی راکه بی تفاو تی قوانین نسبت به آنها موجب گریز این رفتارها از چمنگ نظامهای بزرگ مجازات میشد کیفیت سنجی و مجازات میکنند. «همکاران به هنگام ورود [به کارخانه] باید به یکدیگر سلام کنند؛... به هنگام ترک [كارخانه] بايدكالاها و ابزارهايي كه مورد استفاده قرار دادهاند مرتب كنند و به هنگام شب چراغها را خاموش کنند»؛ «سرگرم کردن همکاران با ادا و اطوار یا هر چیز دیگر اكيداً ممنوع است»؛ آنان بايد «درستكار و با نزاكت باشند»؛ كسى كه بدون اطلاع مسیو اَپنهایم بیش از پنج دقیقه غیبت کند، برای او «نصفِ روز غیبت ثبت می شود»؛ و برای اطمینان از این که از این عدالتِ دقیق کیفری چیزی از قلم نیفتاده باشد انجام «هر کاری که به مسیو اُپنهایم و همکاراناش خسارت وارد کند» ممنوع است. ۲ در کارگاه و مدرسه و ارتش، یک نجرده کیفرمندی تمامعیار در مورد زمان (تأخیرها، غیبتها، وقفه در کارها)، در مورد فعالیت (بی توجهی، سهل انگاری، بی همتی)، در مورد رفتار (بیادبی، نافرمانی)، در مورد سخن گفتن (پرحرفی، گستاخی)، در مورد بدن (حالتهای «ناصحیح»، حرکتهای نامناسب، بینظافتی) و در مورد مسائل

<sup>1.</sup> Pictet de Rochemont, Journal de Genève, 5 janvier 1788.

۲. مقررات موقتی برای کارخانهی ام. اُپنهایم، ۲۹ سپتامبر ۱۸۰۹.

جنسی (بی حیایی، بی نزاکتی) به شدت اِعمال می شد. در همان حال، از مجموعه ی کاملی از روشهای ظریف، از مجازات خفیف جسمی گرفته تا خُرده محرومیتها و خُرده تحقیرها به منزله ی تنبیه استفاده می شد. هدف از این روشها این بود که هم کوچک ترین بخش از رفتار را کیفرپذیر سازد و هم کارکردی تنبیهی را به عنصرهای به ظاهر بی تفاوتِ دستگاهی انضباطی دهد: در نهایت، این که بتوان از هر چیزی برای تنبیه کوچک ترین چیزها استفاده کرد؛ و این که هر فرد خود را در چنگ کلیتی تنبیه پذیر - تنبیه گر بیابد. «واژه ی تنبیه باید برای همه به معنای هر آن چیزی باشد که کودک را متوجه خطایی که مرتکب شده می کند، به معنای هر آن چه می تواند مایه ی تحقیر و پریشانی کودک شود: ... رفتار سرد، بی اعتنایی، استنطاق، تحقیر، عزل از مقام.» ا

7. اما انضباط شیوه ی خاصی از تنبیه را با خود آورد که این شیوه صرفاً نمونه ای کوچک شده از دادگاه نیست. آن چه کیفرمندی انضباطی با آن سروکار دارد سرپیچی است، هر آن چه با قاعده ناسازگار است، هر آن چه از قاعده دور می شود، [یعنی] انحراف ها. حوزه ی نامعینِ آن چه [با قاعده] ناهمگون است کیفرپذیر می شود: سرباز هر بار که به سطح مطلوب نرسد مرتکب «خطا» شده است؛ «خطا»ی دانش آموز علاوه بر آنکه یک خُرده بِزه است ناتوانی در انجام وظیفه هایش نیز هست. مقررات پیاده نظام پروس حکم می کرد که با «سختگیری هر چه تمام تر» با سربازی که طریقه ی صحیح اسلحه گرفتن را یاد نگرفته است رفتار شود. به همین ترتیب، «وقتی دانش آموزی آموزش دینی روز پیش را از بَر نکرد می توان او را واداشت که آموزش دینی موز پیش را از بَر نکرد می توان او را واداشت که آموزش دینی و را بدون هیچ اشتباهی یاد بگیرد و روز بعد آن را تکرار کند؛ یا او را واداشت که سرپا یا زانوزده و با دست های جفت شده به آن گوش فرا دهد، یا کیفر دیگری را به او تحمیل کرد.»

نظمی که مجازاتهای انضباطی باید رعایت آن را موجب شوند ماهیتی آمیخته دارد: این نظمی است «مصنوع» که قانون یا برنامه یا آییننامهای آن را بهروشنی وضع کرده است. اما همچنین نظمی است که فرایندهایی طبیعی و قابل مشاهده آن را تبیین میکند: مدت نوآموزی، زمان تمرین، و سطح استعداد و توانایی انعکاس

<sup>1.</sup> J.-B. de La Salle, Conduite des Écoles chrétiennes (1828), p. 204-205.

قاعده مندی بی است که خود یک قاعده است. دانش آموزان مدرسه های مسیحی نمی بایست هرگز «درس» ی را یادبگیرند که توانایی آن را ندارند چون این خطر و جود دارد که نتوانند هیچ چیزی را یاد بگیرند؛ با این حال، مدتِ هر مرحله مطابق مقررات ثابت است و آن دانش آموزی که نتواند پس از سه آزمون به کلاس بالاتر برود بدیهی است که باید روی نیمکت «نادان ها» جاگیرد. تنبیه در نظام انضباطی یک مرجع دوگانه ی قضایی - طبیعی دارد.

٣. كاركرد مجازات انضباطي كاهش انحرافها است. بنابراين، مجازات انضباطي باید در اساس اصلاحگر باشد. نظامهای انضباطی در کنار تنبیههایی که مستقیماً از الگوی قضایی وام گرفته شدهاند (جریمه، شلاق، زندان انفرادی)، به تنبیههایی ارجحیت می دهد که از مقولهی تمرین اند \_ نو آموزی فشرده، چندباره و مکرر: مقررات سال ۱۷۶۶ برای پیاده نظام پیش بینی کرده بود که سربازان درجهی یک «که از خود سهل انگاری یا بی میلی نشان دهند دوباره در آخرین درجه قرار گیرند»، و تنها در صورتی می توانند دوباره به درجهی اول ترفیع یابند که از نو تمرینها و آزمونها را بگذرانند. همانگونه که ژان-باتیست دو لا سال میگوید: «در میان تمامی کیفرها، جریمه دادن برای معلم از همه آبرومندانه تر و برای پدر و مادرها از همه سودمند تر و مطبوع تر است»؛ جریمه امکان می دهد که «راههای پیشرفت کودک به کمک خود اشتباههای کودک و با اصلاح این اشتباهها به دست آید»؛ برای مثال، به دانش آموزانی «که همهی تکلیفهای خود را ننوشتهاند یا آنها را بهدرستی انجام ندادهاند می توان جریمهی نوشتن یا از برکردن داد». انتبیه انضباطی دستکم تا حدود زیادی همسانِ خودِ تكليف [obligation] است؛ تنبيه انضباطي كمتر انتقام قانونِ نـقض شـده و بیشتر تکرار و تأکید دوبارهی آن است. در واقع، اثر اصلاحی یی که از تنبیه انضباطی انتظار می رود فقط تا حدودی از کیفر و ندامت به دست می آید؛ و این اثر اصلاحی نتیجهی مستقیم تربیت است. مجازات کردن تمرین دادن است.

۴. در انضباط، تنبیه فقط عنصری از نظام دوگانهی پاداش-مجازات است. و همین نظام است که در فرایند تربیت و اصلاح عمل میکند. معلم «باید تا حد ممکن از مجازات کردن اجتناب کند؛ برعکس، او باید تلاش کند که بیشتر پاداش دهد تا

<sup>1.</sup> J.-B. de La Salle, Conduite des Écoles chrétiennes, (1828), p. 204-205.

كيفر، چون دانش آموزان تنبل همانند دانش آموزان كوشا با شوق پاداش گرفتن بيشتر برانگیخته میشوند تا با ترس از مجازات؛ بنابراین، وقتی معلم مجبور به مجازات کردن است بسیار ثمربخش تر خواهد بود اگر در صورتِ امکان پیش از مجازات کردن، دل کودک را به دست آورد». این سازوکار دو عنصری تحقق شماری از عـملهای سـرشتنمای کـیفرمندی انضباطی را امکانپذیر میکند. نخست، کیفیّت سنجی رفتارها و عملکردها بر پایهی دو ارزش متضاد خوب و بد؛ [بهعبارتی] توزیع میان قطب مثبت و قطب منفی به جای آن توزیع ساده ی ممنوعیت ها که در عدالت کیفری و جود دارد؛ تمامی رفتارها در قلمرو نمرههای خوب و نمرههای بد، و امتیازهای مثبت و امتیازهای منفی جا میگیرد. دوم، کمیت سنجی [این قلمرو و بر پایهی آن] یک اقتصاد مبتنی بر آمار و ارقام. یک حسابداری کیفریِ پیوسته روزآمد امکانِ دستیابی به ترازنامهی تنبیهی هر فرد را میدهد. «عدالتِ» مدرسهای این نظام را که دست کم مبانی اش در ارتش یا کارگاه ها بود بسیار فراتر بُرد. برادران مدرسه های مسیحی خُرده ـ اقتصادِ کاملی از امتیازها و جریمه ها را سازمان داده بو دند: «فایدهی این امتیازها برای دانش آموزان این است که از جریمه هایی که برای آنان مقرر می شود معاف می شوند... برای مثال، دانش آموزی که به چهار یا شش بار نبوشتن از روی پرسشهای آموزش دینی جریمه میشود، می تواند با چند نمره امتیاز از این جریمه خلاص شود؛ معلم برای هر پرسش تعداد نمرهها را تعیین خواهد کرد... از آنجا که امتیازها معادل شمار معینی از نمرههای مثبت است، معلم استیازهای دیگری با ارزش کمتر نیز دارد که برای آن امتیازهای اولی حکم پول خُرد را دارد. برای مثال، دانش آموزی جریمهای دارد که تنها با شش نمرهی مثبت می تواند از آن معاف شود؛ حال اگر او یک امتیاز ده داشته باشد می تواند آن را به معلم ارائه دهد و چهار نمره از او پس بگیرد؛ و الاآخر.» ۲ دستگاههای انضباطی از رهگذر این کمیّتسنجی و این گردش ِ مساعده ها و بدهی ها، و به یمنِ محاسبه ی همیشگی نـمره های مـثبت و

<sup>1.</sup> Ch. Demia, Règlement pour les écoles de la ville de Lyon, 1716, p. 17.

<sup>2.</sup> J.-B. de La Salle, Conduite des Écoles chrétiennes, B. N., Ms 11759, p. 156 et suiv.

در این جا شاهد جابه جایی نظام تساهل و آسانگیری ها هستیم.

منفی، دانش آموزان «خوب» و «بد» را نسبت به یکدیگر پایگانبندی میکنند. از رهگذر این خُرده اقتصادِ کیفرمندیِ همیشگی، تفاوتگذاری بی عمل میکند که تمفاوتگذاری خودِ افراد، طبیعتشان، تمفاوتگذاری خودِ افراد، طبیعتشان، توانمندی شان، سطح یا ارزش شان است. انضباط با مجازات دقیق عملها، «درحقیقت» افراد را قضاوت میکند؛ کیفرمندی یی که انضباط به کار می بندد در چرخهی شناخت از افراد ادغام می شود.

۵. توزیع بر پایهی ردیفها یا درجهها نقشی دوگانه دارد: مشخص کردن انحرافها و پایگانبندی کیفیتها و صلاحیتها و قابلیتها؛ اما همچنین مجازات کردن و پاداش دادن. این عملکردِ کیفری برقراری نظم و ویـرگی رتبهای مجازات است. انضباط کسب ردیفها و مقامها را امکانپذیر میکند و از همینرو صرفاً با بازي ترفيعها پاداش مي دهد؛ انضباط با پسراندن و تنزل درجه تنبيه مي كند. خودِ ردیف معادلِ پاداش یا تنبیه است. در مدرسهی نظام، نظام پیچیدهای از طبقهبندی «افتخاری» را به کار بسته بو دند، و این طبقه بندی برای همه با لباسها مشخص می شد، و مجازات های کم وبیش شرافتمندانه یا شرم آور به نشانه ی امتیاز یا بدنامی به ردیفهایی مربوط می شد که بر این اساس توزیع شده بودند. این توزیع طبقهبندی کننده و کیفری در فاضله های زمانی کو تاه و بر پایهی گزارش های مأموران، استادان و دستیارانشان انجام می شد، گزارشهایی که اینان در مورد «کیفیّتهای اخلاقی دانش آموزان» و «رفتار عموماً شناخته شدهی آنان» و بدون در نظر گرفتن سن و درجه شان ارائه می دادند. کلاس اول یا به اصطلاح «بسیار خوبها»، با یک سردوشی نقرهای از دیگران متمایز بود؛ افتخار این کلاس آن بودکه با آنان مثل «یک دستهی کاملاً نظامی» رفتار میشد؛ در نتیجه، تنبیههایی که شامل حال این کلاس بود تنبیه هایی نظامی بود (بازداشت، و در موارد حاد، زندان). کالاس دوم یا «خوبها» سردوشی ابریشمی سرخ و نقرهای داشت؛ شاگردان این کلاس ممکن بود با زندان و بازداشت و نیز قفس و زانوزدن تنبیه شوند. کلاس «متوسطها» می بایست سردوشی پشمی قرمز داشته باشند؛ علاوه بر کیفرهای پیشین، در صورت لزوم پیراهنی از جنس گونی به تن آنان می کردند. کلاس آخر یا کلاس «بندها» با یک سردوشی پشمی قهوهای مشخص میشد؛ «دانش آموزان این کلاس متحمل همهی تنبیههای متداول در اُتِل و همهی تنبیههایی که ضروری تشخیص داده می شود و

حتا سلول تاریک میشوند». برای مدتی، به این کلاسها کلاس «ننگ آوران» نیز افزوده شد که مقررات خاصی برای آن وضع شده بود، «بهنحوی که دانش آموزانِ این کلاس همواره از دیگران جدا هستند و لباسی از گونی می پوشند». چون جایگاه دانش آموز صرفاً با شایستگی و رفتار او تعیین می شد، «دانش آموزان دو کلاس آخر می توانند به این دلخوش باشند که به کلاسهای اول ارتقاء یابند و نشانهای آن را حمل کنند، البته هنگامی که براساس گواهی های عمومی، آنان با تغییر در رفتار و با پیشرفتشان لایق آن شناخته شوند؛ و دانش آموزان کلاسهای اول نیز به کلاسهای دیگر تنزل می یابند اگر از خود سستی نشان دهند و گزارشهای رسیده به زیانشان باشد و نشان دهد که آنان دیگر شایستگی ردهبندی ها و امتیازهای کلاس های اول را ندارند...». كلاس بندي تنبيهي مي بايست به تدريج محو مي شد. «كلاس ننگ آوران» فقط از آنرو وجود داشت که روزی منحل شود: «به منظور قضاوت در مورد نـوع تغییر دانش آموزانی از کلاس شرم آوران که رفتار خوبی در این کلاس دارند،، آنان را به کلاسهای دیگر باز میگرداندند و لباسهای شان را به آنان پس می دادند؛ اما این دانشآموزان در مدت غذا خوردن و زنگهای تفریح همچنان با دوستان بدنام خود مى ماندند؛ اگر اين دانش آموزان به رفتار خوب خود ادامه نمى دادند در همان كلاس پیشین میماندند؛ این دانش آموزان «درصورتی کاملاً از این کلاس خارج میشوند که چه در این کلاس و چه در این جدایی از آنان رضایت حاصل شود». ا در نتیجه، این کیفرمندی پایگانبندیساز اثری دوگانه داشت: توزیع دانش آموزان براساس قابلیتها و رفتارشان و در نتیجه براساس استفادهای که ممکن بود پس از تسرک مدرسه از آنان به عمل آورد؛ و دیگری، اِعمالِ فشاری همیشگی بر آنان بدین منظور که همگی از الگویی یکسان تبعیت کنند، بدین منظور که همگی با هم ملزم «به تبعیت، اطاعت، توجه به درسها و تمرینها، و انجام دقیق تکلیفها و تمامی بخشهای انضباط» باشند. بدین منظور که همگی به یکدیگر شبیه باشند.

روی همرفته، هدفِ هنر تنبیه در نظام قدرت انضباطی نه کیفر دادن است و نه حتا دقیقاً سرکوب. هنر تنبیه در این نظام پنج عمل کاملاً متمایز را به کار می بندد: ارجاع دادنِ کنشها و عملکردها و رفتارهای فردی به مجموعهای که هم عرصهی مقایسه

۱. مرکز اسناد ملی، MM 658 ، ۳۰ مارس ۱۷۵۸ , 666 MM ، ۱۵ سپتامبر ۱۷۶۳.

است، هم مکانِ تفاوتگذاری و هم بنیانِ قاعدهای که باید از آن تبعیت کرد. تفاوتگذاری فردها نسبت به یکدیگر و براساس آن قاعده ی کلی ــ قاعدهای که همچون کم ترین حد ممکن یا همچون میانگینی که باید رعایت شود یا همچون حد مطلوبی که باید به آن نزدیک شد عمل کند. سنجش کمّی و پایگانبندیِ ارزشیِ تواناییها و سطح و «طبیعت» افراد؛ ملزمکردن به همگونی یی که می بایست از رهگذر این سنجه ی «ارزشگذار» تحقق یابد. و سرانجام، تعیین حدی که تفاوت را نسبت به تمامی تفاوتها تبیین کند، [به عبارتی، تعیین] مرز بیرونیِ نابهنجاری ([مثل] «کلاس ننگآوران» مدرسه ی نظام). کیفرمندیِ همیشگیِ نهادهای انضباطی که از همه ی نقطه ها میگذرد و همه ی لحظه ها راکنترل میکند، [این کیفرمندی] مقایسه میکند، تفاوتگذاری میکند، پایگانبندی میکند، همگن میکند و طرد میکند. در یک کلام، این کیفرمندی بهنجار می سازد.

بنابراین، کیفرمندی نهادهای انضباطی در تقابل کامل است با کیفرمندی قضایی که کارکرد اساسیاش نه ارجاع دادن به مجموعهای از پدیده های قابل مشاهده، بلکه ارجاع دادن به مجموعهای از قوانین و متونی که باید آنها را بهخاطر سپرد، نه تفاوت گذاری افراد بلکه تعیین ویژگی کنشها بر پایهی شماری از مقولههای عمومي، نه پایگانبندي بلکه صرفاً به کار انداختن تضاد دو تايي مجاز و ممنوع، نه همگنسازی بلکه اجرای جداسازی قاطع حاصل از محکومیت است. سازوکارهای انضباطئ یک «کیفرمندی هنجاری» را تراوش کردهاند که نمی توان اصول و عملکرد آن را تا حد کیفرمندیِ سنتی قانون پایین آورد. څردهدادگاهی که بهنظر میرسد همواره در مکانهای انضباطی تشکیل میشود و گاهی شکل نمایشی دستگاه بزرگ قضایی را به خود میگیرد، نباید ما را به اشتباه اندازد: این خُردهدادگاهٔ سازوکارهای عدالت کیفری را، به جز با چند بازمانده ی صوری، تا تاروپود زندگی روزمره نمی کشاند؛ یا دست کم، این کار اصلی اش نیست؛ انضباط ها با تکیه بر مجموعه ی کاملی از روشهای بسیار قدیمی ـ عملکرد تنبیهی نوینی را ساختند که به تدریج دستگاه بزرگ بیرونی را محاصره کرد، دستگاهی که به نظر میرسید این عملکرد آن را بسه شیوهای مستواضعانه یا مطایبه گون بازتولید مسی کند. عسملکرد قضایی ـ انسان شناختی که تمام تاریخ کیفرمندیِ مدرن از آن نشان دارد، نه در افزوده شدنِ علوم انسانی به عدالت کیفری ریشه دارد و نه در اقتضاهای خاص این عقلانیت

نوین یا خاصِ انسانگرایی [اومانیسم]یی که این عقلانیت با خود همراه می آورد؛ خاستگاه این عملکرد تکنیکِ انضباطی بی است که این سازوکارهای نوین مجازاتِ بهنجارساز را به کار انداخت.

قدرتِ هنجار از رهگذر انضباطها پدیدار شد. آیا این قانون نوین جامعهی مدرن است؟ بهتر است بگوییم که از سدهی هجدهم به بعد، قدرت هنجار به قدرتهای دیگر [یعنی] به قدرتِ قانون، قدرت گفتار، قدرت متن و قدرت سنت افزوده شد و محدوده های نوینی را به این قدرت ها تحمیل کرد. هنجارمندی به منزله ی اصلی اجباری در آموزش جاگرفت و به همراه آن، آموزشی استانداردشده پیریزی شد و مدرسههای تربیت معلم [écoles normales] تأسیس شد؛ هنجارمندی در تلاش برای سازمان دهی تشکیلاتِ پزشکی و چهارچوب ملی بیمارستانی یی که بتوانند هنجارهای عمومی بهداشت را به کار اندازند جا گرفت. هنجارمندی در قاعدهمند کردن روشها و فرآوردههای صنعتی جاگرفت. ا بهنجارسازی همانند مراقبت و به همراه آن، به یکی از ابزارهای بزرگِ قدرت در پایان عصر کلاسیک بدل شد. بهجای آن نشانها كم دلالتگر مقامها، امتيازها و خويشاونديها بودند، بهتدريج مجموعهای کامل از درجههای هنجارمندی نشست یا دستکم به آن نشانها افزوده شد؛ درجههای هنجارمندی یی که نشانههایی از تعلق داشتن به پیکر اجتماعی همگناند و خود نیز نقش طبقه بندی و پایگان بندی و توزیع ردیف را بر عهده دارند. از یک دیدگاه، قدرتِ بهنجارساز ملزم به همگن شدن میکند؛ اما از سوی دیگر، این قدرتْ فردىسازى نيز مىكند چون امكان مىدهدك فىاصلهها و انحرافها اندازه گیری شود، سطحها تعیین شود، ویژگیها تبیین شود، و با جفت و جور کردنِ تفاوتها با یکدیگر، موجب فایدهمند شدن آنها می شود. [این نکته]که چرا قدرت هنجار در درونِ یک نظام برابری صوری بهراحتی عمل میکند قابل درک است، چون این قدرت در درون همگنی یی که خود یک قاعده است ردهبندی کامل تفاوتهای فردی را بهمنزلهی یک الزام مفید و نتیجهی یک سنجه وارد میکند.

۱. باید در مورد این نکته به صفحههای مهم این کتابِ کانگیلم رجوع کرد:

G. Canghilhem, Le Normal et la Pathologique, éd. de 1966, p. 171-191.

## امتحان

امتحان [examen] تكنيكهاى پايگانبندي مراقبتكننده و تكنيكهاى مجازاتِ بهنجارساز را با یکدیگر ترکیب میکند. امتحان نگاهی بهنجارساز است، مراقبتی که كيفيّت سنجي، طبقه بندي و تنبيه را امكان پذير ميكند. امتحانْ نوعي رؤيت پذيري را در افراد برقرار میکند که از رهگذر آن افراد تفاوتگذاری میشوند و مورد قضاوت قرار می گیرند. از همین رواست که امتحان در همهی سازوکارهای انضباطی آشکارا به صورت آیین درآمده است. در امتحان، مراسم قدرت و شکل آزمایش، نمایش نیرو و ساختنِ حقیقت به یکدیگر می پیوندند. در بطن روشهای انتضاطی، استحان نمایانگر انقیاد [assujettissement] کسانی است که به منزلهی اُبژه تلقی شده اند و نمایانگر اُبژه کردن کسانی است که به انقیاد در آمدهاند. در امتحان، جفت شدنِ مناسبات قدرت و مناسبات دانش جلوهای کامل و هویدا می یابد. و این نـو آوری دیگری است از عصر کلاسیک که تاریخنگاران علوم آن را ناگفته و در ابهام گذاشتند. تاریخ آزمایشهایی روی نابینایان مادرزاد، کودکانِ گرگ پَرورده یا خواب مصنوعی [هیپنوز] نوشته میشود. اما چه کسی تاریخ عمومی تر و مبهم تر و تعیین کننده تر «امتحان» \_ تـ اريخ آيينهايش، روشهايش، شخصيتهايش و نقش آنها، مجموعه های پرسش و پاسخاش، و نظام های نمره گذاری و طبقه بندی اش ـ را خواهد نوشت؟ چون در این تکنیک ظریف، حوزهی کاملی از دانش و گونهی کاملی از قدرت حضور دارند. اغلب به شیوهای ملاحظه کارانه یا پُرگویانه از ایده تولوژی یی سخن می رانند که «علوم» انسانی با خود همراه می آورد. اما آیا خود تکنولوژی این علوم، این طرح کوچک عملی که چنین گسترشی دارد (از روانپزشکی گرفته تا علوم تربیتی، از تشخیص بیماری ها گرفته تا استخدام نیروی کار)، به دیگر سخن، این روش بسیار آشنای امتحان [آزمون، معاینه] مناسباتِ قدرت را در درونِ یک سازوكار واحد به كار نمى اندازد، مناسباتي كه بركشيدن و ساختن دانش را امكان پذير میکنند؟ محاصرهی سیاسی فقط در سطح خودآگاه، تبصورات و در آنچه فکر میکنیم که میدانیم انجام نمیگیرد، بلکه این محاصره در سطح آنچه دانش را امكان پذير ميسازد نيز انجام مي گيرد.

یکی از شرطهای اساسی برای برداشتن مانع شناختشناسیک

[اپسیستمولوژیک] از سر راه پزشکی در پایان سدهی هجدهم، سازماندهی بیمارستان بهمنزلهی دستگاهی برای «معاینه کردن» ["examiner"] بود. آیین بازدید [ویزیت] بارزترین شکل این روش بود. در سدهی هفدهم، بازدید پزشک که از بیرون از بیمارستان می آمد به کنترلهای دیگر دینی، اداری بیوند می خورد؛ و پزشک شرکت چندانی در مدیریت روزمرهی بیمارستان نداشت. به تدریج بازدید منظم تر و دقیق تر و به ویژه گسترده تر شد: بازدید به بخش بیش از پیش مهم تر عملکرد بيمارستاني بدل شد. در سال ۱۶۶۱، پزشکِ بيمارستان اُتل ديو پاريس مسئوليتِ بازدید هر روزه را عهده دار شد؛ در سال ۱۶۸۷، یک پزشک «کشیک» موظف شدکه بعدازظهرها، برخی از بیماران را که وضع وخیم تری داشتند معاینه کند. مقررات سدهی هجدهم ساعتهای بازدید و مدت آن (حداقل دو ساعت) را بهدقت وضع کرد؛ این مقررات بر چرخش نوبتی پزشکان تأکید داشت تا بازدید همیشه، «حتا روز یکشنبهی عید پاک» انجام گیرد؛ سرانجام در سال ۱۷۷۱، یک پزشک مقیم تعیین شد که مسئولیت داشت «درفاصلههای میان بازدید پزشکِ بیرون، تمامی خدمات مربوط به حرفهاش را چه شب و چه روز ارائه دهد». ا شکل پیشین بازرسی که ناپیوسته و سریع بود به مشاهدهای منظم بدل شد که بیمار را تقریباً همواره مورد معاینه قرار می داد. این امر دو نتیجه داشت: پزشک که تا آن زمان در پایگانبندی درونی عنصری بیرونی بود، به تدریج جای کارکنان مذهبی را گرفت، و نقشی معین اما تبعی را در تکنیکِ معاینه [examen] به این کارکنان محول کرد؛ آنگاه ردهی «پرستار» پدیدار شد؛ خود بیمارستان نیز که پیش از هر چیز یک نوانخانه بود به مكانِ آموزش و انتقالِ شناختها بدل شد: دگرگونی كامل مناسبات قدرت و شکل گیری دانش. بیمارستانِ کاملاً «منضبطْ» مکانی مناسب برای «انضباطِ» پزشکی بود؛ «انضباط» پزشکی نیز توانست خصلتِ کتابی خود راکنار بگذارد و مراجع خود را کمتر در سنتِ نویسندگان مهم و بیشتر در عرصهی ابژههایی [بیمارانی] قرار دهد که همواره در معرض معاینه قرار دارند.

به همین ترتیب، مدرسه نیز به نوعی دستگاه امتحان [examen] بی وقفه بدل شد که در تمام طول آموزش با آن همراه بود. در مدرسه، دیگر آن نبردهایی که

<sup>1.</sup> Registre des délibrations du bureau de L'Hôtel-Dieu.

دانش آموزان در آنها نیروهای شان را با یکدیگر رویارو می کردند کمتر از گذشته مد نظر بود و بیش از پیش مقایسهی همیشگی هر دانش آموز با سایر دانش آموزان مطرح بود، مقایسه ای که هم سنجش و هم تنبیه یا تشویق را امکان پذیر میساخت. برادران مدرسههای مسیحی خواستار آن بودند که دانش آموزانشان تمامی روزهای هفته را به امتحان دادن بگذرانند: روز اول املا، روز دوم ریاضی، روز سوم صبح آموزش دینی و عصر خوشنویسی و الاآخر. بهعلاوه، هر ماه باید امتحانی برگزار می شد تا کسانی که شایستگی امتحانِ بازرس را دارنید مشخص شوند. از سال ۱۷۷۵، در مدرسهی یُن اِ شُوسه ۱۶ امتحان در سال برگزار میشد: سه امتحان ریاضی، سه امتحانِ معماری، سه امتحانِ طراحی، دو امتحانِ خوشنویسی، یک امتحانِ سنگ تراشی، یک امتحانِ سَبک، یک امتحانِ نقشه برداری، یک امتحانِ ترازیابی، یک امتحان مسّاحی. ۲ امتحان صرفاً برای گواهمی دادنِ پایان نوآموزی نیست؛ بلکه یکی از عوامل همیشگی نو آموزی است؛ امتحان بر طبق آیینی از قدرت که همواره از سرگرفته می شود، زیر بنای نو آموزی است. امتحان به معلم امکان مسى دهد كله در علين انتقال دانش خود، قلمرو كاملى از شناخت در مورد دانش آموزاناش را نیز بنا کند. امتحان که در سنت صنفی، نقطهی پایان کارآموزی بود، بر مهارتِ کسب شده صحه میگذاشت \_[ارائهی] «شاهکار» انتقالِ دانش را تصدیق می کرد ..، حال آن که امتحان در مدرسه یک مبادله گر تمام عیار و همیشگی دانش است؛ امتحان انتقالِ دانش از معلم به دانش آموز را تضمین میکند، و نیز دانشی را در مورد دانش آموز برای معلم و مختص او فراهم می آورد. مدرسه به مکانِ ساخته و پرداخته کردنِ علوم تربیتی [پداگوژی] بدل شد. و درست هممانگونه که روش معاینهی بیمارستانی برداشتن مانع شناختشناسیک [اپیستمولوژیک] را از سر راه پزشکی امکانپذیر کرد، عصر مدرسهی «امتحانگر» نیز آغاز تعلیم و تربیتی را که بهمنزلهی علم عمل کند رقم زد. عصر بازرسیها و مانورهای بسینهایت مکرّر در ارتش نیز نشان از دانش عظیم تاکتیک داشت، دانشی که اثر خود را در دورانِ جنگهای نایلئونی نشان داد.

<sup>1.</sup> J.-B. de La Salle, Conduite des Écoles chrétiennes, 1828, p. 160.

<sup>2.</sup> Cf. L'Enseignement et la diffusion des sciences au XVIIIe, 1964, p. 360

امتحان [آزمون، معاینه] سازوکار کاملی را با خود همراه آورد که نوعی از شکلگیری دانش را به شکلی از اِعمال قدرت پیوند داد.

۱. امتحان اقتصاد رویت پدیری را در اعمال قدرت و ارونه کرد. از لحاظ سنتی، قدرت چیزی بود که دیده می شد، که خود را نشان می داد، که خود را نمایان می کرد، و به گونهای ناسازنما [پارادوکسال]، بنیانِ نیرویش را در حرکتی می یافت که به کمک آن، نیرویش را می گستراند و نمایش می داد. کسانی که این قدرت بر آنان اِعمال می شد می توانستند نادیده و در تاریکی بمانند؛ و تنها زمانی بر آنان نور می افتاد [و دیده می شدند] که سهمی از قدرت به آنان اعطاء می شد یا برای لحظه ای، قدرت را منعکس می کردند. [اما] قدرت انضباطی با نامر ثی کردنِ خود اِعمال می شود؛ و در عوض، این قدرت اصلِ رویت پذیریِ اجباری را بر کسانی که مطیع و فرمانبردار می کند تحمیل می کند. در انضباطی است که بر آن ها اِعمال می شود. فرد انضباطی در نتیجه ی دیده شدنِ بی و قفه و در نتیجه ی رویت پذیریِ همیشگی است که به انقیاد در می آید. و امتحان [آزمون، معاینه] تکنیکی است که از رهگذر آن، قدرت به جای در می آید. و امتحان آزمون، معاینه] تکنیکی است که از رهگذر آن، قدرت به جای در یک سازوکارِ ابزه کننده به دام می اندازد. قدرت انضباطی اساساً با ساماندهی در یک سازوکارِ ابزه کننده به دام می اندازد. قدرت انضباطی اساساً با ساماندهی ابژه هما، توانمندی خود را در مکان زیر سلطه اش آشکار می کند. و امتحان مراسمِ این ابزه کردن است.

تا آن زمان، نقش مراسمِ سیاسی نمایشِ افراطی و در عین حال منظمِ قدرت بود؛ این مراسم «نمایشِ» پُر تجمل توانمندی بود، «هنزینه»ای گزاف و در عین حال رمزگذاری شده که در آن، قدرت نیرویش را باز می یافت. این مراسم همواره کم و بیش به فتح و پیروزی شباهت داشت. ظاهر شدنِ باشکوه پادشاه با خود حالتی از تقدس، تاجگذاری یا بازگشت پیروزمندانه به همراه داشت؛ حتا مراسم شکوهمند تدفین نیز با شکوه و جلالِ قدر تمندیِ به نمایش درآمده برگزار می شد. اما انضباط مراسم خاص خود را دارد. این مراسم مراسم فتح و پیروزی نیست، بلکه مراسم بازدید است، مراسم «سان دیدن»، [یعنی] شکل باشکوه امتحان [معاینه] است. در این مراسم، افراد [«سوژهها»] به منزله ی «اُبژه» در معرضِ مشاهده ی قدرتی قرار دارند که تنها تجلی آن نگاه اش است. آنان تصویر قدر تمندی پادشاهی را به طور مستقیم

دریافت نمی کنند؛ بلکه فقط اثرها و جلوههای این قدرتمندی را گویی به گونهای توخالی ـ بر بدنهای خود نمایش میدهند، بدنهایی که کاملاً رؤیت پذیر و خوانا و مطیع شدهاند. در ۱۵ مارس ۱۶۶۶، لویی چهاردهم نخستین بازدید نظامی خود را انجام داد: [سان از] ۱۸ هزار نفر که «یکی از درخشان ترین عملیات دوران سلطنت» بود و چنین شهرت یافت که «تمامی اروپا را مضطرب کرده» است. چند سال بعد مدالی به یاد بود این رویداد ضرب شد. ۱ در پایین این مدال چنین نوشته شده است: «Disciplina militaris restitua» [ «انضباطٌ ارتش را احياء كرد»] و در بالاي مدال: «Prolusio ad victorias» [ «مقدمهی پیروزی»]. در سمت راست مدال، شاه با پای راست به جلو، تمرین نظامی را شخصاً و با عصا فرماندهی میکند. در نیمهی چپ مدال، چندین ردیف سرباز از روبهرو دیده می شوند که تا عقب مدال صف کشیدهاند؛ سربازان دست راست خود را تا ارتفاع شانه بالا آورده و تفنگهایشان را دقیقاً بهطور عمودی نگهداشتهاند؛ آنان پای راست خود را به جلو و پای چپشان را متمایل به بیرون قرار دادهاند. روی زمین، خطهایی با زاویهی قائمه یکدیگر را قطع میکنند و زیر پای سربازان مربعهایی بزرگ را شکل میدهند که نشانههایی راهنما برای مرحلهها و وضعیتهای مختلف تمریناند. در سرتاسر پسزمینهی مدال، یک معماری کلاسیک طراحی شدهاست. ستونهای کاخ در امتداد ستونهای سربازانِ به صف شده و تفنگهای افراشته و سنگفرش در امتداد خطهای تمرین قرار گرفتهاند. اما در بالای ستونهای کوچک که همچون تاجی روی بنا قرار گرفتهاند، مجسمه هایی رقصان در ردیف های پیچ در پیچ و با حرکت هایی دَوَرانی و لباسهای پُرچین قرار دارند. [کاخ] مرمر پوشیده از منحنیهایی است که اصل وحدت بخششان هماهنگی است. سربازان نیز همگی در حرکتی یکسان که ردیف بهردیف و صف به صف تکرار می شود و به یک معنا و حدت تاکتیک است ثابت ماندهاند. نظم معماری که بر بلندای خود پیکرههای رقص را رها کردهاست، روی زمین قواعد و هندسهی خود را بر انسانهای منضبط تحمیل میکند. ستونهای قدرت. روزی

Le Club français de la médaille, 4e trimestre 1970, p. 50-54.

۱. در مورد این مدال نگاه کنید به مقالهی ژ. ژاکیو در:

گراندوک میخائیل\* در برابر دسته های سربازان که از برابر او رژه رفته بودند، گفت: «عالی است، فقط نفس می کشند.» ۱

این مدال راگواه لحظه ای بگیریم که در آن، درخشان ترین شکل قدرت پادشاهی و ظهور آیینهای خاص قدرت انضباطی به شیوه ای ناسازنما اما پُرمعنا به یکدیگر می پیوندند. رؤیت پذیری قدرت پادشاهی که به سختی قابل توجیه بود به رؤیت پذیری اجتناب ناپذیر افراد [سوژه ها] بدل شد. و همین وارونگی رؤیت پذیری در عملکرد انضباطها است که اِعمال قدرت را تا پایین ترین رده های آن تضمین می کند. [بدین ترتیب] به عصر امتحان [آزمون، معاینه] بی پایان و ابژه کردن الزامی گام می نهیم.

۲. امتحان [آرمون، معاینه] همچنین فردیت را وارد حوزه اسناد کرد. امتحان یک بایگانی کامل و ظریف و دقیق را در پی دارد که در سطح بدنها و روزها شکل میگیرد. امتحان از یک سو افراد را در حوزه ی مراقبت قرار می دهد، و از سوی دیگر آنها را در شبکهای از نوشته ها جا می دهد؛ امتحان افراد را در تراکمی از سندها وارد می کند، سندهایی که افراد را تسخیر و تثبیت می کنند. روشهای امتحان بی درنگ با نظام ثبتِ فشرده و انباشت آسنادی همراه شد. نوعی «قدرت نوشتاری» به منزله ی قطعه ای اساسی در چرخ دنده های انضباط شکل گرفت. این قدرت از روشهای سنتیِ تنظیم اسنادِ اداری الگوبرداری بسیار کرد، اما تکنیکهای خاص و نوآوری هایی مهم نیز داشت. برخی از این تکنیکها و نوآوری ها به روشهای نوآوری هایی مهم نیز داشت. برخی از این تکنیکها و نوآوری ها به روشهای برای ارتش اهمیت داشت، چون در ارتش ضروری بود که سربازان فراری را پیدا کنند، از سربازگیری مجدد خودداری کنند، گزارشهای ساختگی افسران را اصلاح کنند، از سربازگیری مجدد خودداری کنند، گزارشهای ساختگی افسران را اصلاح کنند، خدمتها و ارزش هر فرد را شناسایی کنند، و بیا اطمینان فهرستی از مهم بود خود در بیمارستانها نیز مهم بود چون در بیمارستانها نیز مهم بود خود در بیمارستانها نیز مهم بود خود در بیمارستانها ضرورت داشت که بیماران را شناسایی کنند، تمارض کنندگان

<sup>\*</sup> grand-duc Michel ، شاهزادهی روس.م.

<sup>1.</sup> Kropotkine, Autour d'une vie, 1902, p. 9.

من اين نقل قول را مرهونِ ام. ژي. كانگيلم هستم.

را بیرون کنند، تحول بیماری ها را دنبال کنند، مؤثر بودن درمان ها را بررسی کنند، و موردهای مشابه و شروع بیماری های واگیردار را شناسایی کنند. این مسئله برای مؤسسه های آموزشی نیز مهم بود چون در این مؤسسه ها ضروری بود که استعداد و قابلیت هر دانش آموز را مشخص کنند، سطح و توانایی های او را تعیین کنند، استفاده ی احتمالی یی را که می توان از او کرد مشخص کنند: «دفتر ثبت این فایده را دارد که می توان به موقع و به جا به آن مراجعه کرد و از خلق و خوی دانش آموزان و پیشرفت شان در پرهیزگاری و آموزش دینی و ادبیات شناخت به دست آورد، آن هم با توجه به مدت زمان مدرسه، روحیه ی دانش آموزان و قضاوتی که از زمان تحویل این دفتر، در آن ثبت شده است.» ا

از همین رو، رشته ی کاملی از رمزهای فردیتِ انضباطی شکل گرفت، رمزهایی که ویژگیهای فردیِ تعیین شده با امتحان را همگن می سازند، رمزهایی چون رمز جسمیِ نشانه های اندام و چهره، رمز پزشکیِ نشانه های بیماری [سمپتوم]، رمز مدرسه ای یا نظامیِ رفتارها و عملکردها. این رمزها چه از لحاظ کیفی و چه از لحاظ کمی هنوز بسیار ابتدایی بودند اما نشانه ی نخستین لحظه ی «صورت بندی» [«formalisation»] فرد در درون مناسبات قدرت به شمار می روند.

نوآوریهای دیگر نوشتار انضباطی مربوط است به پیوند دادن این عنصرها به یک دیگر، انباشت سندها، ردیف کردنِ این سندها، سازماندهیِ حوزههای مقایسه ای یک طبقه بندی، دسته بندی و تعیین میانگین و تثبیت هنجارها را امکان پذیر می سازند. بیمارستانهای سده ی هجدهم عمدتاً آزمایشگاههایی بزرگ برای روشهای نوشتاری و آسنادی بودند. نگهداری دفترهای ثبت، اختصاصی کردنِ این دفترها، شیوههای رونویسی این دفترها از روی یکدیگر، ارائهی این دفترها در زمان بازدیدها، مقابله این دفترها با یک دیگر طی نشستهای منظم پزشکان و مدیران، انتقال دادههای این دفترها به سازمانهای مرکزی (حال چه بیمارستان، چه دفتر مرکزی آسایشگاهها)، و آمار بیماریها و درمانها و مرگ و میرها در سطح یک بیمارستان و یک شهر و تا حد ممکن در سطح کلِ یک کشور، همهوهمه بخش مکمل فرایندی بودند که از رهگذر آن، بیمارستانها تابع نظام انضباطی شدند. باید

<sup>1.</sup> M. I. D. B., Instruction méthodique pour l'école paroissiale, 1669, p. 64.

روشهای نوشتاری را در میان شرایط بنیادین یک «انضباط» خوب پزشکی در هر دو معنای این واژه جا داد، روشهایی که ادغام دادههای فردی در نظامهای انباشتی را امکانپذیر میکرد بدون آنکه این دادهها در این روشها از دست بروند؛ روال کار به گونهای بود که بتوان از روی هر دفتر عمومی ثبت، یک فرد را پیداکرد و در مقابل نیز، بتوان هر یک از دادههای آزمون معاینهی فردی را در محاسبههای کلی منعکس کرد.

امتحان به یمنِ کلِ این دستگاه نوشتاری که با آن همراه بود، دو امکانِ همبسته را فراهم آورد: یکی، ساختنِ فرد به منزله ی ابژه ای وصف پذیر و تحلیل پذیر، البته نه برای آنکه فرد را تا حد ویژگی هایی «خاص» فرو بکاهد، یعنی آنگونه که طبیعت شناسان در مورد موجودات زنده رفتار می کنند، بلکه برای آنکه فرد را با ویژگی های فردی اش، با تکامل خاص اش و با استعدادها یا توانایی های خاص اش زیر نگاه دانشی همیشگی نگاه دارد؛ و از سوی دیگر، ساختنِ یک نظام مقایسه ای که سنجش پدیده های فراگیر، توصیف گروه ها، تعیین ویژگی های داده های گروهی، برآوردِ فاصله های افراد نسبت به یکدیگر، و توزیع آنان در یک «جمعیت» را امکان پذیر می کند.

در نستیجه، ایس نحرده تکنیکهای نسمره گذاری و ثبت و تشکیل پرونده و ستونبندی و جدول بندی اهمیتی تعیینکننده دارند، خُرده تکنیکهایی که برای ما بسیار معمول و متداول اند اما برداشتن مانع شناخت شناسیک از سر راه علوم مربوط به فرد را امکان پذیر ساخته اند. بدون شک هر کسی حق دارد این پرسش ارسطویی را طرح کند: آیا دانش از فرد امکان پذیر و مشروع است؟ پرسشهای بزرگ شاید به پاسخهایی بزرگ نیاز داشته باشد. اما پرسش تاریخی کوچکی نیز وجود دارد، پرسش در مورد ظهور آن چه در حدود پایان سدهی هجدهم سربرآورد و می توان آن را تحت عنوان کلی علوم «بالینی» جا داد؛ پرسش درباره ی ورود فرد (و نه گونه) به حوزه ی دانش؛ پرسش درباره ی ورود توصیف فردی، بازجویی، شرح حال و پرونده به عملکرد عمومی گفتمانِ علمی. بدون شک، به این پرسش ساده ی عینی باید به عملکرد عمومی گفتمانِ علمی. بدون شک، به این پرسش ساده ی عینی باید با زاویه ی سازوکارهای امتحان [آزمون، معاینه]، از زاویه ی شکل گیریِ سازوکارهای انضباط و از زاویه ی شکل گیریِ نوع جدیدی از قدرت بر بدنها نگاه کرد. آیا این انضباط و از زاویه ی شکل گیریِ نوع جدیدی از قدرت بر بدنها نگاه کرد. آیا این

همان تولد علوم انسانی است؟ احتمالاً باید این تولد را در بایگانیهای نه چندان باشکوهی جستوجو کرد که در آنها، مجموعهی مدرنِ اجبارها بر بدنها و حرکتها و رفتارها ساخته و پرداخته شد.

۳. امتحان [آزمون، معاینه] به کمک تمامی تکنیکهای اسنادی اش، از هر فرد یک «مورد» می سازد: موردی که هم ابژه ای است برای شناخت و هم گیرکی [prise] است برای قدرت. مورد دیگر آنگونه که در اصولِ اخلاق شناسی یا علم حقوق، مجموعه ای از موقعیتهای توصیف کننده ی عمل بود که می توانست اجرای یک قاعده را اصلاح کند نیست، بلکه «مورد» فرد است، آنگونه که می توان او را توصیف کرد، پیمانه کرد، سنجید و او را با دیگران و با خودِ فردیت اش مقایسه کرد؛ مورد همچنین فردی است که باید او را تربیت یا بازپروری کرد، باید او را طبقه بندی کرد، به به خود و غیره.

تا مدتهای مدید، فردیت معمولی مفردیتِ قشرهای پایین و همگان ریر آستانهی توصیف شدن بود. این یک امتیاز بود که کسی را نگاه کنند، مشاهده کنند، هر جزئیاتی از او را روایت کنند، روز به روزش را دنبال کنند و بیوقفه به رشتهی تحریر در آورند. وقایعنگاری یک انسان، روایت زندگیاش و تاریخنگاری او که در طول زندگی تحریر شده است، همگی بخشی از آیینهای قدرت او بود. اما روشهای انضباطی این رابطه را وارونه میکنند، آستانهی فردیتِ توصیفپذیر را پایین می آورند، و از این توصیف ابزاری برای کنترل و روشی برای استیلا می سازند. نه دیگر یادمانی برای یادآوری در آینده، بلکه سندی برای استفاده ای احتمالی. و هر چه سازماندهي انضباطي دقيقتر ميشود اين توصيفپذيري نوين برجستهتر و آشکارتر می شود: کودک، بیمار، دیوانه و محکوم از سدهی هجدهم و مطابق منحنی سازوکارهای انضباطی، با سهولتی فزاینده به ابژهی توصیفهای فردی و روایتهای زندگی نامهای بدل شدهاند. این نگارش زندگی های واقعی دیگر روش قهرمانسازی نـــیست؛ ایــن نگــارش بــهمنزلهی روش ابـــژه کــردن و بــه انــقیاد در آوردن [assujettisement] عمل میکند. زندگی بیماران روانی یا بزهکاران که بهدقت مقابله شده، همانند وقایعنگاری شاهان یا حماسهی راهزنان بزرگ مردمی، به یک نوع كاركرد سياسي نوشتار تعلق دارد؛ اما در يك تكنيكِ كاملاً متفاوت قدرت.

امتحان [آزمون، معاینه] بهمنزلهی تبیینِ آیینی و نیز «علمیِ» تفاوتهای فردی و

به منزله ی سنجاق کردنِ هر فرد به ویژگی مخصوصاش (متفاوت با مراسمی که در آن، جایگاه ها، تبارها، امتیازها و منصبها با درخشش تمام عیارِ نشان های شان به نمایش درمی آمد) کاملاً نشان دهنده ی ظهور گونه ی نوینی از قدرت است که در آن، جایگاه هر فرد با فردیت خاص او تعیین می شود و بر مبنای همین جایگاه، هر فرد به ویژگی ها، سنجه ها، تفاوت ها و «نمره ها» ی سرشت نمااش که در هر حال از او یک «مورد» می سازند، پیوند می خورد.

در تحلیل نهایی، امتحان محور و پایهی روشهایی است که فرد را به منزله ی نتیجه و ابژه ی قدرت و به منزله ی نتیجه و ابژه ی دانش می سازند. امتحان با ترکیب کردنِ مراقبتِ پایگان مند و مجازاتِ به نجارساز، کارکردهای بزرگ انضباطی را تضمین می کند، یعنی کارکردهای بزرگِ توزیع و طبقه بندی، برکشیدنِ حداکثرِ نیروها و زمان، انباشتِ پیوسته ی تکوینها، ترکیب بهینه ی قابلیتها، و درنتیجه ساختنِ فردیتِ سلولی، اندامی، تکوینی و ترکیبی. این انضباطها با امتحان به صورت آیین درمی آیند، انضباطهایی که می توان در یک کلام آنها را این چنین مشخص کرد که یکی از وجههای قدرت اند، قدرتی که تفاوت فردی را اقتضا می کند.

\*

انضباطها لحظه ای را مشخص می کنند که در آن، چیزی روی داد که می توان آن را وارونگیِ محور سیاسیِ فردی سازی خواند. در جوامعی که نظام فئودالی فقط نمونه ای از آنها است می توان گفت فردی سازی در جناحی که قدرت پادشاهی اعمال می شد و در رده های بالای قدرت به حداکثر بود. در این جوامع، شخص هر چه بیشتر صاحب قدرت یا امتیاز بود بیشتر به منزلهی فرد برجسته می شد و این افردی سازی] از رهگذر آیینها، گفتمان یا بازنمایی های تجسمی انجام می گرفت. «نام» و تبارنامه ای که شخص را درون مجموعه ای از خویشاوندی جا می داد، انجام فتحهای درخشانی که برتریِ نیروها را نشان می داد و روایتها به آنها جاودانگی می بود، مراسمی که با آرایش خود، مناسبات قدرت را نشان می داد، بناهای می بادبود و بنیادهای اهدایی که ماندگاریِ پس از مرگ را ارزانی می کرد، مراسم باشکوه و خرجهای گزاف، و رابطه های بسیارِ سرسپردگی و سالاری که به هم گره می خورد، همگی روشهای فردی سازی «صعودی» بود. در مقابل، فردی سازی در نظام همگی روشهای فردی سازی «صعودی» بود. در مقابل، فردی سازی در نظام

انضباطی «نزولی» است: هر چه قدرت بی نام تر و کارکردی تر می شود، کسانی که این قدرت بر آنان اِعمال میشود با شدت بیشتری فردیت مییابند؛ آنهم از رهگذر مراقبتها و نه آیینها و مراسم، از رهگذر مشاهدهها و نه روایتهای یادبودی، از رهگذر سنجشهای مقایسهای یی که «هنجار» مرجعشان است و نه تبارشناسی هایی که نیاکان را نشانهی راهنما قرار می دهد؛ از رهگذر «تفاوتها» و نه فتحها و کارهای درخشان. در نظام انضباطی، کودک بیشتر از بزرگسال فردیت می یابد، بیمار بیشتر از انسانِ سالم، ديوانه و بزهكار بيشتر از انسان بهنجار و نابزهكار. در هر حال، در تمدن ما همهی سازوکارهای فردی ساز متوجه کودک و بیمار و دیوانه و بزهکار است؛ و هنگامی هم که میخواهند بزرگسالِ سالم و بهنجار و پیرو قانون را فردیت دهند، باز در او سراغ این را میگیرند که تا چه اندازه از کودک همچنان در او باقی است، چه دیوانگی نهفتهای در او سکنا دارد، و چه جرم بنیادینی را میخواسته مرتکب شود. این وارونگی تاریخی روشهای فردیساز خاستگاهِ تمامی علوم و تحلیلها و روشهایی است که ریشهی «روان» ["psycho-"] را به کار میبرند. این لحظهی گذار از سازوكارهای تاریخی-آیینی فردیسازی به سازوكارهای علمی-انضباطی، این لحظهی جایگزینی هنجار بهجای نیاکان و جایگزینی سنجه بهجای جایگاه، و در نتیجه، جایگزینی فردیتِ انسانِ محاسبه پذیر به جای فردیتِ انسانِ به یاد ماندنی، این لحظهی امکانپذیر شدنِ علوم انسانی، لحظهای است که تکنولوژی نوین قدرت و کالبدشناسی سیاسی دیگری از بدن به کار بسته شد. و گرچه «ماجرا» از اعماق قرون وسطا تا به امروز روایتی است از فردیت و گذاری است از حماسه به رمان، از کارهای برجسته به ویژگی نهان، از تبعیدهای طولانی به پژوهش درونی کودکی، و از نبردها به خیالبافی ها، اما [این] «ماجرا» نیز در شکلگیری جامعهی انتضباطی جا دارد. ماجرای کودکی ما را دیگر «آنری کوچولوی خوب» روایت نـمیکند، بـلکه تیرهروزیهای هانس کوچولو روایت میکند. رمان دو لا رُز\* را امروز ماری بــارنز

<sup>\*</sup> Roman de La Rose: اثر مشهور قرون وسطا شامل دو بخش: بخش اول ترسیم عشقورزی محجون چیزی ظریف و لطیف و بخش دوم خلاصهای از مجموعهی دانش علمی و فلسفی قرون وسطا..م.

مىنويسد؛ و قاضى شْرِبرِ \* جاى لانْسلُو \* \* راگرفتهاست.

اغلب گفته می شود که الگوی جامعهای که افراد عنصرهای تشکیل دهنده ی آناند از شکلهای انتزاعی و قضایی قرارداد و مبادله وام گرفته شده است. [از این دیدگاه] جامعه ی تجاری به منزله ی مجمع قراردادی اشخاص منفرد قضایی بازنمایی می شود. شاید [این چنین باشد]. در واقع، به نظر می رسد که نظریه ی سیاسی سده ی هفده و هجده اغلب از این طرح تبعیت می کند. اما نباید فراموش کرد که در همان دوران، تکنیکی برای ساختن واقعی افراد به منزله ی عنصرهای همبسته ی قدرت و دانش وجود داشت. بدون شک، فرد دره ی خیالی نوعی بازنمایی «ایده ٹولوژیک» از جامعه است؛ اما فرد همچنین واقعیتی است برساخته ی این تکنولوژی خاص قدرت جامعه است؛ اما فرد همچنین واقعیتی است برساخته ی این تکنولوژی خاص قدرت که «انضباط» خوانده می شود. باید از توصیفِ همیشگی اثرهای قدرت در قالبِ واژههایی منفی دست کشید: [نظیر این که] قدرت «طرد می کند»، «سرکوب می کند»، «جلوگیری می کند»، «سانسور می کند» «انتزاع می کند»، «می پوشاند»، «پنهان می کند». در واقع، قدرت تولید می کند؛ قدرت واقعیت را تولید می کند؛ قدرت قدرت قلمروهای ابژه ها و آبین های حقیقت را تولید می کند. فرد و شناختی که می توان از او قلموهای ابژه ها و آبین های حقیقت را تولید می کند. فرد و شناختی که می توان از او مدست آورد به این تولید بستگی دارد.

اما آیا نسبت دادن چنین توانمندی یی به ترفندهای انضباط که اغلب ترفندها یی خُردند، زیاده از حد نیست؟ این ترفندها از کیجا چنین آثار گستردهای بهدست می آورند؟

<sup>\*</sup> Daniel Paul Scherber): یک قساضی آلمسانی کسه فسروید خساطرههای روانپریشانه ی او را تحلیل کرد. از جمله هذیانهای قاضی شربر این بود که می پنداشت روده هایش کارکردی الاهی مرتبط با خورشید دارد..م.

<sup>\*\*</sup> Lancelot du Lac؛ یکی از شهسواران شاه آرتور. این شخصیت در بسیاری از رمانهای قرون وسطا پرورانده شد و مظهر کامل عاشق درباری بود..م.

## فصل سوم

## سراسربيني

براساس آیین نامه ای در پایان سده ی هفدهم، در زمان شیوع طاعون می بایست تدبیرهای زیر اتخاذ شود. ۱

نخست، شبکهبندی دقیق و سفت و سختِ مکان: بستنِ شبهر و «قبهها»ی اطراف، ممنوع بودن خروج از شهر یا قصبهها و مجازات اعدام برای کسانی که این قاعده را زیر پا میگذاشتند، کشتن همهی حیوانیات ولگرد؛ و تقسیم شبهر به محلههایی مجزاکه یک داروغه برای ادارهی هر محله گمارده می شد. هر کوی و برزن زیر نظر یک گزمه بود که از آنجا مراقبت می کرد و اگر آنجا را ترک می کرد به مرگ محکوم می شد. فرمان داده می شد که در روزی معین همه در خانههای خود بمانند: خروج از خانه ممنوع بود و متخلف اعدام می شد. خود گزمه در هر خانه را از بیرون قفل می کرد و کلید آن را با خود می برد و به داروغهی محله تحویل می داد؛ داروغه هم کلید را تا پایان قرنطینه نزد خود نگهمی داشت. هر خانواده آذوقه ی خود را از پیش تهیه می کرد؛ اما برای شراب و نان، مجراهای چوبی کوچکی از کوچه تا داخل خانه تعبیه می شد تا جیره ی هر فرد به دست او برسد بی آنکه میان فروشنده و ساکنان خانه ارتباطی برقرار شود؛ برای گوشت و ماهی و سبزی نیز از قرقره و زنبیل ساکنان خانه ارتباطی برقرار شود؛ برای گوشت و ماهی و سبزی نیز از قرقره و زنبیل

<sup>1.</sup> Archives militaires de Vincennes, A 1 516 91 sc. Pièce.

این آییننامه در اساس با مجموعهای کامل از آییننامههای دیگری که یا در همین دوره یا پیشتر از آن تنظیم شده بودند منطبق بود.

استفاده می شد. اگر زمانی خروج از خانه ضرورت می یافت، این کار به نوبت انجام می گرفت تا هیچ گونه برخوردی صورت نگیرد. فقط داروغه ها و گزمه ها و سربازان نگهبان حق رفت و آمد در شهر را داشتند. افرادی نیز موسوم به «کلاغها» که مرگ شان مهم نبود به خانه های آلوده و جسدها سر می زدند: کلاغها «افرادی دون پایه و بی تشخص» بودند «که بیماران را حمل می کردند، مرده ها را دفن می کردند، نظافت می کردند و بسیاری از کارهای پست و حقیر را انجام می دادند.» [شهر طاعون زده] مکانی بخش بندی شده، بی حرکت و منجمد بود که در آن هر فرد جای ثابتی داشت و اگر از آن حرکت می کرد به قیمت زندگی اش تمام می شد، حال یا با سرایت بیماری یا با مجازات و تنبیه شدن.

بازرسی بی وقفه انجام می شد. نگاهٔ همهجا مراقب و هشیار بود: «شمار قابل ملاحظه ای از نظامیان تحت فرماندهی افسران ماهر و افراد شایسته ، و گروهی از نگهبانان جلوی دروازهها و شهرداری و در همهی محلهها حضور داشتند تا اطاعت هر چه سریع تر مردم و قدرتِ مطلق کلانتران را میسر کنند و «درعین حال، مراقب هرگونه بی نظمی و دزدی و چپاول باشند». جلوی دروازهها نگهبانیها مستقر بود و سر هر کوی و برزن دیدهبانها حضور داشتند. داروغه همر روز از محلهی تحت مراقبت خود بازدید می کرد و جویا می شد که آیا گزمه ها وظیفه های شان را انجام مى دهند يا نه و آيا مردم از آنها شكايتى دارند يا نه؛ داروغهها «مراقب كردار آنان [گزمهها] بودند». گزمهها نیز هر روز در کوی تحت مسئولیت شان گشت میزدند؛ در برابر تکتک خانه ها می ایستادند و تمامی ساکنان خانه را به جلوی پنجره فرامی خواندند (به کسانی که مشرف بر حیاط زندگی می کردند پنجرهای رویه کوچه اختصاص داده می شد که فقط آنان می توانستند جلوی آن ظاهر شوند)؛ هر فرد را با نام صدا می زدند؛ حال یک به یک را جویا می شدند \_ و «ساکنان خانه مجبور» بو دند در پاسخ به این پرسشها «حقیقت را بگویند وگرنه اعدام می شدند»؛ اگر کسی جلوی پنجره حاضر نمی شد، گزمه می بایست علت را جو یا شود و «بدین ترتیب به سادگی در می یابد که آیا مرده یا بیماری را پنهان کردهاند یا نه.» هر کس در قفس خود محبوس بود، جلوی پنجرهی خود قرار می گرفت، به ناماش پاسخ می داد و هنگامی که از او میخواستند خود را نشان میداد، و اینهمه بازدیدِ عظیم زندهها و مردهها بود. این مراقبت بر پایهی نظام ثبتِ دائمی استوار بود: گزارشهای گزمهها به داروغهها، و گزارشهای داروغهها به عضو انجمن بلدیه یا شهردار. در آغاز «قرنطینه»، نقش یکبهیک ساکنان حاضر در شهر تعیین می شد؛ و «نام و سن و جنسیت فرد بدون استثناء» ثبت می شد: یک نسخه از آن به داروغهی محله، یک نسخه به دفتر شهرداری و یک نسخه هم به گزمه داده می شد تا او بتواند حضور و غیاب روزانه را انجام دهد. هر آنچه در جریان بازدیدها مشاهد می شد مرگها، بیماریها، شکایتها، بی نظمی ها- یادداشت می شد و به داروغهها و کلانترها ابلاغ می شد. داروغهها و کلانترها بر درمان پزشکی نظارت کامل داشتند و پزشک مسئول را تعیین می کردند؛ بدون اجازه ی کتبی او، هیچ پزشک دیگری حق درمان کردن را تعیین می کردند؛ بدون اجازه ی کتبی او، هیچ پزشک دیگری حق درمان کردن اجازه ی ملاقات بیمار را نداشت «تا از پنهان کردن و درمان کردنِ بیماران واگیردار بدون اطلاع کلانترها جلوگیری شود». ثبتِ آسیب شناختی [پاتولوژیک] می بایست بدون اطلاع کلانترها جلوگیری شود». ثبتِ آسیب شناختی [پاتولوژیک] می بایست به و به طور متمرکز انجام می گرفت. رابطه ی هر فرد با بیماری و مرگاش در میان مراجع قدرت دست به دست می شد و این مراجع آن را ثبت می کردند و تصمیم های لازم را در مورد آن می گرفتند.

پنج یا شش روز پس از آغاز قرنطینه، پاکسازی تک تک خانه ها انجام می گرفت. همه ی اهل خانه را از خانه خارج می کردند؛ اسباب و «اثاثیه» ی هر اتاق را کمی بلند یا آویزان می کردند؛ اتاق را عطرافشانی می کردند؛ درها و پنجره ها را به دقت می بستند و حتا سوراخ کلیدها را با موم پُر می کردند و سپس عطر را می سوزاندند. و سرانجام در تمام مدت سوختن عطر، خانه را کاملاً می بستند؛ عطرافشانها را هم به هنگام ورود و هم خروج «در حضور ساکنان خانه» تفتیش می کردند «تا مطمئن شوند که آنان به هنگام خروج چیزی غیر از آن چه به هنگام ورود داشته اند با خود همراه ندارند». چهار ساعت بعد ساکنان خانه می توانستند به خانه شان بازگردند.

این مکان بسته و بخش بندی شده که نقطه به نقطه ی آن تحت مراقبت بود مکانی بود که در آن فردها در جایی ثابت قرار می گرفتند، آن جاکه کو چک ترین حرکت کنترل می شد، آن جاکه کارِ بی وقفه ی نوشتن مرکز را به پیرامون وصل می کرد، آن جاکه قدرت به طور کامل و برپایه ی پایگان بندی یی پیوسته از نو شناسایی می شد، معاینه می شد

و در میان یکی از گروههای زندگان و بیماران و مردگان جا میگرفت ـ و اینهمه الگویی فشرده از سازوکار انضباطی بود. نظم پاسخی بود به طاعون؛ کارکرد نظم آن بود که تمامی درهمآمیختگیها را از هم باز کند: درهمآمیختگی بیماری که با درهم آمیختن بدن ها با یکدیگر انتقال می یافت؛ و درهم آمیختگی شرارت که با محو شدن ممنوعیتها بر اثر ترس و مرگ تکثیر می یافت. نظمْ جای هر فرد، بدنِ هر فرد، بیماری هر فرد و مرگاش، و صلاح هر فرد را تعیین میکرد و اینکار را از رهگذر اثر و نتیجهی قدرتی همه جاحاضر و همه چیزدان عملی می کرد، قدرتی که به شیوهای قاعدهمند و بىوقفه خود را تىقسىم مىكرد تىا بىدانجاكى بىه فىرد و بىهآنچە سرشتنمای او است و آنچه به او تعلق دارد و آنچه برایش روی می دهد تعیّنی نهایی بخشد. انضباط علیه طاعون که یک در هم آمیختگی است، قدرت خود را که قدرتی جداکنندهاست به کار می انداخت. نوعی خیالپردازی ادبی با سرشتی جشنوارهای حول و حوش طاعون وجود داشت: قوانین معلق می شد، ممنوعیتها برداشته می شد، زمانِ درحال گذر تب و تاب می گرفت، بدن ها بدون ملاحظه درهممی آمیختند، و فردها نقاب از چهره برمی داشتند و هویت قانونی شان را رها می کردند و سیمایی را که با آن بازشناخته می شدند کنار می گذاشتند و بدین ترتیب، حقیقتی کاملاً متفاوت را آشکار میکردند. اما رؤیایی سیاسی نیز از طاعون وجود داشت کـه درست وارونـهی آن [خـيالپردازی] بـود: نـه جشـن جـمعی بـلکه تقسیم بندی هایی دقیق و سفت و سخت؛ نه قانون های زیر پاگذاشته شده بلکه رسوخ مقررات تا خُردترین جزئیات زندگی، آن هم از رهگذر پایگانبندی کاملی که عملکرد بسیار ظریفِ قدرت را تضمین می کرد؛ نه نقاب هایی که گذاشته و برداشته می شدند بلکه تعیینِ نام «حقیقی»، جای «حقیقی»، بدن «حقیقی» و بیماری «حقیقی» هر فرد. طاعون بهمنزلهی شکل واقعی و نیز تخیلی بینظمی، انضباط را بهمنزلهی همبستهی پزشکی و سیاسی خود داشت. در پس تدابیر انضباطی، خاطرهی شوم و مکرر «سرایتها»، طاعون، شورشها، جرمها، ولگردی، فرار از سربازی و خاطرهی مردمی که ظاهر و ناپدید می شدند و در بی نظمی زندگی می کردند و می مردند، دیده

اگر درست باشد که جذام آیینهای طرد را موجب شد، آیینهایی که تا حدودی الگوی حبس بزرگ و شکل عمومی آن را ارائه دادند، طاعون نیز طرحهای انضباطی

را موجب شد. طاعون بهجای تقسیمبندی جمعی و دوتایی یک گروه و گروه دیگر، جداسازی های بسیار و توزیع های فردی ساز و سازمان دهی عمقی مراقبت ها و کنترلها و تشدید و شاخهبندی قدرت را ایجاب میکرد. فرد جذامی در چنگال روش طرد و تبعید به یک مکانِ محصور گرفتار بود؛ او را در آنجا رها می کردند تا در میان جماعتی که تفاوتگذاری شان چندان مهم نبودگم و گور شود؛ اما طاعونی ها در چنگالِ شبکهبندی تاکتیکی دقیقی گرفتار بودند، شبکهبندی یی که در آن تفاوتگذاری های فردی اثر و نتیجهی قدرتی بود که تکثیر می یافت و مفصل بندی می شد و به زیربخشها تقسیم می شد. در یک سو حبس بزرگ و در سوی دیگر تربیت درست. جذام و جداسازیاش، طاعون و تقسیمبندی هایش. یکی داغخورده و نشان دار و دیگری جدا و تحلیل شده و توزیع شده. تبعیدِ فرد جذامی و بازداشتِ فرد طاعونی بیانگر رؤیای سیاسی یکسانی نیست. اولی رؤیای جامعهای پاک و خالص است و دیگری رؤیای جامعهای منضبط. دو شیوهی [متفاوت] اِعمال قدرت بر انسانها، کنترل رابطههایشان و جداکردن درهمآمیختگیهای خطرناکشان. شهر طاعونزده که پایگانبندی، مراقبت، نگاه و نوشتار سرتاسر آن را در مینوردد، این شهر بی حرکت و منجمدشده در عملکرد قدرت گستردهای که بهشیوهای متمایز بر همهی بدنهای فردی وارد می آید، او توپیای شهر کاملاً زیر سلطه و حاکمیت است. طاعون (دست کم به صورت یک احتمال) آزمایش و تجربه ای بود که طی آن، تبیین آرماني اِعمالِ قدرتِ انضباطى امكان پذير مىشد. حقوق دانان براى آنكه بـتوانـند عملکرد حقوق و قوانین را از دیدگاه نظریهی ناب ببینند، خود را در وضعیت طبیعی تصور می کردند؛ حکومت گران نیز برای آن که بتوانند عملکرد انضباطهای کامل را ببینند، وضعیت طاعونزده را تصور می کردند. در بنیانِ طرحهای انضباطی، تصویر طاعون معرف تمامی درهم آمیختگیها و بینظمیها است؛ درست همانگونه که تصویر جذام، یعنی تصویر تماسی که باید قطع شود در بنیان طرحهای طرد قرار دار د.

طرحهایی متفاوت اما قابل انطباق که آرام آرام به یکدیگر نزدیک شدند؛ و این ویژگی سده ی نوزدهم بود که تکنیک خاص ِ شبکه بندیِ انضباطی قدرت را بر مکان طرد به کار بست، مکانی که فرد جذامی ساکنِ نمادین آن بود (و گدایان و ولگردها و دیوانه ها و یاغی ها جمعیت واقعی آن بودند). رفتار کردن با «جذامی ها» مثل

«مبتلایان به طاعون»، به کار بستن تقسیمبندی های ظریف انضباطی در مکان درهمبرهم اردوگاه [طردشدگان] و ترکیب آن با روشهای تقسیمبندی جداکنندهی قدرت، فردیت دادن به طردشدگان و نیز استفاده از روشهای فردیسازی برای نشانه گذاری طردها \_ همه و همه همان چیزی است که قدرت انضباطی از ابتدای سدهی نوزدهم بدین سو به طور منظم در تیمارستانها، ندامتگاهها، دارالتأدیبها، مؤسسههای بازپروری و تا حدودی بیمارستانها به اجرا در آورد؛ بهطور کلی تمامی نهادهای کنترل فردی به شیو های دوگانه عمل میکنند: شیوهی تقسیمبندی دوتایی و نشانه گذاری (دیوانه ـ سالم؛ خطرناک ـ بی خطر؛ بهنجار ـ نابهنجار)؛ و شیوه ی تعیین اجباری ویژگیها و توزیع تفاوت گذارانه (او کیست؛ کجا باید باشد؛ چگونه باید ویژگیاش را برشمرد؛ چگونه او را بازشناخت؛ و چگونه باید مراقبتی دائمی را به شیوهای فردی بر او اِعمال کرد و غیره). از یکسو، با جذامیان همچون «طاعونزده»ها رفتار شد و تاکتیک انضباطهای فردیساز بر طردشدگان تحمیل شد؛ و از سوی دیگر، فراگیر بو دنِ کنترلهای انضباطی امکانِ نشانه گذاری این که چه کسی «جذامی» است و امکانِ به کارگیریِ سازوکارهای دوگانه گرایانهی طرد را علیه او فراهم آورد. تقسیمبندی مداوم بهنجار و نابهنجار که هر فردی در معرض آن قرار دارد تا به [روزگار] ما ادامه یافتهاست، آنهم از رهگذر به کار بستن نشانه گذاری دوتایی و تبعید جذامی در مورد ابژه هایی کاملاً متفاوت؛ وجود مجموعه ی کاملی از تکنیکها و نهادها برای سنجش و کنترل و اصلاح فردهای نابهنجار تدابیر انضباطییی را به کار می اندازد که ترس از طاعون آنها را ایجاب می کرد. تمامی سازوکارهای قدرت که هنوز هم در روزگار ما حول فرد نابهنجار هم برای نشانه گذاری و هم برای اصلاح او استقرار یافتهاند، ترکیبی از همین دو شکل انـد کـه دورادور از آنها مشتق شدهاند.

\*

سراسربین [Panopticon] بنتام تصویرِ معماریِ این ترکیب است. با اصل و بنیان این معماری آشناایم: ساختمانی حلقه ای در پیرامون و برجی در مرکز؛ برج پنجره هایی عریض مشرف بر نمای داخلی ساختمان حلقه ای پیرامون دارد و ساختمان پیرامونی نیز از سلول هایی تشکیل شده است که تمام عرض ساختمان را

از یکسر تا سر دیگر دربرمیگیرند و هر سلول دو پنجره دارد، یکی به سمت داخل و رو به پنجرههای برج، و دیگری رو به بیرون، چندان که نور خورشید سرتاسر سلول را درمی نوردد. حال کافی است که مراقبی در برج مرکزی جاگیرد و در هر سلول نیز یک دیوانه، بیمار، محکوم، کارگر یا دانش آموز حبس شود. بر اثر تابش نور از پشت به سلولها، می توان از برج که کاملاً روبه نور است، سایههای کوچک اسیر در سلولهای ساختمان پیرامونی را زیر نظر داشت. به شمار قفسها نمایشهایی کوچک برپا است که هر نمایش تنها یک بازیگر دارد، بازیگری کاملاً فردیت یافته و پیوسته رؤیت پذیر. سازوکار سراسربین واحدهایی مکانی را سامان می دهد که مشاهده ی بی وقفه و شناسایی بی درنگ را امکان پذیر می کنند. روی هم رفته، [در سراسربین] اصل سلول تاریک وارونه شد؛ به عبارت بهتر، از سه کارکرد آن یعنی حبس کردن، محرومیت از نور و پنهان کردن فقط اولی حفظ شد و دو کارکرد دیگر حذف شد. روشنایی کامل و نگاه یک مراقب بهتر از تاریکی که نهایتاً محافظت می کند، در اسارت می گیرد. رؤیت پذیری یک دام است.

این امر نخست پرهیز از آن جمعیتهای فشرده و پرازدحام و ناآرام را به به منزله ی یک اثر و نتیجه ی منفی که در حبسها یافت می شد امکانپذیر کرد، جمعیتهایی که گویا [Goya] به تصویرشان کشیده و هاوارد توصیف شان کرده بود. هر فرد در جای خود، کاملاً در یک سلول محبوس است که مراقب او را از روبه رو در آنجا می بیند؛ اما دیوارهای کناری سلول مانع از آن است که او با هم بندی هایش تماس برقرار کند. او دیده می شود اما نمی بیند؛ موضوع [ابژه] اطلاعات است اما هرگز فاعل [سوژه] ارتباط نیست. قرار گرفتن سلولِ او در برابر برج مرکزی رؤیت پذیری محوری را بر او تحمیل می کند؛ اما تقسیم بندی های ساختمان حلقه ای، یعنی سلول های کاملاً مجزای آن متضمنِ نامرثی بودن از طرفین است. و خطرِ دسیسه ها و اقدام به فرار دسته جمعی و طرح جرم هایی جدید برای آینده و تأثیرهای متقابل منفی خبری نیست؛ اگر از بیماران باشند دیگر از خطر واگیری و سرایت خبری نیست؛ اگر از دیوانگان باشند دیگر از خطر رونویسی و تقلب و با یکدیگر خبری نیست؛ اگر دانش آموز باشند دیگر از خطر رونویسی و تقلب و با یکدیگر خبری نیست؛ اگر دانش آموز باشند دیگر از خطر رونویسی و تقلب و هیاه و پرحرفی و بی انضباطی خبری نیست. و اگر کارگر باشند دیگر از خطر از خطر از خطر از خطر رونویسی و تقلب و هیاه و پرحرفی و بی انضباطی خبری نیست. و اگر کارگر باشند دیگر از خطر از خطر از خطر از خطر دونویسی و تقلب و هیاه و پرحرفی و بی انضباطی خبری نیست. و اگر کارگر باشند دیگر از خطر نزاع و

دزدی و ائتلاف و سرگرمی و حواسپرتی که کار را عقب می اندازد و کارایی کار را کاهش می دهد و موجب بروز حادثه می شود خبری نیست. ازدحام، یا به عبارتی جمعیت فشرده، مکان مبادله های بسیار، درهم آمیختن فردیت ها و اثر جمعی، کنار گذاشته می شود و مجموعه ای از فردیت های میجزا جای آن را می گیرد. از دید نگهبان، ازدحام جای خود را به کثرتِ شمارش پذیر و قابل کنترل می دهد؛ از دید محبوس شدگان، ازدحام جای خود را به انزوایی سفت و سخت در زیر ضربِ نگاه می دهد. ا

در نتیجه، اثر اصلی سراسربین عبارت است از ایجاد حالتی همیشگی و پایدار در فرد محبوس شده که از رؤیت پذیری خود آگاه باشد، حالتی که عملکرد خودکار قدرت را تضمین میکند. پس باید به گونهای عمل شود که اثرهای مراقبت همیشگی باشد، حتا اگر كنش آن ناپيوسته باشد؛ كه كامل بودن قدرتْ بالفعل بودن إعمال آن را غیر ضروری سازد؛ که این دستگاه معماری ماشینی باشد برای خلق و حفظِ مناسبات قدرت، مناسباتی مستقل از آن کس که آن را اعتمال میکند؛ و مختصر آنکه محبوس شدگان در وضعیتی از قدرت گرفتار باشند که خود حامل آناند. برای این منظور، مشاهدهی بیوقفهی زندانی توسط مراقب هم بیش از حد زیاد است هم بیش از حد کم: بیش از حد کم است چون مسئلهی مهم آن است که زندانی بداند تحت مراقبت است؛ بیش از حد زیاد است چون نیازی نیست که واقعاً تحت مراقبت باشد. بدین منظور، بنتام این اصل را طرح کرد که قدرت می بایست رؤیت پذیر و وارسىناپذير [invérifiable] باشد. رؤيت پذير به اين معناكه زنداني بيوقفه سایهی بلند برج مرکزی را که از آنجا مخفیانه زیرنظر است در برابر دید داشته باشد. و وارسىناپذير به اين معناكه زنداني هيچگاه نبايد بداندكه آيا اكنون زير نظر است يا نه، اما باید مطمئن باشد که همیشه ممکن است زیرنظر باشد. برای آنکه حضور یا عدم حضور مراقب نامشخص باشد و زندانیان نتوانند از سلول خود حتا سایهای را ببینند یا بر اثر تابش نور از بشت به چیزی، آن را مشاهده کنند، بنتام نه تنها پنجرههایی کرکرهای را برای سالن مرکزی مراقبت درنظر گرفت بلکه دیـوارهایی را

<sup>1.</sup> J.Bentham, Panopticon, Works, éd. Bowring. t. IV, p. 60-64.

نگاه کنید به طرح شمارهی ۱۷.

برای داخل این سالن پیشبینی کرد که با زاویهی قائمه آن را قطع میکردند و برای رفتن از یک نقطه به نقطه ای دیگر دری وجود نداشت بلکه می بایست راهی پرپیچ و خم را طی کرد چون کوچک ترین صدا یا پر تو نور یا روشنایی حاصل از دری نیمه باز می تواند حضور نگهبان را برملاکند. اسراسربین ماشینی است برای تفکیک جفتِ دیدن دیده شدن از یکدیگر: در ساختمان حلقه ای پیرامونی، همه کاملاً دیده می شوند بی آن که هرگز چیزی ببینند؛ در برج مرکزی، همه را می توانند ببینند بی آن که هرگز دیده شوند. ا

چنین سازوکاری مهم است چون قدرت را خودکار و غیرفردی میکند. اساس این قدرت دیگر نه بر یک شخص بلکه بیشتر بر نوعی توزیع تنظیمشده بدنها و سطحها و روشناییها و نگاهها استوار است؛ بر مجموعهای از دستگاهها که سازوکارهای درونی شان مناسباتی را تولید میکنند که افراد در آن گرفتارند. مراسم و آیینها و داغهایی که مازاد قدرت پادشاه از رهگذرشان نمایان می شد دیگر ضرورتی ندارند. ماشینی وجود دارد که عدم تقارن و ناهمترازی و تفاوت را تضمین میکند. در نتیجه، دیگر چندان مهم نیست که چه کسی قدرت را اِعمال میکند. هر فردی حتا اگر به طور اتفاقی در این جایگاه قرار گیرد می تواند این ماشین را به کار اندازد: [یعنی] در صورت غیاب مدیر، خانواده ی او و اطرافیان و دوستان و ملاقات کنندگاناش و حتا خدمتکاراناش [می توانند این کار را انجام دهند]. " درست همانگونه که انگیزه ی محرک فرد اهمیتی ندارد: چه کنجکاوی فردی بی ملاحظه باشد، چه شیطنت یک

۱. بسنتام در Postscript to the Panopticon (۱۷۹۱)، دالانهسای تساریکی را بسا دیسوارهسای سیاه رنگ در گرداگرد ساختمان مراقبت در نظر گرفت به طوری که از هر دالان می شد دو طبقه از سلول ها را مشاهده کرد.

۲. نگماه کنید به طرح شماره ی ۱۷. بنتام در نخستین نسخه ی خود از سراسربین، مراقبت شنیداری را نیز درنظر گرفته بود که به وسیله ی لوله هایی انجام می گرفت که از سلول ها به برج مرکزی کشیده می شدند. اما بعد ها در پی نوشت سراسربین این ایده را کنار گذاشت. این امر شاید به این دلیل بود که او نمی توانست اصل عدم تقارن را در این ایده وارد کند و شرایط را به گونه ای ترتیب دهد که زندانیان صدای مراقبان را، آن چنان که مراقبان صدای آنان را می شنوند، نشنوند. [در همین راستا] جولیوس کوشید که یک نظام استراقی سمع نامتقارن را به کار بندد (Leçons sur les prisons, trad. française, 1831, p. 18).

<sup>3.</sup> J. Betham, Panopticon, Works, t. IV, p. 45.

کودک، یا عطش دانستن یک فیلسوف که میخواهد از این موزه ی طبیعت انسانی دیدن کند، و یا شرارت کسانی که از مراقبت مخفیانه و تنبیه کردن لذت می برند. هر چه شمار این مشاهده گرانِ بی نام و موقتی بیشتر باشد، خطر غافلگیر شدنِ زندانی و آگاهی اضطراب آلود او از مشاهده شدن بیشتر می شود. سراسربین ماشین اعجاب انگیزی است که بر پایه ی خواسته ها و تمایل های بسیار متفاوت، اثرها و نتایج همگونی از قدرت را می سازد.

أنقياد [assujettissement] ي واقعى بهطور خبودكار از رابطهاي مجازي زاده می شود. به نحوی که برای ملزم کردنِ محکوم به داشتن رفتاری خوب، دیـوانـه بـه آرامش، کارگر به کار، دانش آموز به پشتکار و بیمار به رعایت دستورها، دیگر توسل به زور ضرورتی ندارد. بنتام شگفتزده بود که نهادهای سراسربین می توانند اینهمه سبک باشند: دیگر نه میلههایی در کار بود نه زنجیری و نه قفلهایی سنگین؛ فقط کافی بودکه جداسازی ها روشن و واضح باشد و مدخل ها بهدرستی تعبیه شده باشد. می توان هندسهی ساده و مقتصدانهی «زندانهای مطمئن» را جایگزین سنگینی «زندانهای امن» قدیمی با آن معماری قلعهوارشان کرد. کارایی و نیروی الزام آور قدرت به نوعی به جانب دیگری گذر کرد \_ [یعنی] به جانب سطح کاربرد آن. کسی که تابع قلمرو رؤیت پذیری است و از این امر آگاه است، الزامهای قدرت را خود عهدهدار می شود؛ و این الزامها را بهطور خودانگیخته بر خود اِعمال میکند؛ او مناسبات قدرت را بر خود حک میکند، مناسبات قدرتی که او در آن بهطور همزمان دو نقش را ایفا میکند؛ او به بنیان و اساس انقیاد خویش بدل می شود. از همین رو، قدرت بیرونی نیز از سنگینی جسمی [فیزیکی] خود میکاهد؛ این قدرت به سمت غیر جسمانی بو دن میل میکند؛ و هر چه بیشتر به این حد نزدیک می شود اثرهایش پایدارتر، عمیقتر، یکبار برای همیشه به دست آمده و دائمی تر می شود: پیروزی جاودانهای که از هرگونه رویارویی جسمی [فیزیکی] پرهیز میکند و همواره پیشاپیش رقم خوردهاست.

بنتام نمی گوید که آیا در طرح خود از باغوحشی که لُو وُو در ورسای ساخته بود الهام گرفته است یا نه: باغوحش لُو وُو نخستین باغوحشی بودکه عنصرهای متفاوت

آن برخلاف آنچه بهطور سنتی انجام میگرفت در یک پارک پخش نشده بودند<sup>۱</sup>: در مرکز این باغوحش یک عمارت کلاهفرنگی هشت ضلعی وجود داشت که طبقهی اول آن فقط شامل یک اتاق، [یا بهعبارتی] تالار شاه بود؛ تمامی ضلعهای عمارت (بهجز ضلع هشتم که به ورودی اختصاص داشت) با پنجرههایی عریض بر هفت قفس مشرف بود و در قفسها گونههای متفاوت جانوران محبوس بودند. در زمان بنتام این باغوحش از میان رفته بود. اما در طرح سراسربین نیز توجهی مشابه بـه مشاهدهی فردی ساز، به تعیین و پژگی ها و طبقه بندی و به سامان دهی جداگرانه ی فضا دیده می شود. سراسربین نوعی باغ وحش سلطنتی است؛ فقط با این تفاوت که در این جا انسان جایگزین جانور، توزیع فردی جایگزین گروه بندی خاص و ماشین قدرتی پنهان جایگزین شاه شدهاست. صَرفنظر از این تفاوتها، سراسر بین نیز کار یک طبیعی دان را انجام می دهد. سراسربین تعیین تفاوت ها را امکان پذیر می کند: در بیماران، مشاهدهی نشانههای بیماری هر یک از آنان را امکانپذیر میکند بی آنکه مجاورت تختها و انتشار عفونتها و اثرهاي سرايت موجب اختلاط جدول بندی های بالینی شود؛ در دانش آموزان، مشاهده ی عملکردهای هر یک (بدون آنکه امکان تقلب یا رونویسی بودهباشد) و تعیین استعدادها و قابلیتها و ارزیابی و یژگی و منششان و طبقه و کلاس بندی هایی دقیق را امکان پذیر می کند و امکان می دهد که برحسب رشدی بهنجار، «تنبلی و خیرهسری» از «کند ذهنی درمانناپذیر» متمایز شود؛ در مورد کارگران نیز امکان مشاهدهی قابلیتهای هر یک و مقایسهی سرعت هر یک در انجام کارها را فراهم می آورد و در نتیجه، محاسبهی دستمزدها را اگر روزمزد باشند امکان پذیر می کند.<sup>۲</sup>

این است جنبهی باغ [وحش] گونهی سراسربین. اما سراسربین جنبهی آزمایشگاهی نیز دارد، یعنی می تواند به منزله ی ماشینی برای انجام آزمایشها و تجربه ها، اصلاح رفتارها و تربیت یا بازپروری افراد، [برای] آزمایش داروها و بررسی اثرهای شان، [برای] آزمودن تنبیه های متفاوت روی زندانیان بسته به جرم و

<sup>1.</sup> G. Loisel, Histoire des ménageries, 1912, II, p. 104-107.

نگاه کنید به طرح شمارهی ۱۴.

<sup>2.</sup> Ibid., p. 60-64.

شخصيتشان و يافتن مؤثرترين تنبيهها، [براي] آموزش همزمان تكنيكهايي متفاوت به کارگران و تعیین بهترین آنها، و [برای] انجام تجربه هایی تعلیمی ـ تربیتی استفاده شود ـ بهویژه [برای] به کارگیری دوبارهی روش مشهور آموزش در انزوا، با استفاده از کودکان سرراهی؛ آنگاه می توان دید که وقتی این پسران و دخمتران را در سن شانزده یا هجدهسالگی با یکدیگر روبهروکردیم چه روی میدهد؛ آنگاه می توان دید که آیا همانگونه که هِلُوتیوس میاندیشید، هر کسی میتواند هر چیزی را یـاد بگیرد یا نه؛ آنگاه می توان «تبار هر اندیشهی قابل ملاحظه» را دنبال کرد؛ می توان کو دکان مختلف را در نظامهای فکری متفاوتی پرورش داد و به برخی از آنان قبولاند که دو به اضافهی دو چهار نمی شود یا ماهٔ پنیر است و سپس این کودکان را وقتی به سن بیست یا بیست و پنج سالگی رسیدند در کنار یکدیگر قرار داد آنگاه شاهد بحثهایی بود که ارزششان بهمراتب بیشتر از خطابهها یا کنفرانسهای پرهزینه است؛ دستکم می توان فرصتی به دست آورد و کشفهایی در حوزهی متافیزیک انجام داد. سراسربین مکانی است ممتاز برای انجام آزمایش و تجربه روی انسانها و نیز تحلیل و جداگری با قطعیتی تمام در مورد دگرگونی هایی که می توان در مورد انسانها به انجام رساند. سراسربین حتا می تواند دستگاه کنترل بر سازوکارهای خاص خود را نیز شکل دهد. مدیر از برج مرکزی سراسربین می تواند تمامی کارکناناش را، چه پرستار و پزشک و چه سرکارگر یا آموزگار یا نگهبان، مخفیانه زیرنظر داشته باشد؛ او می تواند آنان را پیوسته مورد قضاوت قرار دهد، رفتارشان را اصلاح کند، و روشهایی راکه به نظرش بهتر می رسند به آنان تحمیل کند؛ و خودش نیز می تواند به سادگی مشاهده و نظارت شود. بازرسی که سرزده به مرکز سراسربین می آید، با یک نگاه و بی آن که چیزی از نگاهاش پنهان بماند می تواند در مورد عملكرد كل مؤسسه قضاوت كند. وانگهى، مدير كه خود در وسط اين سازوكار معماری محبوس است آیا سرنوشتی گرهخورده با این سازوکار ندارد؟ پزشک نالایقی که میگذارد بیماری واگیردار سرایت کند و مدیر بی کفایت زندان یا کارگاه خود نخستین قربانیان اپیدمی یا شورشاند. استاد سراسربین خود میگوید: «با هر قمید و بندی که خلق کردهام سرنوشتام با سرنوشت آنان [زندانیان] گره

خورده است.» اسراسربین همچون نوعی آزمایشگاه قدرت عمل میکند. سراسربین به یمنِ سازوکارهای مشاهده اش، می تواند نفوذی مؤثر و توانمند در رفتار انسانها داشته باشد؛ رشد دانش بر تمامی پیشرفتهای قدرت استوار است، و در تمامی سطوحی که قدرت اِعمال می شود موضوعهایی برای شناخت کشف می کند.

\*

شهر طاعون زده و مؤسسهی سراسربین تفاوتهایی اساسی با یکدیگر دارند. این تفاوتها دگرگونی هایی را در برنامهی انضباطی در فاصلهی یک سده و نیم نشان مى دهند. مورد اول وضعيتي استثنايي است: قدرت عليه يک بيماري غيرعادي قد عَلَم میکند؛ قدرتْ در همهجا حاضر و رؤیتپذیر میشود؛ سازوکارهایی نوین ابداع میکند؛ تیغه میکشد و خانه خانه میکند، بی حرکت و ساکن میکند و شبکهبندی میکند؛ برای مدتی چیزی را میسازد که هم یک پاده شهر [contre-cité] است و هم جامعهای کامل؛ عملکردی آرمانی را تحمیل میکند، اما عملکردی که در تحلیل نهایی، همانند بیماری یی که با آن مبارزه می کند، به یک دوگرایی سادهی زندگی و مرگ میرسد: آنچه حرکت میکند مرگ می آورد، و کشته مى شود آنچه حركت مى كند. برعكس، سراسربين را بايد بهمنزلهى الگوى تعمیم پذیر عملکرد درک کرد؛ [یعنی] شیوهای برای تبیین مناسبات قدرت با زندگی روزمرهی انسانها. بدون شک بنتام سراسربین را بهمنزلهی نهادی ویژه که کاملاً به روی خود بسته و محصور است ارائه داد. اغلب از سراسربین، او توپیایی برای حبس کامل ساختهاند. در برابر زندانهای ویران و پُرازدحام و پُـر از تـعذیبهایی کـه در حکاکیهای پیرانِس به تصویر کشیده شده، سراسربین معرفِ قفسی بیرحمانه و عالمانه است. این امر که سراسربین تا به امروز الهام بخش بسیاری از طرحهای گوناگون پیشنهاد شده یا تحقق یافته بودهاست نشان میدهد که قدرت خیالبرانگیز آن در طول نزدیک به دو سده تا چه اندازه بودهاست. اما سراسربین را نباید بهمنزلهی بنایی رؤیایی درنظر گرفت: سراسربین نمودار سازوکاری از قدرت است که به شکل

<sup>1.</sup> J. Bentham, Panopticon versus New South Wales. Works, éd. Bowring, t. IV, p. 177.

آرمانی خود رسیده است؛ و عملکرد آن به دور از هرگونه مانع یا مقاومت یا اصطکاکی، می تواند نمایانگر نظام نابِ معماری و بصری [اپتیک] باشد: در واقع، سراسربین تصویر تکنولوژی سیاسی یی است که می توان و باید آن را از هرگونه استفاده ای خاص مبراکرد.

سراسربین کاربردهایی چندگانه دارد؛ می توان سراسربین را برای اصلاح زندانیان، و نیز پرستاری و درمان بیماران، آموزش دانش آموزان، نگهداری دیوانگان، نظارت بر کارگران و به کارواداشتن گدایان و بیکاره به کار گرفت. سراسربین نوعی جا دهی بدنها در مکان است، نوعی توزیع بدنها نسبت به یکدیگر، نوعی سازمان دهی پایگان مند، آرایش مرکزها و مجراهای قدرت، و نوعی تبیین ابزارهای قدرت و روشهای دخالت آن است که می توان در بیمارستانها، کارگاهها، مدرسهها و زندانها آن را به کارگرفت. هر زمان که با جمعیتی از افراد روبه روایم که باید کار یا رفتاری را بر آنان تحمیل کرد می توان از طرح سراسربین استفاده کرد. می توان مراسربین را بالبته با انجام تغییرهایی ضروری بردر تمامی مؤسسههایی که باید در آنها شماری از افراد درمحدوده های مکانی نه بسیار وسیع تحت مراقبت قرار گیرند، ایکارگرفت.

سراسربین در هریک از کاربردهایش اِعمال کامل قدرت را امکانپذیر میکند. و اینکار را با شیوههای چندی عملی میکند: چون سراسربین می تواند از شمار کسانی که قدرت را اِعمال میکنند بکاهد و در عین حال بر شمار کسانی که قدرت بر آنان اِعمال می شود بیفزاید؛ چون سراسربین مداخله در هر لحظه را امکانپذیر میکند و امکان می دهد که فشاری دائمی و ثابت اِعمال شود حتا پیش از آنکه خطا یا خلاف یا جرمی ارتکاب یابد؛ چون در چنین شرایطی، نیروی سراسربین در آن است که هرگز مداخله نکند، به طور خود انگیخته و بی سروصدا اِعمال شود، و سازوکاری را شکل دهد که اثرهایش زنجیروار به یکدیگر پیوند خوردهاند؛ چون سراسربین بدون به کارگیری هیچ ابزار فیزیکی یی جز معماری و هندسه، به طور مستقیم بر افراد اثر

<sup>1.</sup> Ibid., p. 40

بنتام از آنرو ندامتگاه را نمونهی اصلی خود قرار داد که ندامتگاه کارکردهایی چندگانه دارد (مراقبت، کنترل خودکار، حبس موقت، انزوا، کار اجباری و آموزش).

میگذارد. سراسربین «قدرتِ ذهن بر ذهن» را امکانپذیر میکند. طرح سراسربینْ قدرت هر نوع دستگاهِ قدرت را افزایش می دهد: سراسر بین مقتصدان بودن این دستگاه را (چه از لحاظ مواد، و چه کارکنان و زمان) تضمین میکند؛ سراسربین با ویژگی پیشگیرانه و عملکرد پیوسته و سازوکارهای خودکارش، کارایی و مؤثر بودن این دستگاه را تضمین میکند. سراسربین شیوهای است برای دستیابی به قدرت «در مقیاسی بیسابقه»، «یک ابزار بزرگ و نوین حکومت کردن... ؛ برتری آن در نیروی عظیمی است که می تواند به هر نهادی که در آن به کار برده شود عطا کند». ا در نظم سیاسی، این نوعی «تخممرغ کلمب» است. \* درواقع، سراسربین می تواند در هر کارکردی (آموزشی، درمانی، تولیدی یا تنبیهی) ادغام شود؛ می تواند با ایجاد رابطهای تنگاتنگ با این کارکرد، آن را ارتقاء دهد؛ می تواند سیازوکاری آمیخته را شکل دهد که در آن، مناسبات قدرت (و مناسبات دانش) می توانند کاملاً و جزءبه جزء بر فرایندهایی که باید تحت کنترلشان باشد منطبق شوند؛ می تواند نسبتی مستقیم میان «مازاد قدرت» و «مازاد تولید» برقرار کند. مختصر آنکه سراسربین به گونهای عمل میکند که اِعمال قدرت از بیرون و بهمنزلهی یک اجبار سخت یا باری سنگین بر کارکردهای تحت سلطهاش اضافه نشود، بلکه آنچنان ظریف و زیرکانه در این کارکردها حضور داشته باشد که با افنزایش چنگالها و نقطههای تماس خود، كارایی این كاركردها را بالا برد. سازوكار سراسربین صرفاً لولا یا مبدّلی میان سازوکار قدرت و یک کارکرد نیست؛ بلکه شیوهای است برای به کار انداختن مناسبات قدرت در یک کارکرد، و برای به کار انداختن یک کارکرد از طریق این مناسبات قدرت. سراسربین می تواند «اخلاق را اصلاح کند، سلامت را حفظ کند، صنعت را نیرو بخشد، آموزش را انتشار دهد، هزینه های عمومی را کاهش دهد، اقتصاد را بر پایهای محکم استوار کند، و بهجای بریدن گرهکور قوانین در مورد فقیران، آن را باز کند \_ و اینهمه از رهگذر اندیشهای سیاده در معماری تحقق می یابد.»۲

<sup>1.</sup> Ibid., p. 65.

<sup>\*</sup> یعنی به رغم سادگی بر اندیشهای نبوغ آمیز استوار است. ـم.

<sup>2.</sup> Ibid., p. 39.

بهعلاوه، سامان این ماشین به گونهای است که وضعیت بستهی آن مغایرتی با حضور همیشگی [کسی] از بیرون ندارد: چندان که دیدیم هر کسی می تواند از برج مرکزی، کارکردهای مراقبت را اِعمال کند و بدین ترتیب، شیوهی اِعمال مراقبت را حدس بزند. در واقع، مى توان هر نهاد سراسربين را حتا اگر همانند ندامتگاه بهدقت بسته و محصور باشد؛ بدون دشواري مورد بازرسي هاي سرزده و بيوقفه قرار داد، و این بازرسی نه فقط برای بازرسانِ تعیین شده بلکه برای همگان نیز امکانپذیر است؛ هر عضوی از جامعه می تواند بیاید و با چشمان خود ببیند که مدرسهها، بیمارستانها، کارخانهها و زندانها چگونه عمل میکنند. در نتیجه، این خطر وجود ندارد که افزایش قدرت حاصل از ماشین سراسربین به استبداد و حکومت جابرانه بینجامد؛ سازوکار انضباطی به شیوهای دموکراتیک کنترل خواهد شد چون بیوقفه در دسترس «شورای بزرگ دادگاه مردم» خواهد بود. سراسربین که آنچنان ماهرانه سامان یافتهاست که مراقب بتواند با یک نگاه افراد متفاوت بی شماری را مشاهده کند، به همگان نیز این امکان را میدهد که مراقب خُردترین مراقبان باشند. زمانی دستگاه بصری یک نوع اتاق تاریک بود که از آن افراد را مخفیانه زیر نظر میگرفتند؛ اینک این دستگاه به ساختمانی شفاف بدل شدهاست که در آن کل جامعه می تواند بر إعمال قدرت كنترل داشته باشد.

هدف طرح سراسربین آن بود که بدون محو شدن یا از دست دادن و یژگی هایش، در پیکر اجتماع انتشار یابد؛ رسالت این طرح آن بود که به کارکردی تعمیمیافته در پیکر اجتماع بدل شود. شهر طاعونزده یک الگوی انضباطی استثنایی ارائه می داد: الگوی کامل اماکاملاً خشن؛ در برابرِ بیماریِ حاملِ مرگ، قدرت از تهدید دائمی به

<sup>→ [</sup>بنتام این فهرستِ مزیتهای حاصل از «بازرسگاه» خود را در پیشگفتار سراسربین ارائه میدهد..مترجم انگلیسی].

۱. چه بسا بنتام به هنگام تصویر کردنِ جریان مستد بازدید کنندگانی که از یک راه زیرزمینی وارد برج مرکزی می شدند و از آن جا چشمانداز دایره وار سراسربین را مشاهده می کردند، از وجود سراسرنما [Panorama] که بارکر دقیقاً در همین دوران ساخته بود با خبر بود (گویا نخستینِ این سراسرنماها به سال ۱۷۸۷ باز می گردد). در این سراسرنماها، بازدید کنندگان در جایگاه مرکزی قرار می گرفتند و در گرداگرد خود یک چشمانداز یا شهر یا نبرد را می دیدند. در این جا بازدید کنندگان دقیقاً جای نگاه پادشاه را اشغال می کردند.

مرگ استفاده می کرد؛ در این الگو، زندگی به ساده ترین جلوه اش تقلیل یافته بود؛ این الگو إعمال دقیق حقِ شمشیر علیه قدرتِ مرگ بود. برعکس، سراسربین نقشی گسترش دهنده دارد؛ گرچه سراسربین قدرت را سامان می دهد و می خواهد آن را مقتصدانه تر و کاراتر سازد اما این برای خودِ قدرت یا نجات بی درنگِ جامعه ای در معرض تهدید نیست، بلکه برای نیرومند تر ساختن نیروهای جامعه است \_ [یعنی برای] افزایش تولید، توسعه ی اقتصاد، انتشار آموزش، ارتقاء سطح اخلاق همگانی؛ [برای] رشد و افزایش.

چگونه می توان قدرت را به گونهای تقویت کرد که نه تنها مانع این ترقی نشود یا اقتضاها و بارهایش بر این ترقی سنگینی نکنند بلکه برعکس این ترقی را تسهیل کند؟ این کدام تقویت کننده ی قدرت است که بتواند در عین حال افزایش دهنده ی تولید نیز باشد؟ چگونه قدرت می تواند با افزایش نیروهای خود نیروهای جامعه را افزایش دهد به جای آن که آنها را ضبط کند یا دهنه زند؟ راه حل سراسربین برای این مسائل آن است که افزایش مولد قدرت تنها در صورتی میسر است که از یکسو، قدرت امکان یابد به شیوهای پیوسته در بنیانهای جامعه حتا در خُردترین ذرهی آن اعمال شود و از سوی دیگر، به دور از آن شکلهای ناگهانی، خشن و ناپیوستهای که با إعمال قدرت پادشاهی پیوند خورده بود عمل كند. بدن شاه با آن حضور غریب مادی و اسطورهایاش و با آن نیروی یی که خود شاه آن را به نمایش میگذاشت یا به تنی چند انتقال میداد درست در نقطهی مقابل فیزیک نوین قدرتی که سراسربین تبیین میکند قرار دارد؛ حوزهی این فیزیکِ نوین قدرت برخلاف آن دیگری، کل منطقهی فرودست است، منطقهی بدنهای بیقاعده با اجزاءشان، با حرکتهای چندگانه و بسیارشان، با نیروهای ناهمگنشان و با رابطههای مکانیشان؛ این فیزیکِ قدرت عبارت است از سازوکارهایی که توزیعها و فیاصلهها و سِریها و ترکیبها را تحلیل و مجزا میکنند و از ابزارهایی برای رؤیت پذیر کردن و ثبت و تفاوتگذاری و مقایسه کردن استفاده میکنند: فیزیکِ قدرتی مرتبط و چندگانه که حداكثر شدت و قوت آن نه در شخص شاه بلكه در بدنهایی است كه دقیقاً همین رابطهها امکانِ فردی کردنشان را فراهم می آورد. از لحاظ نظری، بنتام شیوهی دیگری را برای تحلیل و جداسازی پیکر اجتماع و رابطهها و مناسبات قدرتی که این پیکر را در می نوردند تبیین می کند؛ و از لحاظ عملی، او روشی را برای تبعیت بدن ها و

نیروها تبیین میکند، روشی که باید با اجرای اقتصاد پادشاهی، سودمندی قدرت را افزایش دهد. سراسربین اصل عمومی یک «کالبدشناسی سیاسی» نوین است که موضوع [ابره] و غايت أن مناسبات أنضباط است و نه مناسبات قدرتِ پادشاهي. شاید منظور بنتام از این قفس مشهور ورانما [transparente] و دایرهوار با برج بلندِ قدرتمند و دانایش، طرحریزی یک نهاد انضباطی کامل بوده باشد؛ اما منظور او نشان دادن این نکته نیز بو ده است که می توان انضباطها را «از حبس در آورد» و آنها را به شیوهای انتشار یافته و چندگانه و چند ظرفیتی در سرتاسر پیکر اجتماع به کار انداخت. عصر كلاسيك اين انضباطها را در مكانهايي مشخص و نسبتاً بسته ــسربازخانهها، كالجها، كارگاههاي بزرگ ــ ساخته و پرداخته كـرده بـود و كـاربردِ فراگیر آنها را تنها در مقیاس محدود و موقتی یک شهر طاعونزده در نظر داشت. حال آنکه بنتام در فکر آن بود که این انضباطها را در قالب شبکهای از سیازوکارها بریزد، سازوکارهایی که همه جا و همیشه مراقب و گوش به زنگ باشند و سرتاسر جامعه را بدون هیچ خلاً یا وقفهای در نوردند. ساماندهی سراسربین صورت بندی این تعمیم یافتن را ارائه می دهد. سامان دهی سراسربین در سطح یک سازوکار پایهای و به سادگی انتقال پذیر، عملکرد پایهای جامعه آی را برنامه ریزی میکند که سازوکارهای انضباطی سرتاسر آن را در نوردیده و در تمامی آن رسوخ کردهاند.

\*

پس دو تصویر از انضباط وجود دارد. در یک طرف، انضباطِ محاصرهای، [یا به عبارتی] نهاد بسته و مستقر در حاشیهها و بهتمامی متمایل به کارکردهای نفیکننده: متوقف کردن بیماری، قطع ارتباطها، تعلیق زمان. در طرف دیگر، با سراسربین، انضباط سازوکار [انضباط به منزلهی سازوکار] را داریم: سازوکاری کارکردی که باید با سریعتر کردن، سبکتر کردن و کاراتر کردنِ اِعمال قدرت، آن را بهبود بخشد، این حرکت از یک اربوژه به پروژهای دیگر، یعنی از طرح انضباط استثنایی به طرح مراقبت تعمیم یافته، بر یک دگرگونی تاریخی استوار است: گسترش تدریجی و پیشرونده ی سازوکارهای انضباطی در طول سدههای هفده و هجده، تکثیر این سازوکارها در سرتاسر پیکر اجتماع، [یعنی] شکلگیری آنچه می توان روی همرفته جامعه ی انضباطی خواند.

در طول عصر کلاسیک انضباط به طور تمام عیاری تعمیم یافت و فیزیکِ قدرتِ بنتامی مصداقِ آن است. تکثیر نهادهای انضباطی به همراه شبکهی آنها که سطح بیش از پیش گسترده تری را پوشش می داد و به ویژه جایگاهی را اشغال می کرد که کمتر از پیش حاشیه ای بود، گواه این نکته است: آن چه زمانی جزیره ای کوچک، مکانی ممتاز، تدبیری برحسب اوضاع و احوال یا الگویی خاص بود به اصلی عمومی بدل شد؛ آن مقررات ویژه ی ارتشهای پروتستان و پرهیزگارِ گیوم دورانژ یا گوستاو آدولف به مقرراتی برای تمامی ارتشهای اروپا بدل شدند؛ مدرسههای نمونه ی یسوعی ها یا مدرسه های بتانکور و دِمیا از پسِ مدرسه ی شتورم، شکلهای عمومی انضباط مدرسه ای را ترسیم کردند؛ سامان دهیِ بیمارستان های دریایی و نظامی نیز الگویی بود برای بازسازمان دهیِ تمام و کمال بیمارستان ها در سده ی هجدهم.

اما بدون شک این گسترش نهادهای انتضباطی فقط آشکارترین جنبه از فرایندهای گوناگون عمیق تر است.

۱. وارونگی کارکردی انضباطها. آنچه بهویژه در بدو امر از انضباطها انتظار می رفت خنثا کردنِ خطرها، دادن جایی ثابت به جمعیتهای بی فایده و پُر تحرک، و جلوگیری از زیانهای ناشی از تجمعهای بیش از حد پُرشمار بود؛ اما از ایس پس انضباطها می بایست نقشی مثبت ایفاکنند چون قادر به چنین کاری بودند، به عبارت دیگر، انضباطها می بایست تا حد ممکن فایده مندی افراد را افزایش دهند. دیگر انضباط نظامی صرفا روشی برای جلوگیری از غارت یا فرار از سربازی یا نافرمانی دستههای سربازان نیست؛ این انضباط به تکنیکی پایهای بدل شده است بدین منظور که ارتش نه جمعیتی گردآوری شده بلکه واحدی باشد که افزایش نیروهایش را از خود همین واحد استخراج کند؛ انضباط مهارت هر سرباز را افزایش می دهد، این مهارتها را با یکدیگر هماهنگ می کند، حرکتها را سرعت می بخشد، قدرت آتش می دهد، بی آنکه از نیرو و توان بکاهد جبهههای تهاجم را گسترش می دهد، بی آنکه از نیرو و توان بکاهد جبهههای تهاجم را گسترش می دهد، توان مقاومت را بالا می برد و غیره. انضباطِ کارگاهی در عین آنکه همچنان و سرعت و بازدهی و در جلوگیری از دزدی و حیف و میل و حواس پرتی، قابلیتها و سرعت و بازدهی و در جلوگیری از دزدی و حیف و میل و حواس پرتی، قابلیتها و سرعت و بازدهی و در نیز افزایش می دهد؛ انضباطِ کارگاهی در عین آنکه همچنان کردارها را نیز افزایش می دهد؛ انضباطِ کارگاهی در عین آنکه همچنان کردارها را نیز افزایش می دهد؛ انضباطِ کارگاهی در عین آنکه همچنان کردارها را نیز افزایش می دهد؛ انضباطِ کارگاهی در عین آنکه همچنان کردارها را

تهذیب می کند، رفتارها را نیز بیش از پیش غایت مند می سازد، و بدنها را در یک ماشین و نیروها را در یک اقتصاد جا می دهد. به هنگام گسترش مدرسه های ایالتی و مدرسههای ابتدایی مسیحی در سدهی هفدهم، عمدتاً توجیههایی منفی برای این مدرسه ها ارائه مى شد: ندارها از آنجا كه امكانِ بارآوردنِ فرزندان خود را ندارند فرزندان را «بی خبر از تکلیفهای خود می گذارند: از آنجاکه آنان [ندارها] دغدغهی گذران زندگی را دارند و خود نیز تربیت درستی نداشتهاند، نمی توانند آموزش درستی راکه خود هرگز ندیدهاند [به فرزندانشان] انتقال دهند»؛ و این امر سه زیان اساسی در پی دارد: بیخبری از خدا، تنبلی (بههمراه میگساری، فساد، دزدی و راهزنی ملازم با آن)، و شکلگیری دسته هایی از بینوایان و پابر هنه ها که همواره آماده ی به راه انداختن بی نظمی های عمومی اند و «فقط به کار تمام کردن سرمایه های اُتل\_دیو می آیند». ۱ اما هدفی که در ابتدای انقلاب [۱۷۸۹ فرانسه] برای آموزش ابتدایی وضع شد، علاوه بر موارد.دیگر عبارت بود از «تقویت» و «رشد بدن» کودک، آماده کردن او «برای آنکه در آینده به کاری مربوط به مهارتهای فنی» مشغول شود، و ارزانی کردنِ «نگاهی تیزبین، دستی قابل اعتماد و عادتهایی فرز و چالاک». ۲ انضباطها به طور روزافون در حکم تکنیکهای سازندهی فردهایی مفید عمل کردهاند. از همین رواست که انضباطها از جایگاه حاشیه ای شان در سرحدات جامعه رها و از شکلهای طرد یا کفاره، حبس یا انزوا جدا شدند. از همین رواست که انتصباطها آرام آرام خویشاوندی شان را با قاعدهها و محدودههای دینی گسستند. و نیز از همین رواست که انضباطها به تدریج در بخشهای مهم تر، مرکزی تر و مولد تر جامعه استقرار یافتند؛ و به سمت شماری از کارکردهای بنزرگ و اساسی، یعنی تولید كارخانهاي، انتقال دانشها، انتشار قابليتها و مهارتها و دستگاه جنگي سوق یافتند. و سرانجام از همین رواست که رشد گرایشی دوگانه را در طول سدهی هجدهم شاهدیم، یعنی گرایش به افزایش شیمار نهادهای انضباطی و به انضباطی کردن دستگاههای موجود.

<sup>1.</sup> Ch. Demia, Règlement pour les écoles de la ville de Lyon, 1716, p. 60-61.

۲. گزارش تالیران به مجلس مؤسسان در ۱۰ سپتامبر ۱۷۹۱. نقل شده در:

A. Léon, La Révolution française et l'éducation technique, 1968, p. 106.

۲. يـراكـنده شدن سازوكارهاى انـضباطي. در هـمان حـال كـه از يكسو، مؤسسه های انضباطی افزایش می یابند، از سوی دیگر، سازوکارهای انتضباطی گرایش دارند «نهادزایی» شوند، از دژهای بستهای که در آنها عمل می کردند بیرون آیسند و «آزادانه» جریان یابند؛ انضباطهای یکپارچه و فشرده به روشهای انعطاف پذیر کنترل تجزیه می شوند، روشهایی که می توان آن ها را انتقال داد و سازگار کرد. گاهی خود دستگاههای بسته با گسترش حاشیهی کاملی از کنترلهای جانبی، نقش مراقبت بیرونی را نیز به کارکرد درونی شانی می افزایند. بنابراین مدرسهی مسیحی نباید فقط کو دکانی مطیع پرورش دهد؛ بلکه باید مراقبت از پدر و مادرها، آگاهی از شیوهی زندگی، منبع درآمد، پرهیزگاری و خلق و خویشان را نیز امکانپذیر کند. مدرسه به تدریج خُرده رصدگاه هایی اجتماعی را ساخت تا به میان بزرگسالان رخنه كند و كنترلى قاعدهمند را بر آنان إعمال كند: به گفتهى دِميا، رفتار بد کودک یا غیبت او از مدرسه بهانهای است مشروع برای آنکه بتوان از همسایهها پرس و جو کرد، به ویژه اگر دلیلی و جو د داشته باشد مبنی بر اینکه خانواده ی کو دک راست نخواهند گفت؛ و سپس از خود پدر و مادر پرس و جو کرد تا معلوم شود کـه آیــا آموزههای دینی و دعاها را بلدند یا نه و آیا مصمم به ریشه کن کردن بدی و رذالت در فرزند خود هستند یا نه، به علاوه، در خانه چند تختخواب دارند و در طول شب با چه ترتیبی میخوابند؛ این بازدید احتمالاً با دادن صدقه یا یک شمایل اهدایی یا تختهای اضافی به پایان میرسد. ۱ بههمین ترتیب، بیمارستان نیز بیش از بیش بهمنزلهی تکیه گاهی برای مراقبت پزشکی جمعیتِ بیرون [از بیمارستان] در نظر گرفته شد؛ پس از آتش سوزی بیمارستان آتل دیو [پاریس] در سال ۱۷۷۲، تنی چند خواستار جایگزینی بیمارستانهای کوچکتر بهجای آن مؤسسههای بزرگ بسیار شلوغ و بسیار بینظم شدند؛ کارکرد این بیمارستانها می تواند عبارت باشد از پذیرش بیماران محله، و نیز گردآوری اطلاعات، مراقبت از پدیدههای بومی یا واگیردار، بازکردن درمانگاههای رایگان، ارائهی مشاوره به ساکنان محله، و با خبر کردن مقامهای مسئول از وضع بهداشتی منطقه.<sup>۲</sup>

<sup>1.</sup> Ch. Demia, Règlement pour les écoles de la ville de Lyon, 1716, p. 39-40.
۲. در نیمه ی دوم سنده ی هنجدهم، بسیاری در این آرزو بودند که از ارتش به منزله ی ننهادی

همچنین انتشار روشهای انضباطی را شاهدیم، [آنهم] نه از رهگذر نهادهای بسته بلکه از رهگذر کانونهای کنترل که در جامعه پراکندهانید. گروههای دینی و انجمن های خیریه از دیرباز این نقش «منضبط کردن» مردم را ایفا کردهاند. از زمان جنبش ضداصلاح دینی تا انسان دوستی سلطنت ژوئیه [۱۸۳۰]، ابتکارهایی از این دست افزایش یافتند؛ این ابتکارها هدفهایی دینی (ارشاد و تهذیب اخلاقی)، اقتصادی (کمک و تشویق به کار) و سیاسی (مبارزه با نارضایتی یا شورش) داشتند. کافی است برای مثال به مقررات انجمنهای نیکوکاری کلیساهای پاریس اشاره کرد. منطقهی تحت پوشش هر انجمن به محلهها و بخشها تقسیم میشد و اعضای انجمن در آنها توزیع می شدند. اعضا می بایست به طور مرتب از محله های مربوط بازدید می کردند. «آنان خواهند کوشید که از مکانهای بدنام، تنباکوفروشی ها، بسرهنهنماییها، قسمارخانهها، رسسوایسهای عسمومی، کفرگویی، بس تقوایس و بی نظمی های دیگری که از آن مطلع میشوند جلوگیری کنند». همچنین باید بهطور فردی از مستمندان بازدید کنند؛ و در مقررات تصریح شده بود که چه اطلاعاتی را باید کسب کنند: داشتن مسکن ثابت، آشنایی با دعاها، رفتن به مراسم مذهبی، آشنایی با یک حرفه، اخلاق (و این که «آیا به دلیل گناه خود دچار فقر شده اند یا نه»)؛ سرانجام «باید ماهرانه جویا شوند که رفتار آنان در خانه چگونه است، آیا در میان اهل خانه و با همسایه ها صلح و آرامش برقرار است، آیا مراقب هستند که فرزندانشان خداترس بار بیایند... آیا فرزندان بزرگتر را که جنسیت متفاوت دارند در کنار یکدیگر و در کنار خود می خوابانند، و آیا تحمل هرزگی و فریبکاری در خانواده شان و به خصوص در میان دختران بزرگ خود را دارند یا نه. اگر هرگونه شکی در مورد ازدواجشان وجود داشته باشد باید از آنان سند ازدواجشان را مطالبه کرد». <sup>۱</sup>

<sup>→</sup> برای مراقبت و شبکهبندی عمومی یی که این مراقبت را امکان پذیر می کند استفاده شود. ارتش که در سده ی هفدهم هنوز خود می بایست منضبط می شد، یک «منضبط ساز» به شمار می آمد. برای مثال نگاه کنید به:

J. Servan, Le Soldat citoyen, 1780.

<sup>1.</sup> Arsenal, ms. 2565.

می توان در زیر همین شماره، مقررات بی شماری را برای انجمن های نیکوکاری سده ی هفده و هجده یافت.

۳. دولتی شدن سازوکارهای انضباطی. در انگلستان، گروههای خصوصی مذهبی برای مدتهای طولانی عهدهدار کارکردهای انضباطِ اجتماعی بودند. در فرانسه، گرچه بخشی از این نقش همچنان بر عهدهی انجمنهای نیکوکاری یا مددکاری بود، اما بخش دیگر ـو بدون شک مهم ترین بخش ـ خیلی زود بر عهدهی دستگاه پلیس قرار گرفت.

سازماندهی پلیس متمرکز برای مدتهای طولانی و حتا از دید معاصران، مستقیم ترین نمود استبداد سلطنتی به شمار می آمد؛ خواست پادشاه آن بود که «یک صاحب منصب مختص به خود» داشته باشد «تا بتواند دستورها، مأموریتها و خواسته هایش را مستقیماً به او محول کند و او را مسئول اجرای فرمانها و نامههای سر به مُهرش کند». آدر واقع، قائم مقامهای پلیس و در رأس آنان قائم مقام کل [نماینده عالی شاه] مستقر در پاریس در عین عهده دار بودنِ شماری از کارکردهای از کارکردهای از کارکردهای این کارکردها را به یک دستگاه اداریِ واحد و سختگیر انتقال دادند: «همهی شعاعهای نیرو و تحقیق که از اطراف می آیند به قائم مقام کل ختم می شوند... این او است که همهی چرخها را به حرکت می اندازد و مجموعهی این چرخها نظم و هماهنگی به بار می آورد. اثرهای اداره ی او را تنها می توان به بهترین وجه با حرکتِ اُجرامِ اَسمانی مقایسه کرد.» "

گرچه پلیس به منزله ی یک نهاد، کاملاً در قالب یک دستگاه دولتی سازمان دهی شد و گرچه مستقیماً با مرکز قدرت سیاسی پادشاه پیوند خورده بود اما نوع قدرتی که اعمال می کرد، سازو کارهایی که به کار می انداخت و عنصرهایی که این سازو کارها را بر آنها به کار می بست خاص و ویژه بودند. پلیس دستگاهی بود که می بایست کاملاً با پیکر اجتماع همگستره باشد، آن هم نه فقط با محدوده های نهایی یی که در

<sup>1.</sup> Cf. L. Radzinovitz, The English Criminal Law, 1956, t. II, p. 203-241.

۲. ایسن یادداشت که نموشتهی دووال، نمخستین قائممقام پلیس، است در کتاب زیر نقل شدهاست:

Funck-Brentano, Catalogue des manuscrits de la bibliothèque de L'Arsenal, t. IX, p.1.

<sup>3.</sup> N. T. Des Essarts, Dictionnaire universel de police, 1787, p. 344, 528.

برمی گیرد بلکه با باریک بینی و دقت در جزئیاتی که بر عهده دارد. قدرت پلیسی می بایست «بر همه چیز» وارد آید: مع هذا این «همه چیز» نه تمامیت کشور یا قلمرو پادشاهی به منزله ی پیکر هویدا و ناهویدای سلطنت، بلکه ذره ذره ی رویدادها و کنش ها و رفتارها و عقیده ها \_ [یعنی] «هر آنچه روی می دهد» لا است؛ مشغله [ابژه]ی پلیس آن «چیزهای هر لحظه»، آن «چیزهای خُرد»ی است که کاترین دوم در دستور بزرگ خود از آن سخن گفته بود. کنترلی بی پایان که به شیوه ای بی کم و کاست در پی کنترلی ابتدایی ترین جزء و گذراترین پدیده ی پیکر اجتماع است با پلیس امکان پذیر بود: «وزارت کلانتران و افسران پلیس یکی از مهم ترین وزارت ها با یک بررسی آزمونی بسیار موشکافانه می توان آن ها را دریافت» تن مسائل بی نهایت خُردِ سیاسی.

و این قدرت برای اِعمال شدن می بایست از ابزار مراقبتی همیشگی، فراگیر و همه جا حاضر برخوردار می شد، مراقبتی که بتواند همه چیز را رؤیت پذیر سازد و در عین حال خود نامرئی باشد. این مراقبت می بایست همچون نگاهی بی چهره باشد که کل پیکر اجتماعی را به میدانی برای مشاهده بدل می کند: هزاران چشم مستقر در همیجا، نظارتهایی دقیق، پُرتحرک و همیشه مراقب، شبکهای طویل و پایگان بندی شده که به گفته ی لُومِر، در پاریس شامل ۴۸ کمیسر، ۲۰ بازرس، سپس «ناظرانی» که همگی به طور منظم حقوق می گرفتند، «مأموران مخفی» روزمرد، سپس خبرچینها که بسته به کارشان پول می گرفتند و نهایتاً روسپیها بود. و این مشاهده ی بی بی و دفترهای ثبت مساهده ی بی و دفترهای ثبت مساهده ی بی و دفترهای ثبت بسته به یمن یک مساوری شود؛ در تمام طول سده ی هجدهم، بافت پلیسی عظیمی به یمن یک سازمان دهی اسنادی پیچیده بیش از پیش جامعه را پوشش داد. ۴ و بر خلاف

۱. عبارتی از لومِر در رسالهای که بنابه درخواست سارتین و در پاسخ به شانزده پرسش ژوزف دوم در مورد پلیس پاریس نوشته بود. گازیه این رساله را در سال ۱۸۷۹ به چاپ رساند.

<sup>2.</sup> Supplément à l'Instruction pour la rédaction d'un nouveau code, 1769, § 535.

<sup>3.</sup> N. Delamare, Traité de la police, 1705,

در پیشگفتار شماره صفحه گذاری نشدهی این کتاب.

۴. در مورد دفترهای ثبت پلیس در سده ی هجدهم می توان رجوع کرد به:

روشهای نوشتار قضایی یا اداری، آنچه به کمک این روش به ثبت می رسید عبارت بود از رفتارها، حالتها، تواناییهای بالقوه و ظنها گزارشی دائمی از رفتار و منش فردها.

اما باید یادآور شد که گرچه این کنترل پلیسی کاملاً «در دست شاه» بود اما در راستایی واحد عمل نمی کرد. این کنترل در واقع، یک نظام با یک ورودی دوگانه بود: این کنترل می بایست با چرخاندن دستگاه عدالت، به خواسته های بی و اسطهی شاه پاسخ می داد؛ اما در عین حال قادر بود به درخواست های طبقات پایین نیز پاسخ دهد؛ نامههای سر به مُهر مشهور که مدتهای مدید نمادِ خودسرانگی سلطنتی بودند و روش زندانی کردن را از لحاظ سیاسی بی اعتبار می کردند، در واقع اغلب به تقاضای خانوادهها، اربابان، شخصیتهای برجستهی محلی، ساکنان محلهها و کشیشان کلیساها صادر می شدند؛ کارکرد این نامههای سر به مهر آن بود که یک دون کیفرمندی تمام عیار، یعنی دون کیفرمندی بی نظمی، شورش، نافرمانی و رفتار بد را با زندانی کردن به مجازات رساند؛ همان چیزهایی که تمودو آنها را «جرمهای مربوط به عدم مراقبت» می خواند و مصمم بود که آنها را از شهر خود، شهری با معماری بی کم و کاست، بیرون راند. روی همرفته، پلیس سدهی هـجدهم کارکردی انضباطی را به نقش خود بهمنزلهی یاور عدالت در پیگرد مجرمان و ابزاری برای کنترل سیاسی دسیسه ها و جنبش های مخالف یا شورش ها افزود. و این کارکردی پیچیده بود چون قدرت مطلق سلطنت را به کوچک ترین مراجع قدرت که در جامعه پراکنده بودند پیوند می داد؛ چون شبکه ای میانجی را میان آن نهادهای بسته و مختلفِ انضباطي (كارگاهها، ارتشها، مدرسهها) ميگستراند، و آنجا كه اين نهادها نمی توانستند دخالت کنند وارد عمل می شد، و مکانهای غیرانضباطی را منضبط می کرد؛ و نیز این مکان ها را پوشش می داد، میان آن ها ارتباط برقرار می کرد و با نیروی مسلحاش آنها را حفظ می کرد: انتضباطِ میان بافتی و زَبَر انتضباط [متا-دیسیپلین]. «پادشاه به وسیلهی پلیسی دانا، مردم را به نظم و اطاعت عادت می دهد.» ۱

M. Chassaigne, La Lieutenance générale de police, 1906.

I. E. de Vattel, Le Droit des gens, 1768, p. 162.

سازماندهی دستگاه پلیس در سده ی هجدهم تأییدی بود بر تعمیم انضباطها که سرتاسر کشور را در برمی گرفت. هر چند پلیس به آشکار ترین شیوه با تمامی آن چیزهایی پیوند خورده بود که در قدرت سلطنتی از اِعمال قانون تعیین شده پا فراتر می گذاشتند، اما می توان فهمید که چرا پلیس توانست با تن دادن به کمترین تغییرها، در برابر سازمان دهی مجدد قدرتِ قضایی [قوه ی قضاییه] مقاومت کند؛ و چرا پلیس بی وقفه و با فشاری روز افزون، امتیازهای خود را تا به امروز بر این قدرت تحمیل کرده است؛ بدون شک، این امر از آن رواست که پلیس بازوی غیردینی این قدرت است؛ و نیز از آن رواست که پلیس به دلیل گستره و سازوکارهایش، به مراتب بهتر از نهاد قضایی در جامعه ی انضباطی ادغام می شود. با این حال، این امر که دستگاه دولتی یک بار برای همیشه کارکردهای انضباطی را ضبط و جذب کرده است باوری دقیق نیست.

«انضباط» را نمی توان نه با یک نهاد و نه با یک دستگاه اینهمانی کرد؛ انضباط نوعی قدرت است، شیوهای است برای اِعمال قدرت، شامل مجموعهای کامل از ابزارها، تکنیکها، روشها، سطحهای کاربردی و آماجها؛ انضباط یک «فیزیک» یا «كالبدشناسي» قدرت است، يك تكنولوژي است. و ممكن است [إعمال] اين انضباطها بر عهدهی نهادهایی «تخصّصی» (ندامتگاهها یا دارالتأدیبهای سدهی نوزدهم)، یا بر عهدهی نهادهایی باشد که آن را بهمنزلهی ابزار اصلی برای هدفی تعیین شده به کار می گیرند (مؤسسه های آموزشی، بیمارستان ها)، یا بر عهده ی نهادهایی از پیش موجود که انضباط را ابزاری برای تقویت یا سازماندهی مجدد سازوکارهای درونی قدرتشان می یابند (باید روزی نشان داد که مناسبات درونی خانواده، بهویژه در سلولِ والدین فرزندان، چگونه از عصر کلاسیک بدین سو «منضبط» شدند، آنهم با جذب قالبهایی بیرونی، مدرسهای، نظامی، و سپس پزشکی، روانپزشکی و روانشناختی که خانواده را بهمکانی ممتاز برای ظهور پرسش انضباطی بهنجار و نابهنجار بدل کردند)؛ یا بر عهدهی دستگاههایی که انضباط را به اصل و بنیان عملکرد درونی شان بدل کردند (انضباطی کردن دستگاه اداری از دوران ناپلئون به بعد)، و یا سرانجام بر عهدهی دستگاههای دولتی یی کمه کارکردِ نه انحصاری اما اصلی شان عبارت است از حاکم کردن انضباط در مقیاس یک جامعه (پلیس).

پس در کل از انتضباطهای بسته [یعنی] نوعی «قرنطینه»ی اجتماعی تا سازوکارهای بی نهایت تعمیمپذیرِ «سراسربین»، می توان از شکلگیریِ یک جامعهی انضباطی سخن گفت. و این از آنرو نیست که شیوه ی انضباطی قدرت جایگزین تمامی شیوههای دیگر شده است، بلکه از آن رواست که شیوه ی انضباطی قدرت در میان شیوههای دیگر نفوذ کرده، و گرچه گاهی آنها را بی اعتبار کرده، اما با این حال بهمنزلهی میانجی آنها عمل کرده، آنها را به یکدیگر پیوند داده، آنها را امتداد و بسط داده، و بهویژه امکان داده است که اثرهای قدرت تا ظریف ترین و دور ترین عنصرها هدایت شوند. شیوهی انضباطی قدرت توزیع بی نهایت خود مناسبات قدرت را تضمین می کند.

چند سال پس از بنتام، جولیوس گواهی تولد این جامعه را نگاشت. ا جولیوس با سخن گفتن از اصل سراسربین، میگوید که در این اصل چیزی بهمراتب بیشتر از یک نبوغ معماری وجود دارد: رویدادی در «تاریخ ذهن انسان». در ظاهر، سراسربین صرفاً راه حلى است براى يك مسئلهى تكنيكى؛ اما از پس آن، نوع كاملى از جامعه نمایان می شود. روزگار باستان تمدنِ نمایش بود. «امکانپذیر کردنِ بازرسی شمار اندكى از چيزها [ابژهها] براي شمار كثيري از انسانها»؛ معماري معبدها و تئاترها و سیرکها پاسخی بود به این مسئله. با نمایش، زندگی عمومی و شور و شدتِ جشنها و نزدیکی حسی چیرگی می یافت. در این آیینها که خون جاری می شد، جامعه نیرویش را باز می یافت و برای لحظهای، بدنِ واحدِ بزرگی را شکل می داد. عصر مدرن مسئلهی معکوس را طرح کرد: «رؤیت پذیرکردنِ آنی شمار بسیار کشیر برای شماری اندک یا حتا برای یک نفر». در جامعهای که عنصرهای اساسی آن دیگر نه جماعت و زندگی عمومی بلکه افرادی خصوصی از یکسو و دولت از سوی دیگر است، مناسبات تنها در شکلی کاملاً عکس نمایش قابل تنظیماند: «افزایش و تکمیل ضمانتهای زندگی اجتماعی، از رهگذرِ ساخت و توزیع بناهای مخصوص مراقبتِ همزمان از شمار کثیری از انسانها و از رهگذر هدایت کردن و استفاده از این ساخت و توزیع بناها به سوی آن هدف بزرگ [افزایش و تکمیل ضمانتهای زندگی اجتماعی]، به عصر مدرن و به نفوذ همواره فزایندهی دولت و به دخالت

<sup>1.</sup> N. H. Julius, Leçons sur les prisons, trad. française, 1831, I, p. 384-386.

روزبهروز عمیق تر دولت در تمام جزئیات و تمام روابط زندگی اجتماعی اختصاص داشت.»

آنچه را بنتام بهمنزلهی یک برنامهی تکنیکی توصیف کردهبود، جولیوس بهمنزلهی یک فرایند تاریخی پایانیافته می دید. جامعهی ما جامعهی نمایش نیست جامعهی مراقبت است؛ در زیر سطح تصویرها، بدنها عمیقاً در محاصرهاند؛ در پس انتزاع عظیم مبادله، تربیتِ دقیق و عینی نیروهای مفید دنبال می شود؛ مدارهای ارتباطات و پیامرسانی پایههای انباشت و تسمرکز دانشاند؛ بازی نشانهها تبیین کنندهی لنگرگاههای قدرت است؛ نظم اجتماعی ماکلیّت زیبای فرد را تقطیع، سركوب يا ضايع نمى كند، بلكه فرد در اين نظم، به دقت و براساس تاكتيكِ تمام و كمالِ نيروها و بدنها ساخته مي شود. ما بهمراتب كمتر از آنچه مي پنداريم يوناني هستیم. ما نه بر پلههای آمفی تئاتر نشسته ایم و نه روی صحنه ایم، بلکه در ماشین سراسربین جاگرفته ایم، در محاصره ی اثرهای قدرتی که خودمان آنها را تداوم می بخشیم چون چرخ دنده ای از آن ماشین ایم. شاید یکی از ریشه های اهمیت شخصیت ناپلئون در اسطورهشناسی تاریخی در همینجا باشد: او [ناپلئون] در نقطهی اتصالِ اِعمال تکسالارانه و آیینی قدرت پادشاهی با اِعمال پایگانمند و همیشگی انضباطِ بی پایان قرار داشت. او همان کسی است که با یک نگاه بر همه چیز مسلط بود، نگاهی که هیچ جزئیاتی هر قدر خُرد و ناچیز هرگز از نظرش دور نمی ماند: «می توانید قضاوت کنید که هیچ بخشی از امپراتوری بدون مراقبت نیست، هیچ جرمی و هیچ بزهی و هیچ قانون شکنی یی نباید بدون پیگرد بماند، و چشم نابغهای که می تواند همه چیز را روشن کند کل این ماشین وسیع را در برمی گیرد بی آنکه کوچک ترین جزئی از نظرش دور بماند.» ا جامعه ی انضباطی در اوج شکوفایی اش دگربار با امپراتور، آن جنبهی قدیمی قدرت نمایش را به خود گرفت. ناپلئون در مقام پادشاهی که هم تاج و تخت پیشین را غصب کرده و هم دولت نوین را سازمان داده است، تمامی فرایند طولانی را در یک چهرهی نمادین و نهایی گرد آورد، فرایندی که از رهگذر آن، شکوه و جلال قدرت پادشاهی و تجلیهای ضرورتاً نمایشی قدرت یکی پس از دیگری در اِعمال روزمرهی مراقبت، [یعنی] در

<sup>1.</sup> J. B. Treilhard, Motifs du code d'instruction criminelle, 1808, p. 14.

سراسربینی به خاموشی گراییدند، سراسربینی یی که در آن، هٔشیاریِ نگاههای تلاقیکننده خیلی زود عُقاب را همانند خورشید غیرضروری ساخت.

釆

شکلگیری جامعهی انضباطی بهشماری از فرایندهای تاریخی گسترده که این شکلگیری در بطن آنها جا دارد، یعنی فرایندهای اقتصادی، قضایی-سیاسی و سرانجام علمی برمیگردد.

١. به طور كلى مى توان گفت كه انضباطها تكنيكها يى اند براى تضمين نظم جمعیتهای انسانی. هر چند در این نکته هیچ چیز استثنایی یا حتا سرشتنما وجود ندارد و در هر نظام قدرت همین مسئله مطرح است. اما ویژگی انضباطها آن است که یک تاکتیک قدرت را نسبت به جمعیتها تبیین میکنند که به سه معیار پاسخ میدهد: کمهزینه کردن اِعمال قدرت تا حد ممکن (از لحاظ اقتصادی، با هزینهی اندکی که در پی دارد؛ از لحاظ سیاسی، با ملاحظه کاریاش، برون نمایی خفیفاش، نامرئی بودن نسبیاش، و مقاومت کمی که برمیانگیزد)؛ به حـداکـشر شدت رساندنِ اثرهای این قدرت اجتماعی و گسترش آنها تا دورترین حدممکن بدون شکست و بدون خلاً؛ و سرانجام پیوند دادنِ این رشد «اقتصادی» قـدرت و بازدهی دستگاههایی که این قدرت در درون آنها اِعمال می شود (خواه دستگاههای تعلیمی-تربیتی، نظامی، صنعتی یا پزشکی)، و خلاصه افزایش اطاعت و در عین حال فایدهمندی تمامی عنصرهای نظام. این هدف سه گانهی انضباطها به یک اتصال تاریخی کاملاً شناخته شده پاسخ می دهد. از یک سو، رشد شدید جمعیت در سدهی هجدهم: افزایش جمعیت متحرک (یکی از نخستین هدفهای انضباط تثبیت است؛ انضباط یک روش ضد کوچنشینی است)؛ تغییر مقیاس کمّی گروه هایی که می بایست کنترل یا اداره شوند (از ابتدای سدهی هفدهم تا زمان انقلاب فرانسه [۱۷۸۹]، جمعیت مدرسهها و نیز جمعیت بیمارستانی افزایش یافت؛ در پایان سدهی هجدهم، ارتش در زمان صلح بیش از ۲۰۰ هزار نفر نیرو داشت). جنبهی دیگر این اتصال، رشد دستگاه تولید است که روزبهروز گسترده تر و پیچیده تر و پرهزینه تر می شد و می بایست بازدهی آن افزایش می یافت. توسعه ی روشهای انضباطی پاسخی بود به این دو فرایند، یا به عبارت بهتر، پاسخی بود به ضرورت

تنظیم و سازگاری به هم پیوستگی آن دو. نه شکل های به جا مانده از قدرت فئو دالی، نه ساختارهای سلطنت دیبوانسالارانه، نه سازوکارهای محلی کنترل، و نه درهم برهمی متغیری که محصول اینهمه بود، هیچیک نمی توانستند این نقش را ایفا کنند: گسترش خلاندار و ناقص و بی قاعده ی شبکه ی آن ها، عملکرد اغلب متعارضشان، و بهویژه سرشتِ «پرهزینه»ی قدرتی که در آنها اِعمال می شد کاملاً مانع از آن بود که آنها چنین نقشی را ایفاکنند. این قدرت به چند معنا پرهزینه بود: چون این قدرت بهطور مستقیم، هزینهی بسیاری برای خزانه داشت، چون نظام ادارههای پولبگیر یا نظام زمینهای اجارهای فشاری غیرمستقیم اما بسیار سنگین بر مردم وارد می آورد، چون مقاومتهایی که این قدرت با آن روبهرو می شد آن را در چرخهای از تقویت دائمی قرار می داد، چون این قدرت اساساً با اخذ مالیات عمل می کرد (مالیات بر پول یا مالیات بر محصول از رهگذر نظام مالیاتی سلطنتی، اربابی و کلیسایی؛ مالیات بر انسانها یا بر زمان از رهگذر بیگاری یا سربازگیری، حبس یا تبعید ولگردان). توسعهی انضباطها نشاندهندهی ظهور تکنیکهای ابتدایی قدرت بود، تکنیکهایی که به اقتصادی کاملاً متفاوت تعلق داشتند: سازوكارهای قدرتی كه بهجای آنكه «نتیجه»[ی كار] باشند، در درونِ كارایی مولد دستگاهها، در افزایش این کارایی و در استفاده از آنچه این کارایی تولید میکند ادغام مى شوند. انضباطها به جاى اصل قديمى «ماليات ـ خشونت» كه اقتصاد قدرت را رقم میزد، اصل «ملایمت-تولید-سود» را جایگزین کردند. انضباطها را باید بهمنزلهی تکنیکهایی درنظر گرفت که جفت و جور کردن شمار کثیری از انسانها با تکثیر دستگاههای تولید را امکانپذیر میکنند (و منظور از تولید فقط «تولید» در معنای اخص كلمه نيست بلكه توليد دانش و مهارتها در مدرسه، توليد بهداشت و تندرستی در بیمارستانها، و تولید نیروی مخرب با ارتش نیز هست).

انضباط در این وظیفه ی جفت و جور کردن، می بایست شماری از مسئله ها را حل کند، مسئله هایی که اقتصاد پیشین قدرت برای حلِ آن ها به قدر کفایت مسلح نبود. انضباط می تواند «بی فایدگی» پدیده های توده ای را که هش دهد: که هش آن چیزی که در یک کثرت موجب می شود که این کثرت به مراتب کمتر از یک واحد، اداره پذیر باشد؛ کاهش آن چیزی که با استفاده از هر یک از عنصرهای این کثرت و مجموع این عنصرها در تضاد است؛ کاهش هر آن چیزی که ممکن است مزیتهای

تعداد را در این کثرت خنثا کند؛ از همین رواست که انضباط تثبیت می کند؛ بی حرکت می کند یا حرکت ها را بقاعده می کند؛ درهم آمیختگی ها را جدا می کند، جمعیت های متراکم در حالِ آمدوشدهای نامعلوم را محو میکند و توزیعهای حساب شده را برقرار میکند. انضباط همچنین باید بر تمامی نیروهایی تسلط یابد که از رهگذر ساخت یک کثرت سازمانیافته شکل می گیرند؛ انضباط باید اثرهای ضد قدرت را خنثا کند، اثرهایی که از آن کثرت سازمانیافته زاده میشوند و در برابر قدرتی که مىخواهد بر اين كثرت استيلا يابد بهنوعى مقاومت مىكنند: اغتشاشها، شورشها، سازمانهای خودانگیخته و ائتلافها ــ [یعنی] هر آنچه ممکن است از پیوستگیهای افقی برخیزد. از همینرو است که انضباطها از روشهای دیوارکشی و عمود بودن استفاده میکنند، از همین رواست که میان عنصرهای متفاوتِ یک سطح واحد، جدایی هایی تا حد ممکن نفوذناپذیر را اِعمال میکنند، از همین رواست که شبکه هایی پایگان مند و فشرده را تبیین میکنند، و خلاصه از همین رواست که انضباطها روش هرم پیوسته و فردیساز را در برابر نیروی ذاتی و متضادِ کثرت قرار می دهند. انضباطها همچنین باید سودمندی ویژه ی هر یک از عنصرهای کثرت را افزایش دهند، آنهم با استفاده از سریعترین و کمهزینهترین وسیلهها، یعنی با استفاده از خود کثرت بهمنزلهی ابزار این افزایش: از همینرو برای استخراج حداکثر زمان و نیرو از بدنها، از روشهایی کلی استفاده می شود که عبارت اند از برنامهی روزانه، تربیتهای جمعی، تمرینها، و مراقبت کلی و در عین حال جنزءبهجزء. به علاوه، انضباطها باید اثر سودمندی خاص کثرتها را افزایش دهند و هریک از این کثرتها را سودمندتر از مجموع سادهی عنصرهای آن سازند: انضباطها بهمنظور افزایش اثرهای قابل استفاده ی کثرت است که تاکتیکهای توزیع، تاکتیکهای جفت و جور کردن متقابل بدنها، حرکتها و ضرباهنگها، تاکتیکهای تفاوتگذاری توانایی ها و تاکتیک های هماهنگی متقابل با دستگاه ها یا وظیفه ها را تبیین میکنند. و سرانجام این که انضباط باید مناسبات قدرت را نه در بالا، بلکه در خود بافت کثرت به کار بندد، آنهم به ملاحظه کارانه ترین شیوهی ممکن، بهنحوی که به بهترین وجه به سایر کارکردهای این کثرتها مفصل بندی شده باشد و در عین حال کم هزینه ترین شیوه نیز باشد: برای اینکار ابزارهای بینام قدرت که همگستره باکثرتی هستند که به آن نظام می دهند، ابزارهایی همچون مراقبت پایگان مند، ثبت پیوسته، و قضاوت و

طبقهبندی دائمی به کار میروند. روی همرفته، جایگزین کردنِ قدرتی که به شیوهای خدعه آمیز کسانی را که بر آنان اِعمال می شود ابژه میکند، به جای قدرتی که با نمایش کسانی که این قدرت را اِعمال میکنند تجلی می یابد؛ شکل دادنِ دانشی در مورد همین کسانی که قدرت بر آنها اعمال میشود، به جای گستراندن نشانههای باشکوه قدرت یادشاهی. در یک کیلام، انتضباطها مجموعهی خردهابتکارهای تكنيكى اند كه امكان مى دهند كميّت مفيد كثرتها افزايش يابد و در عين حال، عیبها و موانع قدرتی که برای استفاده از این کثرتها باید آنها را اداره کند، کاهش یابد. یک کثرت، خواه یک کارگاه باشد یا یک ملت، یک ارتش باشد یا یک مدرسه، زمانی به آستانهی انضباط می رسد که مناسبات هر فرد با دیگری مناسباتی مطلوب باشد. اگر جهش اقتصادی غرب با روشهایی آغاز شد که انباشت سرمایه را امکان پذیر کردند، شاید بتوان گفت که روش های ادارهی انباشت انسان ها امکان جهش سیاسی از شکلهای سنتی، آیینی، پُرهزینه و خشن قدرت را فراهم آوردند، شکلهایی که خیلی زود منسوخ شدند و جای خود را به تکنولوژی تمامعیار ظریف و حساب شدهی انقیاد [assujettissement] دادند. در واقع، دو فرایند انباشت انسانها و انباشت سرمایه از یکدیگر جدایی ناپذیرند؛ حل مسئله ی انباشت انسانها بدون رشد دستگاه تولیدی یی که هم قادر به حفظ و اداره ی انسانها و هم استفاده از آنها باشد امکانپذیر نیست؛ در مقابل، تکنیکهایی که کثرت انباشتی انسانها را مفید میکند حرکت انباشت سرمایه را شتاب میبخشد. در سطحی محدودتر، جهشهای تكنيكي دستگاه توليد، تقسيم كار، و ساخته وپرداخته كبردن روش هاى انضباطي مجموعهای از مناسبات بسیار فشرده و تنگاتنگ را حفظ کردهاند. ا هر یک از این دو فرایند دیگری را امکانپذیر و ضروری میکند؛ و هریک از این دو فرایند الگویی است برای دیگری. سلول کو چک قدرت محصول هرم انضباطی است، سلولی که در درون آن، جداسازی و هماهنگی و کنترلِ وظیفهها تحمیل و کارا شدهاست؛ و شبكهبندي تحليلي زمان و حركتها و نيروهاي بدنها طرحي عملي را ارائه دادكه

<sup>1.</sup> Cf. K. Marx, le Capital, livre I, 4e section, chap. XIII.

و تحلیل بسیار جالب اف. گِری و د. دلول:

F. Guerry et D. Deleule, Le Corps productif, 1973.

به سادگی می شد آن را از گروه های مبتنی بر اطاعت به سازوکارهای تولید انتقال داد؛ فرافکندنِ یکپارچه ی روشهای نظامی بر سازمان دهی صنعتی نمونه ای از این الگوبرداری تقسیم کار بر پایه ی طرحهای قدرت بود. اما در مقابل، جداسازی تکنیکیِ فرایند تولید و تجزیه ی «ماشینی» آن بر نیروی کار که وظیفه اش تضمین این فرایند بود فرافکنده شدند: ساخت این ماشین های انضباطی که نیروهای فردی را گرد می آورند، ترکیب می کنند و در نتیجه افزایش می دهند، محصولِ همین فرافکنی است. می توان گفت که انضباط یگانه روش تکنیکی بی است که از رهگذر آن می توان با کمترین هزینه، نیروی بدن را به منزله ی نیرویی سیاسی کاهش داد و به منزله ی نیرویی مفید به حداکثر رساند. رشد اقتصاد سرمایه داری شیوه ی خاصی از قدرت انضباطی را ایجاب کرد، شیوه ای که فرمول های کلّی آن، روشهای آن برای فرمانبرداری نیروها و بدن ها، و در یک کلام، «کالبدشناسی سیاسی» آن را می توان در رثیمهای سیاسی» آن را می توان در رثیمهای سیاسی، دستگاه ها یا نهاده ایی بسیار گوناگون به کار بست.

۲. شیوهی سراسربین قدرت در سطح مقدماتی، تکنیکی و صرفاً فیزیکی آن ـ نه به ساختارهای بزرگ قضایی سیاسی یک جامعه وابستگی بی واسطه دارد و نه در امتداد مستقيم اين ساختارها قرار دارد؛ با اين حال، اين شيوه كاملاً هم مستقل نیست. از لحاظ تاریخی، فرایندی که از رهگذر آن بورژوازی طی سدهی هجدهم به طبقهی سیاسی مسلط بدل شد، در پس استقرار یک چهارچوب قضایی صریح، ضابطهمند و رسماً مساوات طلب و نیز در پس سازماندهی حکومتی از نوع پارلمانی و نمایندگی پنهان ماند. اما توسعه و تعمیم سازوکارهای انضباطی وجه دیگر، [یعنی] وجه تاریکِ این فرایندها را شکل دادند. شکل عمومی قضایی که تضمین کننده ی نظامی از حقوق اصولاً مساوات طلب بود بر آن سازو کارهای خُرد و روزمره و فیزیکی، بر تمام آن نظامهای اساساً نامساوات طلب و نامتقارنِ خُرده ـ قدرت یعنی بر انضباطها استوار بود. و گرچه نظام نمایندگی در ظاهر امکان داد که ارادهی همگان چه بهطور مستقیم چه غیرمستقیم، چه با واسطه چه بى واسطه، نهاد بنيادين حاكميّت را شكل دهد، اما در اساس، انضباطها ضامن فرمانبرداری و اطاعت نیروها و بدنها بودند. انتضباطهای واقعی و بندنی بنیان آزادی های صوری و قضایی بودند. قرارداد می توانست به منزلهی بنیان آرمانی حقوق و قدرتِ سياسى بهشمار آيد؛ [اما] سراسربينْ تكنيكِ همهجا گستردهى اجبار بود.

سراسربین بی وقفه در عمق ساختارهای قضاییِ جامعه کار می کرد تا سازوکارهای کارا و واقعی قدرت را برخلاف چهارچوبهای صوری یی که اختیار کرده بود به کار اندازد. «عصر روشنگری» در عین کشفِ آزادی ها، انضباط ها را نیز ابداع کرد.

در ظاهر، انضباطها هیچ چیز جز یک حقوق پایه را تشکیل نمی دهند. به نظر میرسد که انضباطها شکلهای عمومی تبیینشده در حقوق و قانون را تا سطح بی نهایت نحرد زندگی های فردی تداوم می بخشند؛ یا همچون شیوه هایی کارآموزی بهنظر می رسند که به افراد امکانِ ادغام شدن در این اقتضاهای عمومی را می دهند. گویا انضباطها همان نوع قانون و حقوق را با تغییر مقیاس آن و در نتیجه با دقیق تر کردن و بدون شک آسانگیرترکردن آن تداوم می دهند. [اما] باید انضباطها را نوعی ضد حقوق در نظر گرفت. انضباطها نقش مشخص متداول کردنِ عدم تقارنهای چیرگیناپذیر و حذف کردنِ تقارنها را برعهده دارند. نخست به این دلیل که انضباط میان افراد رابطهای «خصوصی» برقرار میکند، رابطهای مبتنی بـر الزامهـایی کـاملاً متفاوت با اجبار قراردادی؛ ممكن است پذيرش انضباط با عقد يک قرارداد تضمين شود؛ [اما] شیوهی تحمیل انضباط، سازوکارهایی که انضباط به کار می اندازد، فرمانبرداری و اطاعت یک سویهی یک گروه نسبت به گروه دیگر، «مازاد قدرت»ی که همواره در یک جناح ثابت شده است، و نابرابری موقعیتِ «طرفها»ی متفاوت نسبت به مقررات مشترک، همگی رابطهی انضباطی را در تقابل با رابطهی قراردادی قرار می دهند و تحریفِ نظام مندِ رابطه ی قرار دادی را از لحظه ای که مضمونِ این رابطه سازوکاری انضباطی میشود امکانپذیر میکنند. برای مثال میدانیم که روشهای واقعی تا چه حد به فرض قضایی قراردادِ کار مسیر دیگری میدهند: اهمیت انضباط کارگاهی کماهمیت ترین چیز نیست. به عبلاوه، نظامهای قضایی اشخاص حقوقی را بر مبنای هنجارهایی فراگیر توصیف میکنند، حال آنکه انه ضباطها ویسژگی ها [ی افراد] را مشخص و طبقه بندی و تخصصی میکنند؛ انضباطها افراد را در طول یک مقیاس و حول یک هنجار توزیع میکنند، آنها را نسبت به یکدیگر پایگانبندی میکنند، و در صورت لزوم، بی صلاحیت و بی اعتبار می سازند. در هر حال، انضباطها در مکان و طی زمانی که کنترل خود را اِعـمال میکنند و عدمتقارنهای قدرتشان را به کار می اندازند، حقوق را به نوعی به حال تعلیق درمی آورند، تعلیقی که هرگز تام و تمام نیست اما هیچگاه نیز فسخ نمی شود.

انضباط هرقدر هم که بقاعده و نهادینه باشد، در سازوکار خود، «ضد-حقوق» است. و گرچه به نظر می رسد قانونگرایی فراگیر جامعهی مدرن محدوده هایی برای اِعمال قدرتها [قوهها] تعيين كردهاست، اما سراسربيني فراگير آنْ ماشيني عظيم و در عين حال خُرد را در جهت عکس حقوق، در جامعه به کار می اندازد، ماشینی که عدم تقارنِ قدرتها [قوهها] را حفظ، تقویت و چندبرابر میکند، و محدودههای تعیین شده برای اِعمال قدرتها را باطل میکند. انضباطهای خُرد و سراسربینیهای روزمره کاملاً می توانند در زیر سطح ظهورِ دستگاههای بزرگ و مبارزههای بزرگ سیاسی قرار گیرند. در تبارشناسی جامعه ی مدرن، از رهگذر استیلای طبقاتی یی که این جامعه را درنوردید انضباطها همتای سیاسی هنجارهای قضایی بودهاند، هنجارهایی که بسر مبنای آنها قدرت از نو توزیع می شد. بدون شک از همین رواست که از دیرباز، برای خُردهروشهای انضباط و خُردهترفندهای ابداعی آن، و یا برای دانشهایی که چهرهای آبرومندانه به انضباط دادهاند اهمیت قائل شدهاند؛ از همین رواست که دست کشیدن از انضباطها در صورت نیافتن جایگزینی برای آنها مایهی ترس است؛ از همین رواست که تأیید می شود انضباطها در بنیان جامعه قرار دارند و عنصر تعادل آن هستند، حال آنکه انضباطها مجموعهای از سازوکارها برای نامتعادل و ناهمتراز كردنِ قطعى مناسبات قدرت در همه جا هستند؛ و از همين رواست كه پافشارى می شود که انضباطها را بهمنزلهی شکل ساده اما عینی هر اخلاقی به شمار آوریم، حال آنکه انضباطها مجموعهای از تکنیکهای فیزیکی-سیاسیاند.

و برای آنکه به مسئله ی مجازات های قانونی بازگردیم، باید زندان با کل تکنولوژیِ اصلاحیاش را دوباره در آن مقطعی جا دهیم که چرخشی از قدرتِ قانونگذاری شده ی تنبیه به سمتِ قدرتِ انضباطیِ مراقبت صورت گرفت؛ در آن مقطعی که مجازات های فراگیر و عمومی قوانین به طور انتخابی در مورد برخی افراد و همواره همان افراد به کار گرفته شد؛ در آن مقطعی که تجدید صلاحیت شخصِ حقوقی باکیفر دادنِ او، به تربیت مفید مجرم بدل شد؛ در آن مقطعی که حقوق وارونه شد و به بیرون خود گذر کرد، و در آن مقطعی که ضد حقوق به محتوای واقعی و نهادینه شده ی شکل های قضایی بدل شد. پس آن چه قدرت تنبیه را تعمیم داد آگاهی فراگیر هر یک از اشخاص حقوقی از قانون نیست، بلکه گسترش بقاعده و تاروپود بی نهایت فشرده ی روشهای سراسربینی است.

۳. اگر این روشها را یکبه یک در نظر گیریم، می بینیم که بیشتر آنها تاریخی طولانی را در پس خود دارند. اما نکته ی جدید در این روشها آن است که در سده ی هجدهم، این روشها با ترکیب شدن با یکدیگر و تعمیم یافتن، به سطحی می رسند که بر پایه ی آن، شکل گیری دانش و افزایش قدرت به طور منظم و بر حسب فرایندی چرخه ای، یکدیگر را تقویت می کنند. آنگاه انضباطها آستانه ی «تکنیکی» را پشت سر گذاشتند. انضباطها نخست بیمارستان، سپس مدرسه و بعدها کارگاه را صرفاً «به نظم» در نیاوردند؛ بلکه این مکانها به یمن انضباطها به چنان دستگاههایی بدل شدند که هر سازوکار ابزه کردنی را می توان در این دستگاهها به منزله ی ابزار انقیاد [assujettissement] به کار بست، و هر افزایش و رشد قدر تی در این دستگاهها نظامهای تکنیکی است که شکلگیری پزشکی بالینی، روان پزشکی، روان شناسی کودک، روان شناسی آموزشی و عقلانی سازی کار، در عنصر انضباطی امکان پذیر کودک، روان شناسی آموزشی و عقلانی سازی کار، در عنصر انضباطی امکان پذیر شده است. پس فرایندی دوگانه وجود دارد، یکی پرداشتن مانع شناخت شناسیک آفزایش اثرهای قدرت، و دیگری تکثیر و انباشت دانشهای نوین.

گسترش روشهای انضباطی در یک فرایند گسترده ی تاریخی جا دارد: توسعه ی تقریباً همدوره ی بسیاری از تکنولوژیهای دیگر -تکنولوژیهای کشاورزی، صنعتی و اقتصادی. اما باید این نکته را پذیرفت که سراسربینی در مقایسه با صنایع معدن یا شیمی نوپا، روشهای حسابداری ملی، و کورههای بلند یا ماشین بخار چندان گرامی داشته نشده است. سراسربینی چیزی بیش از یک څرده او توپیای عجیب و رؤیای خبیثانه به شمار نمی آید - تقریباً گویی که بنتام یک شارل فوریه ی جامعه ی پلیسی است، فوریه ای که جامعه های کوچک اشتراکی اش [فالانستر] می توانست شکل سراسربین داشته باشد. اما با این حال، سراسربین فرمول انتزاعی یک تکنولوژی کاملاً واقعی، یعنی تکنولوژی فردها را ارائه می داد. این که سستایش اندکی از سراسربین شده است، دلایل بسیار دارد؛ آشکار ترین این دلایل آن است که گفتمان هایی که سراسربین موجب شده است، به جز در طبقه بندی های آکادمیک، گفتمان هایی که سراسربین به کار می اندازد و امکان افزایش آن را می دهد، قدرتی است که قدرتی که سراسربین به کار می اندازد و امکان افزایش آن را می دهد، قدرتی است که قدرتی که سراسربین به کار می اندازد و امکان افزایش آن را می دهد، قدرتی است که قدرتی که سراسربین به کار می اندازد و امکان افزایش آن را می دهد، قدرتی است که قدرتی که سراسربین به کار می اندازد و امکان افزایش آن را می دهد، قدرتی است

مستقیم و فیزیکی که انسانها بریکدیگر اِعمال میکنند. خاستگاه این نقطه ی اوج بدون شُکوه، خاستگاهی است که به دشواری می توان به آن اعتراف کرد. اما مقایسه ی روشهای انضباطی با ابداعهایی همچون ماشین بخار یا میکروسکوپ ساخته ی آمیچی درست و عادلانه نیست. این روشها بسی کمتر، و با این حال به نوعی، بسی بیشتر [از این ابداعها] اند. اگر بنا باشد برای این روشها یک معادل تاریخی یا دست کم یک نقطه ی مقایسه بیابیم، این معادل یا نقطه ی مقایسه بیشتر در تکنیکِ «تفتیشی» [inquisitoriale] خواهد بود.

سدهی هجدهم تکنیکهای انضباط و امتحان [آزمون، معاینه] را ابداع کرد، تقریباً همانگونه که قرون وسطا تحقیق قضایی را ابداع کرد. اما با روشهایی کاملاً متفاوت. روش تحقیق، این تکنیک قدیمی مالیاتی و اداری، بـهویژه از رهگذر بازسازمان دهی دستگاه دینی و کلیسا و رشد دولت های پادشاهی در سدهی دوازده و سیزده، توسعه یافت. در همین زمان است که روش تحقیق بهطور گسترده در روش قضایی دادگاههای کلیسایی و سپس در دادگاههای غیرمذهبی [لاییک] رسوخ کرد. تحقیق به منزله ی جست و جوی مقتدرانه ی حقیقتی مشاهده شده یا گواهی شده با روشهای دیرینهی سوگند، آزمونِ سخت [اُردالی]، دوئل قضایی، قضاوت الهی یا مصالحه میان اشخاص خصوصی در تضاد بود. تحقیق قدرت پادشاهی بی بود که ادعای حق تعیین حقیقت به کمک شماری از تکنیک هایی قاعدهمند را داشت. بنابراین گرچه تحقیق از آن زمان به بعد (و تا روزگار ما) با عدالت غربی ادغام شدهاست، اما نباید خاستگاه سیاسی آن و رابطهاش را با تولد دولتها و قدرت پادشاهی سلطنتی و نیز تغییر مسیر بعدی آن و نقشاش در شکلگیری دانش را از یاد برد. در واقع، تحقیق قطعهای خام و ناپرورده اما بدون شک بنیادین برای ساختن علوم تجربي بودهاست؛ تحقيق زهدان [ماتريس] ِ قضايي-سياسي اين دانش تجربي بودهاست، دانشی که بهخوبی میدانیم موانع سر راه آن در پایان قرون وسطا خیلی سریع برداشته شد. شاید درست باشد که ریاضیات در یونان زادهی تکنیکهای اندازه گیری است؛ اما در هر حال، علوم طبیعی در پایان قرون وسطا تا حدودی زادهی روشهای تحقیق است. دانش عظیم تجربی که چیزهای جهان را پوشش داد و آنها را در سامانِ گفتمانِ بي پاياني كه «دادهها» را مشاهده و توصيف و تعيين مي كند، ثبت کرد (و اینکار در زمانی بود که جهان غرب شروع به تسخیر اقتصادی و سیاسی

همين جهان كرد) بدون شك الگوى عملى خود را از انكيز يسيون گرفت ... [يعني] أن ابداع عظیمی که ملایمت اخیر ما آن را در تاریکی حافظهمان جا دادهاست. اما آن نقشی که این تحقیق سیاسی ـ قضایی، اداری و کیفری، و دینی و غیردینی برای علوم طبیعی داشته، تحلیل و جداگری انضباطی برای علوم انسانی داشتهاست. زهدان تكنيكي اين علوم، علومي كه «انسانيت» [«اومانيته»] ما از بيش از يك سدهي پيش بدینسو از آن به وجد آمدهاست، در باریکبینی وسواسی و خبیثانهی انضباطها و پژوهشهای شان است. شاید این پـژوهشها هـمان نقشی را بـرای روان شناسی، روان پزشکی، علوم تربیتی [پداگوژی]، جرمشناسی و بسیاری از دانشهای غریب دیگر دارند که قدرتِ مخوفِ تحقیق برای دانش بی هیاهو در مورد جانوران و گیاهان و زمین داشت. قدرتی دیگر، دانشی دیگر. بیکن، قانوندان و دولتمرد [انگلیسی]، در آستانهی عصر کلاسیک کوشید روششناسی تحقیق را برای علوم تجربی بسازد. حال کدام مراقب بزرگ روش شناسی امتحان [آزمون، معاینه] را برای علوم انسانی خواهد ساخت؟ مگر اینکه این امر دقیقاً امکان پذیر نباشد. چون گرچه تحقیق با بدل شدن به تکنیکی برای علوم تجربی از روش تفتیشی جدا شد، روشی که تحقیق از لحاظ تاریخی در آن ریشه داشت، اما امتحان همچنان بیشترین نزدیکی را با قدرت انضباطی که به آن شکل داد، حفظ کرد. امتحان همچنان و همواره یک عنصر درونی و ذاتي انضباطها است. البته بهنظر مىرسد كه امتحان با ادغمام شدن در عملومى همچون روان پزشکی و روان شناسی، پالایش چشمگیری پیدا کرده باشد. در واقع، امتحان در شکل تستها و مصاحبهها و پرسشنامهها و مشاورهها، سازوکارهای انه الله الله الله و المحيح ميكند: روان شناسي آموزشي مسئول تصحيح سختگیری های مدرسه است، همانگونه که مصاحبهی پزشکی یا روان پزشکی مسئول تصحیح اثرهای انضباطِ کار است. اما نباید در این مورد دچار اشتباه شد؛ این تکنیکها صرفاً افراد را از یک مرجع انضباطی به مرجع انضباطی دیگر ارجاع می دهند، و نمو دار قدرت دانش خاص هر انضباط را در شکل متمرکز یا صورت بندی شده باز تولید میکنند. ا تحقیق بزرگ که موجب علوم طبیعی شد از الگوی سیاسی-قیضاییاش جدا شد؛ برعکس، امتحان کماکان در چنگ تکنولوژی انضباطی است.

۱. در این مورد نگاه کنید به: Michel Tort, Q. I, 1974.

در قرون وسطا، روش تحقیق بر عدالت اتهامی قدیمی تحمیل شد، اما اینکار از رهگذر فرایندی نزولی و از بالا صورت گرفت؛ حال آنکه تکنیک انضباطی به شیوهای خدعه آمیز و گویی به شیوهای صعودی و از پایین، عدالت کیفری را اشغال کرد، عدالتی که هنوز هم در اصول خود، عدالتی تفتیشی است. تمامی جنبشهای بزرگِ تغییر که سرشت نمای کیفرمندی مدرن اند ـ تبدیل مجرم به مسئله در پس جرم، دغدغهی تنبیهی که اصلاحی و درمانی و بهنجارساز باشد، توزیع عمل قضاوت میان مراجع گوناگونی که بنابه فرض، وظیفهی سنجش، ارزیابی، تشخیص، درمان و تغییر افراد را برعهده دارند ـ همگی رسوخ امتحان [آزمون، معاینه] درمان و تغییر افراد را برعهده دارند ـ همگی رسوخ امتحان [آزمون، معاینه] انضباطی را در تحقیق [انکیزیسیون] قضایی آشکار میکنند.

آنچه از این پس بهمنزلهی نقطهی کاربرد و ابژهی «مفید» عدالت کیفری بر این عدالت تحمیل شده است دیگر بدن مجرم که علیه بدن شاه عَلَم شده باشد نیست؟ شخص [سوژه] حقوقی یک قرارداد آرمانی نیز نیست؛ بلکه فرد انضباطی است. نهایتِ عدالت کیفری در دوران رژیم قدیم [پیش از انقلاب ۱۷۸۹ فرانسه] تكه تكه كردنِ بى نهايتِ بدنِ شاه كُش بود: نمايش قوى ترين قدرت بر بدنِ بزرگ ترين مجرم که نابودی کاملاش حقیقت جرم را آشکار میکرد. اما نقطهی آرمانی عدالت امروزگویی انضباط بی پایان است: بازجویی یی که پایانی ندارد، تحقیقی که بهطور نامحدود در مشاهدهای باریکبینانه و همواره تحلیلی تر و جداگرانه تر تداوم می یابد، قضاوتی که گشودنِ پروندهای است که هرگز بسته نمی شود و در عین حال، ملایمت حساب شده ی کیفری است که به کنجکاوی مصرانه ی امتحان [آزمون، معاینه] پیوند خوردهاست، روشی که هم سنجش دائمی یک فاصله نسبت به هنجاری دستنیافتنی است و هم یک حرکت مماس ازلی [asymptotique] که ملزم به پیوستن به آن هنجار در بینهایت میکند. تعذیب پایان منطقی روشی بود که انکیزیسیون آن را ایجاب می کرد. تحتِ «مشاهده» قرار دادن [فردها] تداوم طبیعی عدالتی است که روشهای انضباطی و روشهای امتحان آن را تسخیر کردهاند. چه جای تعجب اگر زندانِ سلولی با زمانهای تقطیع شدهاش، کار اجباریاش، مراجع مراقبت و ثبتاش، و با استادانِ بهنجارسازیاش که کارکردهای قاضی را برعهده میگیرند و افزایش میدهند، به ابزار مدرن کیفرمندی بدل شده است؟ چه جای تعجب اگر زندان به کارخانهها، مدرسهها، سربازخانهها و بیمارستانها که همگی به زندانها شبیهاند، شبیه است؟

## ۴ زندان

## فصل اول

## نهادهای کامل و بی پیرایه

زندان پُرقدمت تر از آن است که بتوان گفت با مجموعه قوانین جدید متولد شده است. شکل ـ زندان [زندان بهمنزلهی شکل] پیش از آنکه بهطور نظاممند در قوانین کیفری مورد استفاده قرار گیرد وجود داشته است. زندان بیرون از دستگاه قضایی ساخته شد، هنگامی که در سرتاسر پیکر اجتماع، روشهایی برای توزیع افراد، دادن جایی ثابت به آنها و توزیع مکانی آنها، طبقهبندی آنها، استخراج حداکثر زمان و نیرو از آنها، تربیت بدنشان، ضابطهمند کردن رفتار پیوستهشان، رؤیت پذیر نگهداشتن کامل آنها، ایجاد یک دستگاه کامل مشاهده و ثبت و نشانه گذاری گرداگرد آنها، و ساختن دانشی انباشته و متمرکز در مورد آنها ساخته و پرداخته شد. نهاد زندان [زندان بهمنزلهی نهاد] پیش از آنکه در قانون بهمنزلهی مَثَل اعلای کیفر تبیین شود، به صورت شکل کلی مجموعهی دستگاههایی برای مطیع و مفید کردن افراد از طریق کار دقیق روی بدنشان ترسیم شد. درست است که در نقطهی عطف سدهی هجده و نوزده، گذاری به کیفرمندی بازداشت صورت گرفت؛ و این چیزی جدید بود. اما این گذار درواقع بازشدنِ کیفرمندی به روی سازوکارهای اجبار بودکه پیش از آن در جای دیگری ساخته و پرداخته شده بودند. «الگوها»ی بازداشت کیفری ـ [زندان] گان، گلاستر و وُلنات ستریت ـ نخستین جملوههای همویدای ایمن گذار بمودند و نمه نو آوری ها یا نقاط آغاز. زندان، این قطعهی اساسی در زرادخانهی تنبیهی، بهطور قطع نشانهی لحظهی مهمی در تاریخ عدالت کیفری است: دستیابی عدالت کیفری به «انسانیت» [«اومانیته»]. اما همچنین نشاندهندهی لحظهی مهمی است در تاریخ

سازوکارهای انضباطی که قدرت نوین طبقاتی در حالِ توسعه ی آنها بود: لحظه ای که سازوکارهای انضباطی نهاد قضایی را به استعمار درآوردند. در نقطه ی عطف سده ی هجده و نوزده، یک قانونگذاری نوین قدرت تنبیهی را به منزله ی کارکرد عمومی جامعه تبیین کرد، کارکردی که به شیوه ای یکسان بر تمامی اعضای جامعه اعمال شود و در آن، هر یک از اعضای جامعه به طور برابر بازنمایی شوند؛ اما این قانونگذاری نوین با تبدیل بازداشت به مَثَل اعلای کیفر، روشهای سلطه را متداول کرد، روشهای که سرشت نمای نوع خاصی از قدرت بودند. پیوند میانِ عدالتی که خود را «برابر» می خواند و دستگاه قضایی یی که خود را «خودمختار» می خواهد اما در محاصره ی عدم تقارنهای انقیادهای انتضباطی است، نشان از تولد زندان، در محاصره ی «کیفر جامعه های متمدن» دارد.

می توان خصلت بدیهی یی را که مجازات زندان آزندان به منزله ی مجازات خیلی زود از آن برخوردار شد درک کرد. در سالهای نخست سده ی نوزدهم هنوز این احساس و آگاهی وجود داشت که زندان چیز تازهای است؛ بااین همه، زندان در چنان پیوندی عمیق با خودِ عملکردِ جامعه ظاهر شده بود که تمامی تنبیههای دیگری را که اصلاحگرایان سده ی هجدهم طرح کرده بودند به دست فراموشی سپرد. به نظر می رسید زندان چیزی بی بَدیل و بی جایگزین و ره آورد خود حرکت تاریخ است: «این ترقی اندیشه ها و ملایم شدن خلق و خوها است که زندانی کردن را به پایه و بنای تقریباً کاملِ مقیاس کیفری کنونی ما بدل کرده است و نه اتفاق یا هواوهوس قانونگذار.» و گرچه در اندکی بیش از یک سده، فضای بدیهی بودن تغییر کرد اما ناپدید نشد. از تمامی عیبها و اِشکالهای زندان آگاهی وجود دارد و نیز از این که زندان خطرناک است و لو این که بی فایده نباشد. بااین همه، جایگزینی برای آن «دیده» نمی شود. زندان راه حل کریهی است که نمی توان از آن اجتناب کرد.

این «بدیهی بودنِ» زندان که بسیار سخت از آن دست میکشیم پیش از هر چیز بر شکل سادهی «محرومیت از آزادی» استوار است. در جامعهای که آزادی نعمتی است

<sup>1.</sup> P. Rossi, Traité de droit pénal, 1829, III, p. 169.

Van Meenen, Congrès penitentiaire de Bruxelles, in Annales de la Charité, 1847,
 p. 529-530.

که بهطور یکسان به همه تعلق دارد و هر فرد با احساسی «فراگیر و ثابت» به آن دلبسته است، چگونه زندان می تواند عالی ترین کیفر نباشد؟ پس از دست دادنِ آزادی ارزشی یکسان برای همه دارد؛ و زندان بهتر از جریمه، مجازاتی «مساوات طلبانه» است. زندان از نوعی روشنی و وضوح قضایی برخوردار است. به علاوه، زندان امکانِ کمیّتگذاریِ دقیقِ کیفر را برحسب متغیر زمان می دهد. شکلی دستمزدگونه در زندان وجود دارد که در جامعه های صنعتی، «بدیهی بودن» اقتصادی [زندان] را شکل می دهد، و به زندان امکان می دهد که به منزله ی غرامت تجلی یابد. به نظر می رسد که زندان با گرفتنِ زمان محکوم، بیانِ عینی این اندیشه است که جرم فراتر از قربانی به کل جامعه آسیب رسانده است. بدیهی بودنِ اقتصادی اخلاقیِ کیفرمندی یی که مجازات ها را به روزها و ماه ها و سال ها درمی آورد و هم ارزی های کمّیِ بزه ها مدت را برقرار می کند. از همین رو این عبارت بارها و بارها تکرار می شود که فرد [زندانی] برای «پرداخت بدهی خود» در زندان است، عبارتی که به رغم متضاد بودن با نظریهی دقیق حقوق کیفری، کاملاً با عملکرد تنبیه ها همخوان است. زندان «طبیعی» است، همانگونه که در جامعهی ما استفاده از زمان برای اندازه گیری مبادله ها «طبیعی» است، همانگونه که در جامعهی ما استفاده از زمان برای اندازه گیری مبادله ها «طبیعی» است،

اما بدیهی بودنِ زندان همچنین بر نقش مفروض یا مطلوب آن، یعنی نقش دستگاهی برای تغییر افراد استوار است. چگونه ممکن است زندان بی درنگ مورد پذیرش قرار نگیرد، زندانی که با حبس کردن، اصلاح و مطبع کردن، صرفاً سازوکارهای موجود در پیکر اجتماع را ولو با اندکی تشدید بازتولید میکند؟ زندان سربازخانهای است با قدری سختگیری، مدرسهای است بدون اغماض، و کارگاهی است تاریک، اما در نهایت هیچ تفاوت کیفی با آنها ندارد. این عملکرد دوگانه \_ بعنی عملکرد قضایی اقتصادی از یکسو و عملکرد تکنیکی انضباطی از سوی دیگر \_ زندان را به منزله ی بی واسطه ترین و متمدنانه ترین شکلِ تمامی کیفرها نشان داد. و همین عملکرد دوگانه ۲ است که بی درنگ به زندان استحکام بخشید. در واقع،

<sup>1.</sup> A. Duport, Discours à la Constituante, Archives parlementaires.

۲. بازی میان دو «طبیعتِ» زندان هنوز هم ادامه دارد. چند روز پیش [تابستان ۱۹۷۴]،

یک چیز روشن است: این طور نیست که زندان در ابتدا محرومیت از آزادی بوده باشد و سپس یک کارکزد تکنیکی اصلاحگری به آن داده شده باشد؛ زندان از همان آغاز، یک «بازداشت قانونی» بود که مسئولیت یک مکمل اصلاحگر را برعهده داشت، به عبارت دیگر، دستگاهی برای اصلاح افراد که محرومیت از آزادی امکان کارکرد آن را در نظام قانونی فراهم می آورد. روی همرفته، زندانی کردنِ کیفری، از همان ابتدای سده ی نوزدهم، هم محرومیت از آزادی بود هم دگرگونی تکنیکی افراد.

بهشماری از دادهها اشاره میکنیم. در مجموعه قوانین سال ۱۸۰۸ و سال ۱۸۱۰ و در تدبیرهایی که بلافاصله قبل یا بعد از آنها اتخاذ شد، زندانی کىردن هـرگز بــا محرومیت محض از آزادی یکسان گرفته نشد. زندانی کردن سازوکاری تفاوت گذاری شده و غایت مند بود یا در هر حال می بایست چنین باشد. سازو کاری تفاوتگذاری شده زیرا بسته به این که زندانی کردنِ یک متهم مورد نظر است یا یک محکوم، یک مجرم جنحه یا یک مجرم جنایی، این زندانی کردن نباید شکل یکسانی داشته باشد: بازداشتگاه، دارالتأدیب و زندان مرکزی می بایست در اصل کم و بیش با این تفاوتها متناسب باشند و مجازاتی را تضمین کنند که نه تنها از لحاظ شدت درجهبندی شده بلکه اهدافاش گوناگون باشد: زیرا زندان غایتی دارد که از همان آغاز وضع شدهاست: «از آنجا که قانونْ کیفرهایی را تحمیل میکند که برخی سنگین تر از برخی دیگرند، نمی تواند اجازه دهد که فرد محکوم به کیفرهای سبک در همان مکانی حبس شود که مجرم محکوم به کیفرهایی سنگین تر حبس شدهاست... گرچه هدف اصلی کیفر تحمیل شده از سوی قانون جبران جرم است اما اصلاح مجرم نیز مورد نظر است.» و این دگرگونی را باید از اثرهای درونی حبس طلب کنرد. زندان\_مجازات، زندان\_دستگاه [زندان بهمنزلهی دستگاه]: «نظمی که باید در زندانها حکمفرما باشد می تواند سهم بسیار زیادی در اصلاح و نوسازی محکومان داشته باشد؛ کاستی های آموزش، سرایت سرمشق های بد، بیکارگی... جرم ها را

<sup>→</sup> رئیس جمهور این «اصل» را یادآور شد که زندان نباید چیزی جز «محرومیت از آزادی» باشد ـ جوهر ناب زندانی کردن که از واقعیت زندان جدا شده است؛ او افزود که زندان صرفاً بهدلیل اثرهای «اصلاحگر» یا تجدیدسازگاری کننده ی خود می تواند توجیه شود.

<sup>1.</sup> Motifs du Code d'instruction criminelle,

به وجود آورده اند. پس بکوشیم تمام این سرچشمه های فساد را بخشکانیم؛ قاعدههای یک اخلاق سالم را در زندانها به کار بندیم؛ محکومان را به کاری واداریم که سرانجام به آن علاقهمند خواهند شد، و وقتی ثمرهی اینکار را بچینند عادت و ذوق و نیاز به اشتغال را کسب خواهند کرد؛ بکوشیم که محکومان بهنوبهی خود سرمشق یک زندگی پُرتلاش را به یکدیگر عرضه کنند؛ این زندگی خیلی زود به یک زندگی خالص و پاک بدل خواهد شد؛ خیلی زود محکومان از گذشتهی خود احساس تأسف میکنند، و این نخستین طلیعهی عشق به وظیفهها است.» ا تکنیکهای اصلاحگر بی درنگ به بخشی از استخوانبندی نهادینهی بازداشت کیفری بدل شدند. همچنین باید یادآور شد که جنبش اصلاح زندانها و کنترل عملکردشان پدیدهای دیرهنگام نبود. حتا بهنظر نمی رسد که این جنبش محصولِ پذیرش یک شكستِ مدلل باشد. «اصلاح» زندان تقريباً همزمان با خود زندان است. اصلاح بهمنزلهی برنامهی زندان است. زندان از همان ابتدا در درون مجموعهای از سازوکارهای همراه قرار داشت، ساوزکارهایی که در ظاهر میبایست زندان را اصلاح کنند اما بهنظر میرسد که بخشی از خود عملکرد زنداناند چون در سرتاسر تاریخ زندان، با هستی آن پیوند خوردهاند. درست در همین زمان، یک تکنولوژی پُرگو در مورد زندان وجود داشت. [از جمله] تحقیقها: نخست تحقیق شاتال در سال ۱۸۰۱ (که وظیفهی آن ارائهی آن چیزی بود که بتوان از آن برای استقرار دستگاه حبس در فرانسه استفاده کرد)، تحقیق دِکاز در سال ۱۸۱۹، کتاب وی پرمه که در سال ۱۸۲۰ به چاپ رسید، گزارش در مورد زندانهای مرکزی که مارتینیاک در سال ۱۸۲۹ منتشر

۱. همانجا، گرزارش تربربار، ۹-8 و بر سالهای پیشتر از آن نیز، این موضوع بسیار دیده می شود: «هدف کیفر بازداشت که قانون اعلام کرده است، عمدتاً اصلاح افراد است، یعنی بهتر کردن و آماده ساختن آنها با امتحانهایی کم و بیش طولانی برای بازیابی جایگاه شان در جامعه تا دیگر از آن سوء استفاده نکنند... مطمئن ترین راه ها برای بهتر کردن افراد کار و آموزش است.» و آموزش صرفاً شامل خواندن و حساب کردن نیست بلکه شامل آشتی دادن محکومان «با اندیشهی نظم، اخلاق، احترام به خود و دیگران» نیز هست (بُونیُو، استاندار سِن-آنفِربُور، حکم صادر شده در ماه فُریمِر [ماه سوم] سال دهم [پس از انقلاب]). از میانِ گزارش هایی که شاتال از شوراهای ایالتی خواسته بود بیش از دوازده گزارش خواستار زندانهایی بود که بتران زندانیان را در آنها به کار واداشت.

کرد، تحقیقهای انجام شده در ایالات متحد توسط بُومُون دو تُوکُویل در سال ۱۸۳۱ و دُومِتْز و بلوئه در سال ۱۸۳۵، و پرسشنامههایی که مُونْتالیوه برای مدیران زندانهای مرکزی و شوراهای ایالتی در جریان بحث در مورد جداسازی زندانیان فرستاد. [و نيز] انجمن هايي براي كنترل عملكرد زندان ها و پيشنهاد اصلاح آن ها: انجمن اصلاح زندانها در سال ۱۸۱۸ که انجمنی کاملاً رسمی بود، و کسمی بعد انجمن زندانها و گروههای مختلفِ انسان دوست. [همچنین] تدبیرهایی بی شمار ــ حكمها، دستورعملها يا قانونها: از اصلاحاتي كه نخستين احياي سلطنت از همان ابتدا در سیتامبر ۱۸۱۴ پیش بینی کرده بود و هرگز به اجرا در نیامد تا قانون سال ۱۸۴۴ که توکویل آن را تهیه کرده بود و برای مدتی به بحث طولانی در مورد راههای مؤثر و كارا كردنِ زندانها پايان بخشيد. [همچنين] برنامههايي براي تضمين عملكرد ماشین ـ زندان [زندان بهمنزلهی ماشین] ۱: برنامههای رفتاری برای زندانیان؛ الگوهای ساماندهی مادی که برخی صرفاً در حد پروژه باقی ماندند، همچون الگوهای دانژو، بلوئه و هارو\_ژومن، برخی بهصورت دستورعمل درآمـدند (مانند بـخشنامهی ۹ اوت ۱۸۴۱ در مورد ساختمان زندانها)، و برخی دیگر نیز به معماریهایی کاملاً واقعی بدل شدند، مانند یو تیت رُوکِت که در آن برای نخستینبار در فرانسه، زندانی کر دن سلولے سازمان دھی شد.

به این همه باید نوشته های منتشر شده ای را افزود که کموبیش رابطه ای مستقیم با زندان داشتند؛ این نوشته ها به قلم انسان دوستانی همچون آپِر، یا کمی بعد به قلم «متخصصان» (همچون Annales de la Charité [سالنامه های نیکوکاری]<sup>۲</sup>) یا حتا زندانیان پیشین بود؛ مُپووْر ژاک در پایان احیای سلطنت، یا گازِت دو سَنْت بلاژی در ابتدای سلطنت ژوئیه.<sup>۳</sup>

۱. بدون شک مهم ترین برنامه ها برنامه هایی بودند که ش. لوکاس، مارکه واسه آو، فُوشه، بُونویل و کمی بعد فِروس آنها را پیشنهاد کردند. باید خاطرنشان کرد که بیشتر اینان انسان دوست نبودند و در عین آن که از بیرون به نهاد حبس انتقاد می کردند اما به نوعی با اداره ی زندان ها مربوط بودند. اینان تکنیسین های رسمی بودند.

۲. در آلمان، جمولیوس سالنامهی Jahrbücher für starfs-und Besserungs Anstalten را اداره میکرد.

۳. هر چند این روزنامه ها ارگان دفاع از زندانیانی بودند که به جرم بدهکاری زندانی شده

زندان را نباید همچون نهادی راکد دید که جنبشهای اصلاحی گهگاه آن را تکان داده باشند. «نظریهی زندانْ» شیوهی کاربرد همیشگی زندان است و نه نقد اتفاقی آن ــ [این نظریه] یکی از شرطهای عملکرد زندان است. زندان همواره بخشی از یک حوزهی فعال بودهاست، حوزهای که در آن پروژهها، تجدید سازمانها، تجربهها و آزمایشها، گفتمانهای نظری، شهادتها و تحقیقها تکثیر بافتهاند. نهاد حبس همواره کانون پُرگوییها و بحث و جدلها بودهاست. [آیا] زندان منطقهای تاریک و رها شدهاست؟ آیا تنها همین واقعیت که از دو سدهی پیش بدین سو بیوقفه چنین چیزی گفته شدهاست ثابت نمی کند که زندان چنین منطقهای نبودهاست؟ زندان با بدل شدن به تنبیهی قانونی، مسئلهی سیاسی قضایی پُرقدمتِ حق تنبیه را از تمامی مسئلهها و جنبشهای پیرامونِ تکنیکهای اصلاح فردی پُر کرد.

بالتار زندان را «نهادهایی کامل و بی پیرایه» ۱ میخواند. زندان از چندین جنبه مى بايست يك دستگاه انضباطى جامع باشد: زندان بايد مسئوليت تمامى جنبههاى فرد، تربیت جسمی او، قابلیت کاری او، رفتار روزمرهی او، مشی اخلاقی او و تمایلها و استعدادهایش را برعهده گیرد؛ زندان بسی بیشتر از مدرسه، کارگاه یا ارتش که همواره متضمن نوعی تخصص بودهاند، «تماماً انضباطی» است. بهعلاوه،

→ بودند، و بارها و بارها از [دفاع از] بزهكاران در معناي دقيق كلمه فاصله گرفته بودند، اما در اين روزنامه ها می توان این گفته را بافت: «ستونهای پوور ژاک به هیچرو به یک عرصهی منحصربه فرد اختصاص ندارد. آماج حمله های زندانی روزنامه نگارشده فقط قانون مخوف زندانی کردنِ بدهکار برای واداشتن او به پرداخت بدهی و اجرای شوم آن نیست...

«بوژر ژاک توجه خوانندگان خود را به زندانهای اَعمال شاقه، بازداشتگاهها، زندانها و نوانخانهها جلب میکند، و در مورد شکنجه گاههایی که انسانِ مجرم در آنها شکنجه می شود، حال آنکه قانون او را فقط به کار محکوم کرده است، سکوت نمی کند... (پوور ژاک، سال اول، شمارهی ۷.)

به همین ترتیب، گازِت دو سَنْت پلاژی برای نظام ندامتگاهی بی مبارزه می کرد که هدف آن «اصلاح گونه» باشد، چه در غیر اینصورت [هر مجازات دیگری] «نمود جامعهای هنوز بربر» خواهد بود (۲۱ مارس ۱۸۳۳).

1. L. Baltard, Architectonographie des prisons, 1829.

زندان نه بیرونی دارد و نه خلئی؛ زندان کار خود را متوقف نمی کند مگر آن که وظیفهاش به تمامی پایان یافته باشد؛ کنش زندان روی فرد می بایست بی وقفه باشد: انضباطِ بي وقفه. سرانجام اينكه زندان قدرتي تقريباً تمام و كمال را بر زندانيان وارد میکند؛ زندان سازوکارهای درونی خود را در سرکوب و مجازات دارد: انتضباط مستبدانه. زندان تمامی روشهایی را که در سایر سازوکارهای انتضباطی یافت می شوند به حداکثر شدت و حِدتشان میرساند. زندان باید قوی ترین دستگاه برای تحمیل شکلی جدید به فردِ منحرف باشد؛ شیوهی کنش زندان الزام به آموزشی تمام عیار است: «حکومت می تواند در زندان آزادی شخص و وقت زندانی را در اختیار داشته باشد؛ در نتیجه، می توان قدرت آموزش را تصور کرد، آموزشی که نه فقط در یک روز بلکه در توالی روزها و حتا سالها، می تواند زمان خواب و بیداری، زمان فعالیت و استراحت، نوبتها و مدت غذاخوردن، کیفیّت و جیرهی غذاها، ماهیت و فرآورده ی کار، زمان نیایش، استفاده از گفتار، و حتا تقریباً استفاده از اندیشه را برای انسان تنظیم کند، آموزشی که در مسیرهای ساده و کوتاه از سالن غذاخوری تا کارگاه و از کارگاه تا سلول، حرکتهای بدن را تنظیم میکند و حمتا در زمانهای استراحت استفاده از زمان را تعیین میکند، در یک کلام، آموزشی که تمامی انسان و تمامی توانایی های جسمی و روحی موجود در او و زمانی راکه او در آن خودش است به تصاحب در می آورد.» ۱ این «بهسازگاه» کامل زندگی را از نو رمزگذاری میکند، رمزگذاری یی کاملاً متفاوت با محرومیت قضایی محض از آزادی و کاملاً متفاوت با سازوكار محض تصورات كه اصلاحگرايانِ عصر ايده ثولوگها آن را در سر داشتند.

۱. اصلِ اول جداسازی است. جدا کردنِ محکوم از جهان بیرون، از هر آنچه محرک و انگیزه ی جرم بوده است و از همدستی هایی که جرم را تسهیل کرده اند. جدا کردنِ زندانیان از یکدیگر. کیفر نه تنها باید فردی باشد بلکه باید فردی ساز نیز باشد. و این کار باید به دو شیوه انجام گیرد. نخست، زندان باید به شیوه ای طراحی شود که پیامدهای زیان بار ناشی از گردآوردنِ محکومانی بسیار متفاوت در یک مکان واحد را از خود بزداید: خفه کردن دسیسه ها و شورش های ممکن، جلوگیری از شکلگیری

<sup>1.</sup> Ch. Lucas, De la réforme des prisons, 1838, II, p. 123-124.

همدستی های آتی یا امکان های باجگیری و حق سکوت (آن زمان که زندانیان دوباره آزاد می شوند)، ممانعت از بی بندو باری های این همه «محفل های مرموز». مختصر اینکه زندان نباید از تبهکارانی که گردمی آورد جمعیتی همگن و همبسته بسازد: «هماکنون در میان ما، جامعه ای سازمان یافته از مجرمان و جود دارد... آنان ملتی کوچک را در بطن ملت بزرگ شکل می دهند. تقریباً تمامی این انسانها در زندان با یکدیگر آشنا شدهاند یا در آنجا یکدیگر را ملاقات میکنند. همین جامعه است که امروز وظیفه داریم اعضای آن را متفرق کنیم.» ابه علاوه، انزوا و تنهایی با تأملی که برمی انگیزد و با ندامتی که از پس آن می آید، می بایست ابزار مثبت اصلاح باشد: «محکومی که در تنهایی رها شدهاست می اندیشد. او که تنها در مقابل جرماش قرار گرفته یاد میگیرد که از جرماش بیزار باشد و اگر بدی هنوز روحاش را فسرسوده و بی حس نکرده باشد در تنهایی است که ندامت بر او هجوم خواهد آورد. ، ۲ همچنین تنهایی به این دلیل ابزار مثبت اصلاح است که نوعی خود-تنظیمی کیفر را تضمین میکند و فردی سازی خودجوش مجازات را نیز امکان پذیر میکند؛ هر چه محکوم بيشتر مسئول ارتكاب جرماش بوده باشد، بيشتر قادر به تأمل و انديشه خواهد بود؛ و ندامت نیز شدیدتر و تنهایی دردناک تر خواهد بود؛ در مقابل، هنگامی که محکوم عمیقاً نادم و پشیمان شود و بدون کوچکترین ریاکاری خود را اصلاح کند دیگر تنهایی بر او سنگینی نخواهد کرد: «بنابراین، بر طبق این انضباط تحسین برانگیز، هر عقل و هر اخلاقی در درونِ خود اصل و سنجهی یک سرکوب را دارد، سرکوبی که خطا و لغزش پذیری انسان نمی تواند قطعیت و عدالت تغییر ناپذیر آن را ضایع کند... آیا این بهراستی همچون مُهر عدالت الهی و مشیت الهی نیست؟» ۳ سرانجام و شاید بهویژه اینکه با جداسازی محکومان می توان با حداکثر شدت، قدرتی را بر آنان اعمال کردکه هیچ تأثیر و نفوذ دیگری نتواند با آن برابری کند و آن را براندازد؛ تنهایی شرط اولیهی فرمانبرداری تام و تمام است: شارل لوکاس با اشاره به نقش مدیر،

<sup>1.</sup> A. de Tocqueville, Rapport à la chambre des Deputés, cité in Beaumont et Tocqueville, Le système pénitentiaire aux Etats-Unis, 3e éd. 1845, p. 392-393.

<sup>2.</sup> E. de Beaumont et A. de Tocqueville, Ibid. p. 109.

<sup>3.</sup> S. Aylies, Du système pénitentiaire, 1837, p. 132-133.

آموزگار، کشیش و «اشخاص نیکوکار» بر زندانی در انزوا قرار گرفته میگوید: «تصور کنید قدرت کلام انسان را که در میان انضباط سهمگینِ سکوت وارد میشود تا با قلب و روح و شخص ِ انسانی سخن بگوید.» اجداسازی امکانِ گفت وگوی دونفری زندانی و قدرتی را که بر او اِعمال می شود فراهم می آورد.

بحث در مورد دو نظام آمریکایی زندانی کردن، یعنی نظام آبِرْن و نظام فیلادلفیا، بر سر همین نکته بود. در واقع، این بحث که سطح بسیار گستردهای را در برمیگرفت ،صرفاً بر سر به کار بستنِ آن نوع جداسازی یی بود که مورد پذیرش همه باشد.

آنچه الگوی أبرن تجویز می کرد عبارت بود از سلولِ انفرادی در طول شب، کار و غذاخوری به طور دسته جمعی اما تحت قاعده ی سکوت مطلق، به طوری که زندانیان فقط بتوانند با نگهبانان، با اجازه ی آنان و با صدای آهسته حرف بزنند. این الگو به وضوح از الگوی صومعه و نیز از انضباط کارگاهی تبعیت می کرد. زندان می بایست یک جهان کو چک از جامعه ای کامل باشد که در آن افراد در زندگی معنوی و اخلاقی شان از یکدیگر جدا هستند و گردهم آمدن شان در یک چهارچوب سفت و سخت و پایگان مند و بدون رابطه ای جانبی انجام می گیرد، به گونه ای که ارتباط صرفا در راستای عمودی امکان پذیر است. مزیت نظام آبرن بنا به گفته ی طرفد اران این نظام آن بود که این نظام به نوعی تکرار خود جامعه است. در این نظام، الزام و اجبار با ابزارهایی مادی و به ویژه با قاعده ای تضمین می شود که باید رعایت آن را آموزش با ابزارهایی مادی و به ویژه با قاعده ای تضمین کرد. به جای آن که محکومان «همچون جانور و حشی در قفس، زندانی» شوند، باید آنان را گرد هم آورد و «آنان را واداشت که به طور دسته جمعی در تمرینهای مفید شرکت کنند و به طور دسته جمعی به [کسبِ]

<sup>1.</sup> Ch. Lucas, De la réforme des prisons, t. I, 1836, p. 167.

۲. این بحث که حوالی سال ۱۸۳۰ در فرانسه آغاز شد همچنان تا سال ۱۸۵۰ ادامه داشت؛ شارل لوکاس که از نظام اُبرن طرفداری می کرد الهام بخش حکم سال ۱۸۳۹ در مورد نظام زندانهای مرکزی بود (کار دسته جمعی و سکوت مطلق). موج شورش پس از این حکم و شاید اغتشاش عمومی در کشور در طی سالهای ۱۸۴۲ و ۱۸۴۳ موجب شد که نظام پنسیلوانیا ارجحیت یابد. نظام پنسیلوانیا که بر جداسازی و انزوای مطلق مبتنی بود مورد ستایش دومتز، بلوئه و توکویل بود. اما کنگره ی دوم ندامتگاهی در سال ۱۸۴۷ الگوی مخالف را برگزید.

عادتهای خوب ملزم شوند، و در عین حال با مراقبتی فعال، از سرایت آلودگی اخلاقی جلوگیری شود و با قاعده ی سکوت، تعمق و درونکاوی حفظ شود»؛ این قاعده زندانی را عادت می دهد که «قانون را حکمی مقدس به شمار آورد، حکمی که نقض آن خسارت حقوقی و قانونی به بار می آورد» ا. در نتیجه، این عملِ جداسازی، این عمل گرد آوردن بدون برقراری ارتباط، و این عملِ قانون که با کنترلی بی وقفه تضمین می شود باید به مجرم به منزله ی فرد اجتماعی، صلاحیت دوباره بخشد: این عمل یک «فعالیت مفید و مبتنی بر تسلیم و رضا» آ را به مجرم آموزش می دهد؛ این عمل «عادت های اجتماعی بودن» آ را به او بازمی گرداند.

<sup>1.</sup> K. Mittermaier, in Revue française et étrangère de législation, 1836.

<sup>2.</sup> A. E. de Gasparin, Rapport au ministre de l'Intérieur sur la réforme des prisons.

<sup>3.</sup> E. de Beaumont et A. de Tocqueville, Du système pénal aux Etats-Unis, éd. de 1845, p. 112.

۴. فاکس چنین میگوید: «هر انسانی با نور الهی روشین می شود و مین درخشش این نور را از خلال هر انسان دیدهام.» زندانهای پنسیلوانیا، پیتسبورگ و سپس چری هیل از سال ۱۸۲۰ در راستای خط کویکرها و وُلنات ستریت سازمان دهی شدند.

<sup>5.</sup> Journal des économistes, II, 1842.

تسلی بخش است و نه اجبار؛ و از همین رواست که مراقبان نباید الزام و اجباری را اعمال کنند که با مادیت چیزها تضمین می شود، و در نتیجه اقتدار مراقبان می تواند مورد پذیرش قرار گیرد: «در هر بازدید، چند کلام خیرخواهانه از این دهان شریف مورد پذیرش قرار گیرد: «در هر بازدید، چند کلام خیرخواهانه از این دهان شریف جاری می شود و امید و تسلی را همراه با سپاسگزاری در قلب زندانی پدید می آورد؛ او نگهباناش را دوست دارد چون نگهبان ملایم و دلسوز است. دیوارها مخوف و سهمگیناند و انسان خوب است.» در این سلول بسته و گور موقتی، اسطورههای رستاخیز بهراحتی عینیت می بابند. از پس شب و سکوت، زندگی از نو زاده می شود. نظام اُبرن خود جامعه بود، جامعهای که با نیروهای اصلی اش احیاء می شد. [اما در] زندان چری هیل زندگی نابود شده و از نو آغاز شده بود. ممذهبِ کاتولیک به سرعت از این تکنیکِ [فرقهی] کویکر در گفتمانهای خود بهره گرفت و آن را جذب کرد. «سلولِ شما به دیده ی من چیزی جز گفتمانهای خود بهره گرفت و آن را جذب کرد. «سلولِ شما به دیده ی من چیزی جز تا شما را بجوَند و بفرسایند و زندگی تان را به دوزخی پیشرس بدل کنند. اما... آنچه برای زندانیِ بی دین چیزی جز گور و تلِ نفرت انگیز استخوانها نیست برای زندانی مسیحی راستین مهد جاودانگی رستگارانه است.» ۲

مجموعهای از تعارضهای متفاوت بر سر تفاوت میان این دو الگو شکل گرفت: تعارضهایی با سرشت دینی (آیا ارشاد باید عنصر اصلی اصلاح باشد؟)، با سرشت پزشکی (آیا انزوای کامل مجرم را دیوانه نمی کند؟)، با سرشت اقتصادی (کدام یک کمهزینه ترین است؟)، با سرشت معماری و اداری (کدام شکل بهترین مراقبت را تضمین می کند؟). بدون شک، از همین رو بود که این بحث و جدل به درازاکشید. اما آنچه در مرکز این بحثها قرارداشت و این بحثها را امکان پذیر می ساخت همان هدف نخستین کنش حبس بود: فردی سازی اجباری از رهگذر قطع هر رابطهای که

<sup>1.</sup> Abel Blouet, Projet de prisons cellulaires, 1843.

<sup>2.</sup> Abbé petigny, Allocution adressée aux prisonniers, à l'occasion de l'inauguration des batiments cellulaires de la prison de Versailles.

چند سال بعد در کتاب کنت مونت کریستو، روایتی با سرشتی به وضوح مسیحی از رستاخیزِ پس از زندانی شدن ارائه شد؛ اما این رستاخیز به معنای یادگیریِ اطاعت از قوانین در زندان نبود، بلکه کسب قدرتِ اجرای عدالت در ورای بی عدالتی قضّات از طریق دانشی نهانی بود.

قدرت نمی تواند بر آن کنترل داشته باشد یا نمی توان براساس پایگان بندی آن را سامان داد.

۲. «کارکه به تناوب از پس وعده های غذا می آید زندانی را تا زمان دعای شب همراهی میکند؛ آنگاه خواب مجدد به او استراحتی گوارا ارزانی میکند که به هیچرو با شبحهای برخاسته از تخیلاتی پریشان آشفته نمی شود. بدین ترتیب، شش روز هفته سپری میشود. از پی این شش روز، روزی میآید که به دعا و آموزش و تأملات آموزنده اختصاص دارد. هفتهها و ماهها و سالها به همین روال از پیهم سپری میشوند؛ بدین ترتیب، زندانی که بههنگام ورود انسانی بوالهوس بود که یا صرفاً به بیبند و باریاش می اندیشید و یا در پی آن بود که زندگی اش را با شرارتهای گوناگون تلف کند، بهتدریج با نیروی عادتی که نخست کاملاً بـیرونی است اما خیلی زود به طبیعت ثانوی [او] بدل می شود، به کار و لذت حاصل از آن بسیار اُنس میگیرد و در اینصورت، به شرط آنکه آموزشی حکیمانه روح او را به روی ندامت و پشیمانی گشوده باشد، می توان با اطمینان بیشتر او را در معرض وسوسههایی قرار داد که آزادی به او بازمیگرداند.» کار به همراه جداسازی و انزوا بهمنزلهی عامل دگرگونی در حبس تبیین شد و این تبیین از همان زمانِ [تدوین] مجموعه قوانین سال ۱۸۰۸ انجام گرفت: «گرچه هدفِ کیفری که قانون تحمیل می کند جبران جرم است اما اصلاح مجرم نیز هست، و این هدف دوگانه در صورتی تحقق می بابد که تبهکار از آن بیکارگی شومی که او را به زندان انداخته و آنجا هم او را بازمی یابد و بر او چیره می شود تا او را به منتها درجهی فساد و تباهی برساند کَنده و جدا شود.» ۲ در نظام زندان، کار نه یک ضمیمه است نه یک مکمل تصحیحکننده:

<sup>1.</sup> N. H. Julius, Leçons sur les prisons, trad. française, 1831, I, p. 417-418.

<sup>2.</sup> G. A. Real, Motifs du Code d'instruction criminelle.

پیش از این مجموعه قوانین، چندین دستورعمل از سوی وزارت داخله ضرورتِ واداشتنِ زندانیان به کار را یادآور شده بود: در پنجم فروکتیدور [آخرین ماهِ] سال ششم [تقویم جمهوری]، سوم مسیدور [دهمین ماهِ] سال هشتم، هشتم پُلوویُوز و بیستوهشتم وانتُوز [پنجمین و ششمین ماهِ] سال نهم، هفتم برومِر [دومین ماهِ] سال دهم. بلافاصله پس از مجموعه قوانین سال ۱۸۰۸ و ۱۸۱۰ نیز دستورعملهای جدیدی صادر شد: در ۲۰ اکتبر ۱۸۱۱، ۸ دسامبر

در هر حال، خود قانونگذار کار را، چه اَعمال شاقه باشد چه محرومیت از آزادی و کار اجباری و چه زندانی کردن، به منزله ی آن چه ضرورتاً می بایست با نظام زندان همراه باشد درنظر می گرفت. اما این ضرورت دقیقاً همان ضرورتی نیست که اصلاح گرایان سده ی هجدهم ازآن سخن می گفتند و می خواستند از کار سرمشقی برای عموم یا جبرانی سودمند برای جامعه بسازند. در نظام حبس، رابطه کار و تنبیه از نوع دیگری است.

بحث و جدلهایی چند که در دوران احیای سلطنت یا دوران سلطنت ژوئیه در گرفت، کارکردِ نسبت داده شده به کار کیفری را روشن میکند. نخست، بحث بر سر دستمزد. در فرانسه، به کار زندانیان دستمزد پرداخت می شد. حال مسئله این بود که اگر در برابر کار در زندان مزد پرداخت می شود، این دستمزد از آنرواست که کار به واقع بخشی از کیفر نیست؛ و در نتیجه، زندانی می تواند از کار سرباز زند. به علاو، عایدی پاداشی است به مهارت کارگر و نه به اصلاحِ مجرم: «تقریباً در همه جا، شرور ترین مجرمها ماهر ترین کارگران اند؛ آنان بیشترین دستمزد را دریافت میکنند و در نتیجه، بیش از دیگران افراط کارند و کمترین قابلیت را برای ندامت و پشیمانی دارند.» این بحث که هرگز به طور کامل پایان نگرفت، دوباره و با شور و حرارتی بسیار بین سالهای ۱۸۴۰ تا ۱۸۴۵ آغاز شد: یعنی در دوران بحران اقتصادی، دوران بسیار بین سالهای کارگری، و نیز دورانی که تضاد میان کارگر و بزهکار در آستانهی شکلگیری بود. آ اعتصابهایی علیه کارگاههای زندان روی داد: هنگامی که شکلگیری بود. آ اعتصابهایی علیه کارگاههای زندان روی داد: هنگامی که دستکشسازی از کارخانهی شومون کارگاهی را در [زندان] گلرؤ سازمان داد، کارگران با اعتراض به این که به کار آنان بی حرمتی شده است، کارخانه را اشغال کردند

<sup>→</sup> ۱۸۱۰، یا دستورعمل طولانی سال ۱۸۱۶: «این نکته بسیار حایز اهمیت است که زندانیان هر چه بیشتر به کار مشغول باشند. باید در آنان میل به کار را برانگیخت، بدین ترتیب که سرنوشت کسانی که به کار مشغول اند با سرنوشت زندانیانی که می خواهند همچنان بیکارگی پیشه کنند تفاوت کند. باید به گروه نخست غذای بهتر و جای خواب بهتر از گروه دوم داد.» [زندانِ]مِلَن و کُلِروُ خبلی زود به صورت کارگاه هایی بزرگ سازمان دهی شد.

<sup>1.</sup> J. J. Marquet Wasselot, t. III, p. 171.

۲. نگاه کنید به صفحههای ۳۵۸۳۵۹ همین کتاب.

و کارفرما را واداشتند که از طرحاش صرف نظر کند. ا همچنین مبارزهی مطبوعاتی گستردهای در روزنامههای کارگری بهچشم میخورد: در مورد این موضوع که دولت برای پایین آوردن دستمزدهای [کارگرانِ] «آزاد»، کار کیفری را مورد توجه قرار دادهاست؛ در مورد این موضوع که پیامدهای ناگوار این کارگاههای زندان برای زنان بهمراتب ملموس تر است، چه این کارگاهها کار را از چنگ زنان در می آورد و آنان را به روسپیگری و درنتیجه به زندان میکشاند، یعنی جایی که همین زنان که به هنگام آزادی نمی توانستند کار پیداکنند، در آنجا به رقابت با زنانی که هنوز [در بیرون]کار میکنند میپردازند۲؛ در مورد این موضوع که ایسمنترین کارها سه زندانیان داده می شود ـ «دزدها مجدّانه و در سریناه به کار کلاه دوزی و آبنوس کاری مشغول اند»، حال آنکه کارگر کلاه دوز بیکارشده باید «برای روزی دو فرانک، در سلاخ خانه ای انسانی کربنات قلیایی سرب بسازد» او در مورد این موضوع که انسان دوستی بیشترین توجه را به شرایط کاری زندانیان نشان می دهد، اما نسبت به شرایط کاری کارگران آزاد بی توجه است: «ما مطمئن ایم که اگر زندانیان برای مثال با جیوه کار می کردند، علم با سرعتی به مراتب بیشتر از اکنون دست به کاریافتن راه های محافظت از کارگران در برابر خطر گازهای جیوه میشد: "این محکومانِ بیچاره!" این عبارت را کسی به زبان می آورد که به زحمت سخنی از کارگران آبطلاکار بر زبان می آورد. چه انتظاری می توان داشت، آری باید قتل یا دزدی کرد تا بتوان همدردی یا توجه را به خود جلب کرد.» و بهویژه در مورد این موضوع که اگر زندان به کارگاه بدل شود آنگاه خیلی زود گدایان و بیکارها به آنجا فرستاده می شوند و بدین ترتیب، نوانخانههای قدیمی موجود در فرانسه یا انگلستان بازسازی می شوند. ۴ همچنین و به ویژه پس از تصویب قانون سال ۱۸۴۴، دادخواهی ها و نامه هایی دیده می شود ــ یک دادخواهی که مجلس پاریس آن را نیذیرفت، «پیشنهاد استفاده از جانیها و قاتلان و دزدها را در کارهایی که امروز سهم چندین هزار کارگر است پیشنهادی

<sup>1.</sup> Cf. J. P. Aguet, Les Grèves sous la monarchie de Juillet, 1954, p. 30-31.

<sup>2.</sup> L'Atelier, 3e année, n°4, décembre 1842.

<sup>3.</sup> L'Atelier, 6e année, n°2, novembre 1845.

<sup>4.</sup> Ibid.

غیرانسانی دانسته است»؛ «مجلش باراباس را به ما ترجیح دادهاست» ایکارگران حروف چین هنگامی که باخبر شدند چاپخانهای در زندان مرکزی مِلَن مستقر شده است، نامه ای به وزیر نوشتند: «شما باید میان ملعونانی که قانون به حق آنان را مجازات کرده و شهروندانی که با ازخودگذشتگی و درستکاری روزهای خود را فدای زندگی خانواده های شان و غنای میهن شان میکنند یکی را انتخاب کنید. »۲

اما پاسخهای دولت و دستگاه اداری به کُل این مبارزه، پاسخهایی بسیار ثابت بود. نمی توان از کار کیفری به دلیل بیکاری یی که ممکن است به بار آورد انتقاد کرد: کار کیفری بهدلیل گسترهی محدود و بازدهی پایین، نمی توانید تأثیری فراگیر و عمومی بر اقتصاد بگذارد. فایدهمندی ذاتی کارکیفری به دلیل آن نیست که کارکیفری فعالیتی تولیدی است بلکه به دلیل اثرهایی است که کار کیفری بر سازوکار انسانی می گذارد. کار کیفری یک اصل نظم و قاعدهمندی است؛ کار کیفری از رهگذر اقتضاهای خاص خود و به شیوهای نامحسوس، شکلهای قدرتی سختگیر را انتقال می دهد؛ کار کیفری بدنها را مقید به حرکتهایی بقاعده میکند، آشفتگی و حواس پرتی را دفع میکند، و پایگانبندی و مراقبتی را تحمیل میکند که بهتر پذیرفته می شوند و عمیق تر در رفتار محکومان جا می گیرند، چون این پایگان مندی و مراقبت بخشی از منطق کار کیفری اند: با کار «قاعده به زندان وارد می شود، و بدون زحمت و بدون استفاده از هرگونه ابزار سرکوبگر یا خشن بر زندان حکمفرما می شود. با به کار گماشتن زندانی، عادتهای نظم و اطاعت به او داده می شود؛ و زندانی را از تنبل و بیکارهای که بود به فردی کوشا و فعال بدل میکند... با گذشت زمان، زندانی در حرکتهای بقاعدهی زندان و در کارهای دستی یی که به آنها مقید شده است... دارویی قطعی علیه انحراف های تخیل اش پیدا میکند، ۳. کار کیفری را باید فینفسه بهمنزلهی ماشینی درنظر گرفت که زندانی خشن، بیقرار و بیفکر را به قطعهای بدل میسازد که نقش خود را با قاعدهمندی تمام ایفا میکند. زندان یک

۱. L'Atelier ، سال چهارم، شمارهی ۹، ژوٹن ۱۸۴۴ و سال پنجم، شمارهی ۷، آوریل ۱۸۴۵؛ همچنین در همین دوران نگاه کنید به La Démocratie Pacifique

<sup>2.</sup> L'Atelier, 5e année, n°6, mars 1845.

<sup>3.</sup> A. Bérenger, Rapport à L'Académie des sciences morales, juin 1836.

كارگاه نيست؛ زندان في نفسه ماشيني است (و بايد هم چنين باشد) كه زندانیان۔کارگران [زندانیان بهمنزلهی کارگر] هم چرخدندههای آناند هم فرآوردهی آن؛ زندان آنان را «به کار می گمارد» و این به کارگماری «به طور پیوسته انجام می گیرد حتا اگر با یگانه هدف پُر کردنِ لحظه های آنان باشد. هنگامی که بدن در حرکت و تقلا است، هنگامی که ذهن خود را وقف پرداختن به شیثی معین کردهاست، اندیشههای مزاحم دور می شوند و آرامش بار دیگر در روح زاده می شود». ۱ اگر هم کار در زندان در تحلیل نهایی نتیجهای اقتصادی داشته باشد این نتیجه از رهگذر تولید فردهایی ماشینی مطابق با هنجارهای عمومی جامعهای صنعتی است: «کار یار و یاور مردمان مدرن است؛ کار در حکم اخلاق آنان است، خلأ باورها و اعتقادات را پُر میکند و بهمنزلهی اصل تمامی نیکیها است. کار میبایست مذهب زندانها باشد. برای یک جامعه ماشین [جامعه بهمنزلهی ماشین]، ابزارهای کاملاً مکانیکی اصلاح ضروری است.» الله ساختِ افراد ماشینها [افراد بهمنزلهی ماشینها] و نیز ساخت پرولترها؛ در واقع، وقتی «کُل دارایی فرد فقط یک جفت بازو» است، او تنها می تواند یــا «از محصول کار خود با انجام یک حرفه، یا از محصول کار دیگران با حرفهی دزدی» گذران زندگی کند؛ اما اگر زندان تبهکاران را به کار ملزم نکند، آنگاه این استفاده و بهرهبرداری یک گروه از کار دیگران را، از طریق نظام مالیاتی، در نهاد خود تداوم خواهد بخشید: «مسئلهی بیکارگی همان مسئلهای است که در جامعه نیز مطرح است؛ اگر زندانیان از کار خود گذران زندگی نکنند باید از کار دیگران زندگی کنند.» آ کاری که محکوم از رهگذر آن نیازهایش را برآورده میکند، دزد را به کارگری مطیع بدل میکند و به او صلاحیت دوباره میبخشد. فایدهی پرداخت دستمزد برای کار کیفری در همین جا است؛ پرداخت مزد شکل «اخلاقی» دستمزد را بهمنزلهی شرط زندگی زندانی به او تحمیل میکند. دستمزد «عشق و عادت» به کار را ایجاد میکند ۴؛

<sup>1.</sup> E. Danjou, Des prisons, 1821, p. 180.

<sup>2.</sup> L. Faucher, De la réforme des prisons, 1838, p. 64. در انگلستان «چرخ آسیای افقی» و تلمبه برای ماشینی کردنِ انضباطیِ زندانیان به کار می رفت بی آن که هیچ نتیجه ی تولیدی داشته باشد.

<sup>3.</sup> Ch. Lucas, De la réforme des prisons, II, 1838, p. 313-314.

<sup>4.</sup> Ibid. p. 243.

دستمزد به این تبهکاران که تفاوت میانِ مال من و مال تو را نمیدانند، حس مالکیت می دهد \_ «مالکیتی که با عرق جبین به دست آمده است» ابه همچنین دستمزد به آنانی که در اسراف کاری روزگار گذرانده اند، دوراندیشی و صرفه جویی و محاسبهی آینده را یاد می دهد ابه و سرانجام این که دستمزد با ارائه ی سنجه ای برای کار انجام شده، امکانِ بیانِ کمّیِ همّت زندانی و پیشرفتهای او را در اصلاح شدن فراهم می آورد. تا دستمزد کار کیفری به تولید مزد نمی دهد؛ بلکه به منزله ی محرک و نشانه ی دگرگونی های فردی عمل می کند: این دستمزد یک ابداع قضایی است چون نمایان گرِ فروشِ «آزادانه» ی نیروی کار نیست بلکه نمایان گرِ ترفندی است که در تکنیکهای اصلاح گر، مؤثر و کارا فرض شده است.

فایده ی کار کیفری چیست؟ فایده ی آن نه سود و بهره و نه حتا آموزش یک مهارت مفید، بلکه ساخت مناسبات قدرت، ساخت یک شکل اقتصادی تو خالی، ساختِ یک قالبِ فرمانبرداری فردی و جفت کردن آن با دستگاه تولید است.

کارگاه زنان در زندان کُلِرْوُ تصویری کامل از کار در زندان را ارائه می دهد؛ و در آنجا دقت بی صدای ماشین انسانی شباهت بسیاری با جدیت و سختگیری قاعده مند صومعه دارد: «بر کرسی یی که بر بالای آن شمایل عیسا بر صلیب قرار دارد، یک خواهر روحانی می نشیند؛ روبه روی او، زنان زندانی در دو ردیف به وظیفه ای که به آنان محول شده مشغول اند، و از آن جا که همه تقریباً فقط به کار قلاب بافی مشغول اند، می توان نتیجه گرفت که همواره سکوتی مطلق بر فضا حاکم است... چنین به نظر می رسد که در این سالنها همه چیز بوی توبه و کفاره می دهد. گویی با حرکتی خود جوش به عصر عادت های احترام برانگیز این مکان باستانی باز می گردیم؛ و آن توبه کارانِ داوطلب را به یاد می آوریم که خود را در این مکان حبس کردند تا با دنیا و داع گویند.» \*

<sup>1.</sup> E. Danjou, Des prisons, 1821, p. 210-211;

همچنین نگاه کنید به L'Atelier ، سال ششم، شمارهی ۲، نوامبر ۱۸۴۵.

<sup>2.</sup> Ch. Lucas, loc. cit.

یک سوم دستمزد روزانه برای زمان آزادی زندانی کنار گذاشته میشد.

<sup>3.</sup> E. Ducpétiaux, Du système de l'emprisonnement cellulaire, 1857, p. 30-31.

۴. مقایسه کنید با این منتن از فُوشه: «به یک کارخانهی ریسندگی بروید؛ صدای گفتوگوی

۳. اما زندان به شیوهای مهمتر، پا را از محروم کردنِ صرف از آزادی فراتر گذاشت. زندان به طور فزاینده ای به ابزار تنظیم کیفر بدل شد، یعنی به دستگاهی که در خلال اجرای حکمی که مسئولیت اجرای آن را بر عهده دارد، این حق را نیز دارد که دستکم تا حدودی، در اصلِ حکم دستکاری کند. البته این «حق» در سدهی نوزدهم و حتا سدهی بیستم فقط به صورت پارهای به نهاد حبس داده شد (یعنی به صورتِ آزاد کردنهای مشروط، نیمه آزادیها، و سازمان دهی بهسازگاهها). اما باید یادآور شد که مسئولان اداره ی زندان ها خیلی زود این حق را به منزله ی شرط عملکرد خوب زندان و کارایی آن در وظیفه ی اصلاحی یی که خودِ عدالت بر عهده ی زندان گذاشته است درخواست کردند.

در مورد مدت مجازات نیز وضع به همین ترتیب است: زندان کمیّتگذاریِ دقیق کیفرها و درجهبندی آنها را برحسب موقعیتها امکانپذیر میکند و شکلِ کم و بیش آشکارِ دستمزد را به مجازات قانونی میدهد؛ اما این خطر وجود دارد که زندان ارزش اصلاحگرانهی خود را از دست بدهد اگر در حکم صادر شده، مدت زندان ثابت و بی تغییر باشد. طول مدت کیفر نباید با «ارزش مبادلهایِ» جرم متناسب باشد؛ بلکه باید با دگرگونیِ «مفید» زندانی در طی محکومیتاش سازگار باشد. نه یک زمان سنجه [زمان بهمنزلهی سنجه] بلکه یک زمانِ غایتمند [باید مورد نظر باشد]. [طول مدت کیفر] باید به جای شکلِ دستمزد، شکلِ عمل جراحی را داشته باشد. «همانگونه که یک پزشک حاذق بسته به اینکه بیمار به بهبودی کامل رسیده است یا نه، درمان را متوقف میکند یا ادامه میدهد، کیفر نیز در حالت اول از هرگونه زندانی کردنی بی فایده است و به همان اندازه که [رفتاری] غیرانسانی نسبت هم [زندانی] اصلاح شده است، برای دولت نیز هزینه ای بیهوده در برخواهد داشت.» ا

<sup>→</sup> کارگران و سوت ماشینها را بشنوید. آیا در جهان، تعارضی دردناکتر از تعارضِ قاعده مندی و پیشبینی پذیریِ این حرکتهای مکانیکیِ زاییده ی تماسِ این همه مرد و زن و کودک با بی نظمی اندیشه ها و خلق و خوها و جود دارد.»

Léon Faucher, De la réforme des prisons, 1838, p. 20.

<sup>1.</sup> A. Bonneville, Des libérations préparatoires, 1846, p. 6.

پس مدت درست کیفر باید نه فقط بر مبنای جرم و شرایط آن بلکه برمبنای خود کیفر، آنگونه که به طور عینی جریان می بابد تغییر کند. بنابراین می توان گفت که اگر قرار است کیفر فردیت یافته باشد، این فردیت یافتن نه بر مبنای فرد مجرم، یعنی شخص [سوژه] قضایی جرم و مسئول ارتکاب جرم، بلکه بر مبنای فرد تنبیه شده، یعنی ابژه ی یک دگرگونی کنترل شده و فردِ زندانی جا داده شده در دستگاه حبس انجام می گیرد، فردی که یا دستگاه حبس او را اصلاح می کند یا او به این دستگاه و اکنش نشان می دهد. «مسئله فقط اصلاح فرد شرور است. به محض آن که این اصلاح انجام گرفت مجرم باید به جامعه باز گردد.» ا

کیفیّت و محتوای زندان نباید صرفاً براساس ماهیت جرم تعیین شود. شدتِ قضاییِ جرم به هیچرو نشانهای یکسویه و تک معنایی برای تعیین ویژگی اصلاح پذیری یا اصلاح ناپذیری محکوم نیست. به ویژه، تمایز جرم بیزه که قانون متناسب با آن، تمایز زندان و حبس با اَعمال شاقه یا کارهای اجباری سخت را وضع کرد، از جنبه ی اصلاحی کارآمد نیست. این عقیدهای تقریباً عمومی بود که مدیران زندانهای مرکزی در جریانِ تحقیقی که وزار تخانه ی مربوط در سال ۱۸۳۶ انجام داد آن را بیان کردند: «در کل محکومانِ جنحه فاسد ترین [مجرمان] اند... در میان محکومان جنایی، انسانهای بسیاری دیده می شوند که تسلیم شدت هیجاناتِ خود و نیازهای خانواده ی پُرشمارشان شده اند.» «رفتار محکومان جنایی به مراتب به تر از رفتار محکومان حبایی فرمانبردار تر و پُرکار تر از محکومان جنایی فرمانبردار تر و پُرکار تر از

<sup>→</sup> بونویل تدبیرهای «آزادی مقدماتی» و نیز «عذاب اضافی» یا افزایش زندان را پیشنهاد میکند. بونویل این تدبیرها را برای موردهایی پیشنهاد میکند که معلوم شود «حکم کیفری یی که تقریباً برپایه ی درجه ی احتمالیِ سرسختی و قساوت بزهکار تعیین شده است برای به دست آوردنِ نتیجه ای که از آن انتظار می رود کافی نیست». این افزایش نباید بیشتر از یکهشتم کیفر باشد؛ آزادی مقدماتی نیز پس از سپری شدن سه چهارم کیفر قابل اجرا است.

<sup>(</sup>Traité des diverses institutions complémentaires, p. 251 et suiv.).

۱. شارل لوکاس، نقل شده در گازت ده تریبونو، ۶ آوریل ۱۸۳۷.

طرح شد که شدتِ تنبیه نباید نسبتی مستقیم با اهمیت کیفریِ جرم داشته باشد. همچنین نباید قطعی و ثابت باشد.

زندانی کردن بهمنزلهی عمل اصلاحگر، اقتضاها و مرحلههای خماص خمود را دارد. این اثرهای زندان است که باید مرحلههای آن، تشدیدهای موقتی آن و تخفیفهای پیدرپی آن را تعیین کند؛ همان چیزی که شارل لوکاس «طبقهبندی متحرک اخلاقها» میخواند. اغلب در فرانسه، نظام گام به گامی را که از سال ۱۸۲۵ در ژنو به کار بسته شده بود ا درخواست می کردند. برای مثال، [نظامی] در قالب سه بخش؛ بخش آزمایشی برای عموم زندانیان، بخش تنبیهی، و بخش پاداش برای زندانیانی که در مسیر اصلاح شدناند. ۲ یا در قالب چهار مرحله: دورهی ترساندن (محرومیت از کار و هرگونه رابطهی داخلی یا بیرونی)؛ دورهی کار (کار به صورت انفرادی که چون پس از مرحلهی بیکاری اجباری است می تواند به مانند یک امتیاز مورد استقبال قرار گیرد)؛ نظام اخلاقی کردن («همایشها»یی کم و بیش مکّرر با حضور مدیران و بازدیدکنندگان رسمی)؛ دورهی کار به صورت جمعی. مگرچه اصل کیفر کاملاً به رأی و تصمیم عدالت است اما ادارهی آن، کیفیّت آن و سختگیریهای آن باید به سازوکار مستقلی مربوط باشدکه اثرهای تنبیه را در درون همان دستگاهی که این اثرها را تولید میکند کنترل میکند. یک نظام کامل از تنبیهها و تشویقها که صرفاً شیوهای برای واداشتن به رعایت مقررات زندان نیست، بلکه همچنین شیوهای است برای مؤثر کردن کنش زندان بر زندانیان. گاهی خود قدرت قضایی نیز این نکته را می پذیرفت: «در پاسخ به پرسشی در مورد لایحهی قانونی زندانها، دیوان قضایی

همچنین نگاه کنید به:

Marquet-Wasselot, la Ville du refuge, 1832, p. 74-76.

شارل لوکاس یادآور میشود که محکومان حبس تأدیبی «عموماً از جمعیتهای شهریاند» و «بیشتر محکومان به حبس با اَعمال شاقه از جمعیتهای کشاورزند.»

Ch. Lucas, De la réforme des prisons, 1838, p. 46-50.

- 1. R. Fresnel, Considérations sur les maisons de refuge, Paris, 1829, p. 29-31.
- 2. Ch. Lucas, De la réforme des prisons, II, 1838, p. 440.

۳. اِل. دوراس، مقاله ی چاپ شده در Le Progressif کنه در نشریه ی لا فالانژ شدهاره ی ۱ در دراس، مقاله ی چاپ شده در در است.

کشور گفت که نباید از اندیشهی پاداش دادن شگفتزده شد، پاداشهایی که بخش اعظمی از آن می تواند به صورت پسانداز یا برنامهی غذایی بهتر یا حتا کو تاه شدن کیفر باشد. اگر چیزی بتواند مفهوم خوب و بد را در ذهن محکومان بیدار کند و آنان را به تأملهای اخلاقی وادارد و ارزششان را در چشم خودشان قدری بالا ببرد، این چیز همان امکانِ دستیابی به باداشها است.» ا

باید پذیرفت که مراجع قضایی نمی توانند بر تمامی آن روشهایی که کیفر را در مسیر اجرا تصحیح میکنند، کنترلی بی واسطه و بی درنگ داشته باشند. در واقع، منظور آن تدبیرهایی است که بنابر تعریف فقط می توانند پس از حکم وارد عمل شوند و صرفاً با چیزی غیر از جرمها سر و کار داشته باشند. در نتیجه، وقتی مسئلهی فردی کردن و متغییر کردنِ اجرای کیفر مدنظر است، خودمختاری کارکنانی که زندان را اداره می کنند ضروری است: مراقبان، مدیر زندان و کشیش یا مربی بهتر از کسانی که قدرت کیفری را در اختیار دارند، قادرند این کارکرد اصلاحی را انجام دهند. آنچه باید پایهی این تنظیم درونی کیفر \_پایهی تخفیف یا حتا توقف کیفر \_قراگیرد دیگر نه حکم دادگاه به صورت تعیین مجرمیت، بلکه قضاوتِ همین کارکنان ادارهی زندان است (و منظور از قضاوت مشاهده و گواهی، تشخیص، تعیین ویژگیها، تدقیق و طبقهبندی تفاوتگذارانه است). هنگامی که بونویل در سال ۱۸۴۶ طرح خود را در مورد آزادی مشروط ارائه داد این آزادی را چنین تـعریف کـرد: «حـقی کـه اداره [ی زندان] مىتواند داشته بـاشد تـا بـا اطـلاع قـبلى قـدرت قـضايى، مـحكوم كـاملاً اصلاح شده را پس از سپری شدنِ مدت زمانی کافی از کیفر و با شروطی موقتاً آزاد كند و در عين حال اگر كوچكترين شكايت موجهي از او شد او را به زندان بازگرداند». ۲ تمام آن «خودسری» یی که در نظام پیشین کیفری به قنصات اجازه ی تنظیم کیفر را می داد و به پادشاه امکان می داد که به میل خود کیفر را پایان بخشد، تمام آن خودسری یی که قوانین مدرن آن را از قدرتِ قضایی [قوهی قضاییه] سلب کرد، به تدریج در جانب قدرت اداره کننده و کنترل کنندهی تنبیه بازسازی شد. سلطنتِ عالمانهی نگهبان: «قاضی راستینی که برای حکمفرمایی شاهانه در زندان فراخوانده

<sup>1.</sup> Ch. Lucas, op. cit., p. 441-442.

<sup>2.</sup> A. Bonneville, Des libérations préparatoires, 1846, p. 5.

شده است... و برای آنکه قادر به انجام مأموریت اش باشد باید دانشی عمیق از انسانها را با برجسته ترین فضیلت پیوند دهد» ۱.

و بدین سان به اصلی می رسیم که شارل لوکاس آن را به روشنی ضابطه بندی کرد، اصلی که گرچه گویای خط اصلی عملکرد کیفری مدرن است اما شمار اندکی از حقوق دانان امروز جرأت دارند آن را بدون اكراه بپذيرند؛ بگذاريد اين اصل را بيانيهي استقلالِ حبس بناميم: در اين بيانيه حق وجودِ قدرتي مطالبه شدكه نه تنها خودگردانی اِداری داشته باشد بلکه بخشی از قدرت تنبیهی باشد. این تأییدِ حقوق زندان از لحاظ نظری بیانگر آن است که قضاوتِ کیفری یک واحد خودسر است؛ که باید این واحد را تجزیه کرد؛ که نویسندگان قوانین محق بودهاند که قبلاً سطح قانونگذاری را (که جرمها را طبقهبندی میکند و برای آنها کیفرهایی را تعیین مىكند) از سطح قضاوت (كه حكم صادر مىكند) متمايزكردهاند؛ كه امروز وظيفه آن است که سطح َقضاوت نیز بهنوبهی خود تفکیک شود؛ که در سطح قضاوت باید آنچه را دقیقاً قضایی است متمایز کرد (کمتر ارزیابی عملها و بیشتر ارزیابی عاملان، سنجش «قصدهایی که به عملهای انسانی اینهمه جنبههای اخلاقی متفاوت می بخشد»، و در نتیجه در صورتِ امکان، تصحیح ارزیابی های قانونگذار)؛ و دادنِ خودگردانی به «قضاوت ندامتگاهی» که شاید مهم ترین قیضاوت باشد؛ ارزبابی دادگاه در مقایسه با این قضاوت ندامتگاهی چیزی جز یک «نحو پیشداوری» نیست چون نمی توان نظام اخلاقی فاعل عمل را ارزیابی کرد «مگر بـا آزمـایش و امتحان. در نتیجه، قاضی هم بهنوبهی خود نیازمند کنترل ضروری و اصلاحکنندهی ارزیابی های خویش است؛ و این کنترل همان کنترلی است که زندان ندامتگاهی باید آن را تأمین کند».۲

پس می توان از یک افزونی یا مجموعهای از افزونی های زندانی کردن نسبت به بازداشت قانونی \_از افزونی «حبس» نسبت به بازداشت «قضایی» \_ سخن راند. \* اما

<sup>1.</sup> A. Bérenger, Rapport à l'Académie des sciences morales et politiques, Juin 1836.

<sup>2.</sup> Ch. Lucas, De la réforme des prisons, II, 1838, p. 418-442.

<sup>\*</sup> واژه هـای detention (بـازداشت)، prison (زنـدان)، detention (حـبس) و prison (زنـدان)، مدگی کم و بیش مترادفاند و می توان برای همه ی آنها از واژه ی زندان استفاده

این افزونی خیلی زود، یعنی از همان زمان تولد زندان، چه به صورتِ روشهای واقعی و چه به صورت طرحها مشاهده می شود. این افزونی بعدها و همچون اثر و نتیجهای ثانوی ظاهر نشد. ماشین بزرگ حبس به خود عملکرد زندان پیوند خوردهاست. به خوبی می توان نشانه ی این خودگردانی را در خشونت های «بیهوده»ی نگهبانان یا در استبداد دستگاه اداری یی که از امتیازهای یک مکانِ بسته و محصور برخوردار است مشاهده کرد. ریشهی این افزونی و خودگرانی در جای دیگری است، یعنی دقیقاً در این واقعیت است که از زندان انتظار می رود که «مفید» باشد، در این واقعیت که محرومیت از آزادی داین مالیات قضایی بر یک دارایی مثالی [ایدهای] \_ می بایست از همان آغاز، نقش تکنیکی مثبتی را ایفا کند و دگرگونی هایی را در افراد ایجاد کند. دستگاه حبس برای این کار به سه طرح بزرگ متوسل شد: طرح سیاسی-اخلاقی انزوای فردی و پایگانبندی؛ الگوی اقتصادیِ نیروی به کار گرفته شده در کار اجباری؛ الگوی تکنیکی به پنشکی درمان و بهنجارسازی. سلول، کارگاه، بیمارستان. در واقع آن حاشیهای که افـزونی زنـدان را نسبت به بازداشت مشخص میکند با تکنیکهایی از نوع انضباطی پر شدهاست. و روی هم رفته همین اضافه ی انضباطی نسبت به امر قضایی است که «ندامتگاه» خوانده میشود.

\*

این افزوده به راحتی پذیرفته نشد. نخست مسئله ی اصل و بنیان مطرح بود: کیفر نباید چیزی بیش از محرومیت از آزادی باشد؛ دِکاز همانند حکمرانان امروزی ما، اما با آن درخشش زبانی اش میگوید: «قانون باید مجرم را در زندان، یعنی جایی که او را به آن جا فرستاده است دنبال کند.» اما خیلی زود و این رویدادی سرشتنما است ـ این بحثها به نبردی بر سر تصاحب کنترلِ این «اضافه»ی ندامتگاهی بدل

<sup>→</sup> کرد. اما در این جا منظور از détention آن کیفری است که قانون تعیین کرده است و دادگاه مجرم را به آن محکوم می کند، و منظور از carcéral «prison و pénitentiaire آن مکانی است که محکوم به آن جا فرستاده می شود و در آن جا نگه داری می شود..م.
۱. اِ. دکاز، «گزارش به شاه در مورد زندان ها، او مونیتور، ۱۱ آوریل ۱۸۱۹.

شد؛ قضّات حق نظارت بر سازوکارهای حبس را درخواست کردند: «برای اخلاقی کردنِ زندانیان باید همکاران بسیاری داشت؛ این کار صرفاً با بازدیدهای بازرسان، هیئتهای مراقبت و انجمنهای نیکوکاری تحقق پذیر است. پس برای این کار به یاری دهندگانی نیاز است و بر عهده ی قضّات است که آنان را برای این کار تأمین کنند.» در همین دوره، نظم ندامتگاهی به قدر کافی قوام یافته بود که دیگر کسی به فکر تخریب آن نباشد، بلکه تصدی آن مطرح باشد. و این چنین بود که آن قاضی یی سربرآورد که میل و هوس ِ زندان او را فراگرفته بود. و یک سده ی بعد، فرزندی نامشروع اما کُرریخت از این قاضی متولد شد: قاضی اجرای کیفرها.

اما اگر ندامتگاه به واقع توانست با آن «افزونی»اش بر بازداشت، خود را تحمیل کند و حتا فراتر از آن، کلِ عدالت کیفری را به دام اندازد و خودِ قضّات را محبوس کند، از آنرو بود که ندامتگاه توانست عدالت کیفری را در مناسبات دانش وارد کند، مناسباتی که اینک به هزارتویی بی پایان برای عدالت کیفری بدل شده است.

زندان در عین آنکه مکان اجرای کیفر است، مکان مشاهده ی افراد تنبیه شده نیز هست. و این مشاهده به دو معنا است. بدون شک به معنای مراقبت اما همچنین به معنای شناخت از هر زندانی، از رفتار او، از تمایلاتِ عمیق او، و از اصلاح تدریجی اش؛ زندانها را باید به منزله ی مکانی در نظر گرفت که در آن دانشی بالینی در مورد محکومان شکل می گیرد؛ «نظام ندامتگاهی نمی تواند یک مفهوم پیشا تجربی باشد؛ این نظام استنتاجی از وضع اجتماعی است. این نظام استنتاجی است از بیماری های اخلاقی و عارضه هایی برای تندرستی و سلامت که در آن، درمان به محلِ بیماری و مسیر آن بستگی دارد» آ. این امر مستلزم دو سازوکار اساسی است. باید بتوان زندانی را زیر نگاهی دائمی قرار داد؛ باید تمامی یادداشت برداری های ممکن در مورد زندانیان را ثبت و حسابرسی کرد. طرح سراسربین هم مراقبت هم مشاهده، هم امنیت هم دانش، هم فردی سازی هم جمعی سازی، هم انزوا هم مشاهده، هم امنیت هم دانش، هم فردی سازی هم جمعی سازی، هم انزوا هم مراتبایی حکان ممتاز تحقق خود را در زندان یافت. هر چند روشهای سراسربینی

<sup>1.</sup> Vivien, in G. Ferrus, Des prisonniers, 1850, p. VIII.

براساس فرمانی در سال ۱۸۴۷، کمیسیونهای مراقبت تأسیس شد.

<sup>2.</sup> Léon Faucher, De la réforme des prisons, 1838, p. 6.

به منزله ی شکل های عینی اِعمال قدرت، دست کم به طور نامتمرکز انتشاری بسیار گسترده یافت اما صرفاً در نهادهای ندامتگاهی بود که او توپیای بنتام توانست به به تمامی شکل مادی بیابد. در حدود سالهای ۱۸۳۰ تبا ۱۸۴۰، سراسربین به برنامه ی معماری بیشتر طرحهای زندان بدل شد. سراسربینی مستقیم ترین شیوه ی بیان «هو شمندی انضباط در سنگ» بود؛ مستقیم ترین شیوه ی ورانمایی و شفاف کردنِ معماری در مدیریت قدرت ؟؛ مستقیم ترین شیوه ای که امکان می داد کارایی ملایم مراقبتی تمام و کمال جایگزینِ زور یا الزامهای خشن شود؛ مستقیم ترین شیوه ی سامان دهی مکان در انسانی کردنِ متأخر مجموعه ی قوانین و در نظریه ی نوینِ ندامتگاهی: «پس مقامهای مسئول از یک سو و معمار از سوی دیگر بباید نوینِ ندامتگاهی: «پس مقامهای مسئول از یک سو و معمار از سوی دیگر بباید نظام اصلاحِ مجرمان و سازگار با قانونگذاری یی که با ریشه یابی رذالتهای مردم، به اصلی بدل می شود که فضیلتهایی را که مردم باید بدانها عمل کنند احیاء اصلی بدل می شود که فضیلتهایی را که مردم باید بدانها عمل کنند احیاء

در کل، می بایست یک زندان ماشین  $^{4}$  با سلولی رؤیت پذیر ساخته شود که زندانی خود را در آن همچون «در خانهی شیشه ای فیلسوف یونانی  $^{0}$ گرفتار ببیند و نیز یک مکان مرکزی که از آن جا نگاهی دائمی بتواند هم زندانیان و هم کارکنان را کنترل کند. حول این دو اقتضا، چند شکل گوناگون امکان پذیر بود: سراسر بین بنتام در شکل بی کم و کاست آن، یا به شکل نیم دایره یا به شکل یک صلیب، یا به شکل در شکل بی کم و کاست آن، یا به شکل نیم دایره یا به شکل یک صلیب، یا به شکل

<sup>1.</sup> Ch. Lucas, De la réforme des prisons, I, 1836, p. 69.

۲. «اگر بخواهیم مسئلهی اداره کردن را بدون در نظر گرفتن مسئلهی ساختمان طرح کنیم، با خطر تعیینِ اصولی مواجهایم که بر واقعیت استوار نیستند؛ حال آنکه یک معمار با شناخت کافی از اقتضاهای اداری، به خوبی می تواند نظامی از زندان را تأیید کند که نظریه شاید آن را در شمارِ او توپیاها قرار داده باشد»

<sup>(</sup>Abel Blouet, Projet de prison cellulaire, 1843, p. I).

<sup>3.</sup> L. Baltard, Architectonographie des prisons, 1829, p.4-5.

۴. «انگلیسی ها در همه ی کارهای شان، توانایی ذاتی خود را در علم مکانیک نشان می دهند...
 آنان می خواهند که ساختمان های شان همچون ماشینی که تابع کنش یک موتور واحد است عمل کند»، همان جا، 18. .p.

<sup>5.</sup> N. P. Harou-Romain, Projet de penitencier, 1840, p. 8.

ستاره. ا در میانِ تمامی این بحثها، وزیر داخله [ی فرانسه] در سال ۱۸۴۱ اصول بنیادین آن را یادآور شد: «اتاق مرکزیِ بازرسی محور و اساس این نظام است. بدون یک مکان مرکزی بازرسی، مراقبت قطعی و پیوسته و فراگیر نخواهد بود؛ زیرا اطمینان کامل یافتن از فعالیت و همت و هوشیاریِ مأموری که بهطور بی واسطه از سلولها مراقبت میکند امکان پذیر نیست... پس معمار باید تمام دقت خود را متوجه این موضوع کند؛ در این جا هم مسئلهی انضباطی مطرح است و هم اقتصادی. هر چه مراقبت دقیق تر و راحت تر انجام گیرد کمتر نیاز خواهد بود برای جلوگیری از فرار زندانیان و ممانعت از ارتباط آنان با یکدیگر ساختمانها را استحکام بخشیم. اما مراقبت زمانی کامل خواهد بود که مدیر یا سرنگهبان بتواند از یک اتاق مرکزی بدون جابه جا شدن و بدون دیده شدن، نه تنها ورودی تمامی سلولها و حتا داخل بیشتر سلولها را به هنگام باز بودن کامل در سلول ببیند بلکه همچنین مراقبانی راکه مأمور نگهبانی از زندانیاناند در تمامی طبقات ببیند... به نظر می رسد که با فرمولِ زندانهای دایرهای یا نیم دایرهای شکل، می توان از یک مرکز واحد همهی زندانیان را در سلولهای شان و همهی نگهبانان را در دالانهای مراقبت دید.» ۲

اما سراسربینیِ ندامتگاهی یک نظام اسنادیِ فردی ساز و همیشگی نیز هست. در همان سالی که شکلهای متفاوت طرح بنتام برای ساختن زندانها توصیه شد، نظام «محاسبه ی اخلاقی» اجباری شد: کارنامه ی فردی با الگویی یک شکل در تمامی زندانها که مدیر یا سرنگهبان، کشیش و مربی موظف بودند مشاهدههای خود را در مورد هر زندانی روی آن ثبت کنند: «[این کارنامه] به نوعی دفتر یادداشتِ دستگاه اداری زندان است که به آن امکان می دهد هر مورد و هر موقعیت را ارزیابی کند تا معلوم شود که چه درمانی را باید در مورد هر زندانی به طور فردی به کار بست.» معلوم شود که چه درمانی را باید در مورد هر زندانی به طور فردی به کار بست.» آبسیاری از نظامهای دیگر ثبت که به مراتب کامل تر بود طرح ریزی شد یا مورد بسیاری از نظامهای دیگر ثبت که به مراتب کامل تر بود طرح ریزی شد یا مورد بسیاری از مایش قرار گرفت. در هر حال، مسئله آن بود که زندان به مکانی برای ساختن

۱. نگاه کنید به طرح شمارهی ۱۸ تا ۲۶.

<sup>2.</sup> Ducatel, Instruction pour la construction des maisons d'arrêt, p.9.

<sup>3.</sup> E. Ducpétiaux, Du système de l'emprisonnement cellulaire, 1847, p. 56-57.

۴. برای مثال نگاه کنید به:

دانش بدل شود، دانشی که می بایست برای اِعمال روش ندامتگاهی در حکمِ یک اصل تنظیمکننده باشد. زندان نه تنها می بایست از رأی قضّات آگاهی داشته باشد و آن را مطابق مقرراتِ وضعشده به کار بنده؛ بلکه باید پیوسته دانشی را در مورد زندانی به دست آورد، دانشی که امکان می دهد تدبیر کیفری به کنش ندامتگاهی بدل شود؛ دانشی که کیفر را که به دلیل جرم ضرورت یافته است به اصلاحِ فرد زندانی بدل می کند، اصلاحی که برای جامعه مفید است. خودگردانیِ نظام حبس و دانشی که این خودگردانی آن را امکان پذیر می کند امکانِ افزایش این فایده مندیِ کیفر را که این خودگردانی آن را امکان پذیر می کند امکانِ افزایش این فایده مندیِ کیفر دا می دهد، فایده مندی یک مجموعه ی قوانین آن را اصلِ فلسفه ی تنبیهیِ خود قرار داده است: «مدیر نمی تواند هیچ یک از زندانیان را از نظر دور بدارد چون زندانی در هر بخشی که باشد، حال چه به آن وارد یا از آن خارج شود یا در آن جا بماند، مدیر موظف است که انگیزه های نگه داشتن زندانی در این گروه یا جابه جایی او به گروه دیگر را توجیه کند. مدیر یک حسابدار حقیقی است. برای او هر زندانی در قلمرو دیگر را توجیه کند. مدیر یک حسابدار حقیقی است. برای او هر زندانی در قلمرو آموزش فردی، سرمایه ای است برای منافع ندامتگاهی، آ روش ندامتگاهی، این تکنولوژیِ عالمانه، سرمایه ای را که در نظام کیفری و در ساخت زندانهای بزرگ سرمایه گذاری شده است سودآور می کند.

در همین ارتباط، بزهکار به فردی بدل می شود که باید او را شناخت. این ضرورتِ شناخت در وهلهی اول در خودِ اقدام قضایی جا نگرفت تا مبنای بهتری به حکم دهد و درجهی درست مجرمیت را تعیین کند. [بلکه] مجرم در مقام محکوم و به عنوان نقطهی اِعمال سازوکار تنبیهی است که به منزله ی ابده ی دانشی ممکن ساخته شده است.

اما این امر مستلزم آن است که دستگاه ندامتگاهی با کُل برنامهی تکنیکیِ همراه با آن یک جایگزینی عجیب را تحقق بخشد: دستگاه ندامتگاهی محکوم را از دستان عدالت دریافت میکند؛ اما آنچه این دستگاه با آن سروکار دارد بهطور قطع جرم نیست یا حتا دقیقاً مجرم هم نیست، بلکه چیزی است تا حدودی متفاوت و

G. de Gregory, *Projet de Code pénal universel*, 1832, p. 199 et suiv.; Grellet-Wammy, *Manuel* des prisons, 1839, II, p. 23-25 et p. 199-203.

<sup>1.</sup> Ch. Lucas, De la réforme des prisons, II, 1838, p. 449-450.

تبیین شده با متغیرهایی که دستکم در آغاز، در حکم درنظرگرفته نمی شوند چون فقط به تکنیکهای اصلاحی مربوطاند. این شخصیت متفاوت که دستگاه ندامتگاهی جایگزین مجرم محکوم کرد، بزهکار است.

آنچه بزهکار را از مجرم متمایز میکند آن است که برای تعیین خصلت او زندگی اش بیش از جرماش به کار می آید. برای آن که کنش ندامتگاهی یک بازآموزی تمامعیار باشد باید تمام زندگی بزهکار را به حساب آورد و از زندان نوعی صحنهی ساختگی و اجباری بسازد که در آن سرتاسر زندگی بزهکار باید مرور شود. مجازات قانونی بر یک جرم وارد می آید؛ تکنیک تنبیهی بر یک زندگی؛ در نتیجه، برعهدهی تکنیکِ تنبیهی است که کوچکترین و بدترین جزئیات [زندگی] را در قالب دانش بازسازی کند؛ و برعهده ی تکنیکِ تنبیهی است که از رهگذر یک روش الزام آور، اثرهای دانش را اصلاح یا خلاهای آن را پُر کند. شناخت از زندگی [بزهکار] و تکنیکِ بازپروری زندگی فرد. مشاهدهی بزهکار «نه تنها می بایست به شرایط بلکه به علل جرم او نیز باز گردد؛ و این علل را در سرگذشت او از دیدگاه سه گانهی ساختار [روانی]، جایگاه اجتماعی و آموزش جستوجو کند تا بتواند گرایشهای خطرناکِ اولی، پیشزمینههای زیانبار دومی و پیشینههای سوء سومی را بشناسد و مورد ملاحظه قرار دهد. این تحقیق در زندگی [بزهکار] پیش از آنکه به شرطی بیرای طبقه بندی اخلاق ها در نظام ندامتگاهی بدل شود، بخشی اساسی در تحقیق قضایی برای طبقه بندی کیفرمندی ها است. این تحقیق باید زندانی را از دادگاه تا زندان، همراهی کند و در زندان، نقش مدیرْ نه تنها تحویل گرفتن این تحقیق بلکه تکمیل و کنترل و تصحیح آن نیز هست.» در پس مجرم شخصیتِ بـزهکار رخ مـینماید، مجرمي كه تحقيق در دادهها مي تواند مسئوليت ارتكاب جرم را به او نسبت دهد و بزهکاری که پژوهش در زندگی او شکلگیری آرام آرام شخصیتاش را نشان میدهد. متداول شدنِ «زندگینامه» [«بیوگرافی»] در تاریخ کیفرمندی حائز اهمیت است. چون زندگی نامه موجب می شود که «مجرم» پیش از جرم و در نهایت بیرون از جرم موجود باشد. و بر همین مبنا، علیّتِ روانشناختی با پیشی گرفتن از تعیین قضایی مسئولیتِ جرم، اثرها و نتیجههای این تعیین را به هم میریزد. پس در هزارتنوی

<sup>1.</sup> Ch. Lucas, De la réforme des prisons, II, 1838, 440-442.

«جرم شناختی» یی وارد شده ایم که امروز از خروج از آن بسیار فاصله داریم: هر علت تعیین کننده ای که مسئولیت [ارتکاب جرم] را کاهش دهد مشخص کننده ی فاعلِ جرم با مجرمیتی به مراتب مخوف تر است و تدبیرهای ندامتگاهی به مراتب سخت تری را طلب می کند. به تدریج که در روش کیفری به هنگام قضاوت در مورد جرم، زندگی نامه ی مجرم بر تحلیل موقعیتها و شرایط [ارتکاب جرم] پیشی گرفت، مرزهای گفتمان کیفری و گفتمان روان پزشکی درهم آمیخت؛ و در نقطه ی اتصال آنها، مفهوم فرد «خطرناک» شکل گرفت که استقرار شبکه ای از علیت را در مقیاس زندگی نامه ی کامل و صدور یک حکم تنبیهی اصلاحی را امکان پذیر می کند. ا

همچنین آنچه بزهکار را از مجرم متمایز میکند آن است که بزهکار فقط فاعل جرم (فاعلِ مسئول، بنابر برخی معیارهای ارادهی آزاد و آگاه) نیست، بلکه با دستهی کاملی از رشتههای درهم بافته (غریزه ها، انگیزش ها، گرایش ها و شخصیت) به بِزهاش پیوند خورده است. تکنیکِ ندامتگاهی با سنخیّتِ مجرم با جرم اش کار دارد و نه با رابطهی فاعلیت. بزهکار، این تجلیِ منحصر به فردِ پدیده ی کلیِ مجرمیت، به طبقه هایی تقریباً طبیعی تقسیم شد که به هر یک از آن ها ویژگی هایی مشخص و مرتبط با درمانی خاص نسبت داده شد، همانند آنچه ماژکه واسِلُو در سال ۱۸۴۱ مرتبط با درمانی خاص نسبت داده شد، همانند آنچه ماژکه واسِلُو در سال ۱۸۴۱ مورنگی و غریزه ها و خلق و خوهای خاص خود را دارند. «۲ در این جا، هنوز به عادت ها و غریزه ها و خلق و خوهای خاص خود را دارند. «۲ در این جا، هنوز به

۱. باید مطالعه و بررسی کرد که چگونه روش ِ زندگی نامه از همان آغازِ شکلگیریِ فرد بزهکار در سازوکارهای تنبیهی گسترش یافت: زندگی نامه یا خود دزندگی نامهی زندانیان در آپر؛ شکل دهی پروندههای زندگی نامه ای براساس الگوی روان پزشکی؛ استفاده از زندگی نامه در دفاع از متهمان را با خاطرات مهم و توجیه کننده در پایان سده ی هجدهم برای سه محکوم به چرخ یا برای ژن سالمون مقایسه کرد دو نیز با دفاعیههای کیفری دوران لویی فیلیپ . شه دِشت آنژ در عرض حالی برای لارونسی پر می نویسد: «اگر می توانستید زندگی متهم را مدتهای طولانی پیش از ارتکاب جرم و پیش از امتهام و دادرسی مورد پژوهش قرار دهید، به قلب او رسوخ کنید، به نهان ترین زاویههای آن نقب بزنید و تمامی اندیشه ها و تمامی روحاش را عربان کنید…»

<sup>(</sup>Chaix d'Est-Ange, Discours et plaidoyers, III, p. 166).

<sup>2.</sup> J. J. Marquet-Wasselot, L'Ethnographie des prisons, 1841, p. 9.

توصیفهایی «گیرا» از جهان تبه کاران بسیار نزدیک ایم ـ سنتی قدیمی که به گذشتههای دور باز میگردد و در نیمهی نخست سدهی نوزدهم دوباره احیاء می شود، یعنی زمانی که درکِ شکل دیگری از زندگی با درک طبقهای دیگر و گونهی انسانی دیگر پیوند خورد. نوعی جانورشناسی زیرگونههای اجتماعی، نوعی قومنگاری تمدنهای تبهکاران با آیینها و زبانشان به شکل هجو آمیز [پارودیک] آغاز شد. اما با این حال در این قومنگاری، تلاشی برای ساختن یک ابرکتیویتهی نوین آشکار شد که در آن، مجرم به یک گونهی طبیعی و در عین حال کژرفتار تعلق داشت. بزهکاری، این انحراف بیمارگونه از گونهی انسانی را می توان به منزله ی نشانهی بیماری یا بهمنزلهی شکلهای بزرگ کَرْزادشناختی [tératologique] تحلیل کرد. بدون شک با طبقه بندی فِروس، یکی از نخستین جهشهای «قومنگاری» قدیمی جرم به یک گونهشناسی نظام مند بزهکاران انجام گرفت. به طور قطع، این تحلیل تحلیلی خُرد و کماهمیت بود اما در آن، این اصل که بزهکاری را میبایست كمتر نسبت به قانون و بيشتر نسبت به هنجار مشخص كرد، بهروشني عمل ميكند. سه گونه محکوم وجود دارد: محکومانی که «از مایههای هوشی برتری نسبت به میانگین هوشی یی که ما تعیین کرده ایم» برخوردارند اما یا به دلیل «گرایش های ساختار [روانی]شان» و «پیش زمینهی فطری»، یا به دلیل «منطق زیانبار»، «اخلاق بدکار» و «یک نگرش خطرناک نسبت به وظیفه های اجتماعی» منحرف شده اند. این دسته از محکومان میبایست در طول شبانهروز در انفرادی باشند، به تنهایی به هواخوری بروند و در صورتی که مجبور شدیم آنان را در تماس با دیگر محکومان قرار دهیم باید «نقابی سبک از توری فلزی، از آن نوع نقابهایی که برای سنگ تراشی یا شمشیربازی استفاده می شود» بر چهره داشته باشند. دومین گروه محکومان محکومانی «شرور،کمهوش، ابله یا منفعلاند که به دلیل یکساننگری ننگ و نیکی و به دلیل بزدلی و به نوعی تنبلی و عدم مقاومت در برابر انگیزههای بد، به بدی کشیده می شوند»؛ نظام مناسب برای این گروه بیشتر نظام اَموزش و تا حد ممکن آموزش متقابل است تا نظام سرکوب: انفرادی در طول شب، کار دستهجمعی در روز، اجازهی گفت و گو البته به شرط آن که با صدای بلند انجام گیرد، قرائت دسته جمعی و به دنبال آن پرسشهایی متقابل که با دادن جایزه همراه باشد. سرانجام محکومانِ «کودن یا ناتوان» که «ساختار [روانی] ناکامل[شان] آنان را برای انجام هر کاری که مستلزم تلاش سنجیده و ارادهی استوار است نامناسب میسازد و در نتیجه، خود را ناتوان از رقابتِ کاری با کارگران هوشمند می بینند و از آنجا که نه از آموزش کافی برای آشنایی با وظیفه های اجتماعی برخوردارند و نه از هوش کافی برای درک آن و برای مبارزه با غریزه های شخصی خود، به دلیل همین ناتوانی به راه بد کشیده می شوند. انزوا برای اینان ثمری جز تداوم رخوت و بی حرکتی شان ندارد؛ بنابراین، می بایست به طور دسته جمعی اما در گروه های اندک شمار زندگی کنند و همواره با کارهای جمعی برانگیخته شیوند و تبحت میراقبتی سیفت و سیخت باشند.» ۱ بدین ترتیب، به تدریج دانشی «تحصلی» [«پوزیتیو»] از بزهکاران و گونههای آنان سامان دهی شد که با توصیف قضایی بزه ها و موقعیت های آن ها بسیار متفاوت بود؟ این دانش از دانش پزشکی نیز که جنون فرد را برجسته میساخت و در نتیجه، ویژگی بزهکارانهی جرم را پاک میکرد متمایز بود. فروس بهروشنی این اصل را بیان می کند: «اگر محکومان را به طور انبوه در نظر گیریم چیزی کمتر از دیوانگان نیستند؛ و این بیعدالتی در حق دیوانگان خواهد بود که آنان را با افرادی که آگاهانه منحرف هستند یکی بگیریم.» در این دانش نوین، تبیین «علمی» عمل بهمنزلهی بزه و بهویژه توصیف «علمی» فرد به منزله ی بزه کار مدنظر است. و بدین گونه، جرم شناسی امكان پذير مي شود.

بدون شک، همبسته ی عدالت کیفری مجرم است، اما همبسته ی دستگاه ندامتگاهی کس دیگری است؛ همبسته ی دستگاه ندامتگاهی بزهکار است، واحد زندگی نامهای [بیوگرافیک]، هسته ی «خطرناک بودن» که معرّف گونهای از نابهنجاری است. و هر چند زندان «افزوده» ی ندامتگاه را به بازداشت که بنابر قانون محرومیت از آزادی است، افزود اما ندامتگاه نیز بهنوبه ی خود، شخصیت اضافهای را وارد کرد که میان شخصیتی که قانون را اجرا می کند قرار گرفت. آن جا که بدنِ داغ خورده و مثله شده و سوزانده و نابود شده ی فرد تعذیب شده ناپدید شد، بدنِ زندانی پدیدار شد، بدنی جفت شده با فردیت «بزهکار» [یا بعبارتی] جفت شده با روح کوچک مجرم که خودِ دستگاه مجازات آن را به منزله ی نقطه ی کاربرد قدرتِ تنبیه و به منزله ی ابژه ی آن چه هنوز هم علم ندامتگاهی خوانده

<sup>1.</sup> G. Ferrus, Des prisonniers, 1850, p. 182 et suiv.; p. 278 et suiv.

می شود قرار داد. گفته می شود که زندان بزهکار می سازد؛ درست است که زندان بزهکارانی راکه به آن سپرده شده اند، به طور تقریباً اجتناب ناپذیری دوباره به دادگاه ها سوق می دهد. اما زندان بزهکاران را در معنایی دیگر می سازد، در این معنا که زندان در بازی قانون و جرم، قاضی و مجرم، و محکوم و جلاد، واقعیتِ غیربدنیِ بزهکاری را وارد کرده است، واقعیتی که آن ها را به یکدیگر پیوند می دهد و از یک سده و نیم پیش بدین سو، تمامی آن ها را در دامی واحد گرفتار کرده است.

\*

تکنیکِ ندامتگاهی و انسان بزهکار به نوعی برادرانی همزادند. نباید بر این باور بود که کشف بزهکار از سوی عقلانیت علمی بود که ظریف کردنِ ندامتگاهی را در زندانهای قدیمی ایجاب کرد. همچنین نباید بر این باور بود که ساخت و پرداختِ درونی روشهای ندامتگاهی سرانجام وجود «ابژکتیو» بزهکاری یی را آشکار کرد که انتزاع و سختگیری قضایی از درک آن ناتوان بود. کشف بزهکار و ساخت و پرداختِ درونی روشهای ندامتگاهی هر دو با هم و در امتداد هم در حکم یک مجموعهی تکنولوژیک پدیدار شدند، و این مجموعه به ابژهای که ابزارهایش را در مورد آن به کار می بندد شکل می دهد و آن را بخش بخش می کند. و همین بنزه کاری شکل گرفته در زیرزمینهای دستگاه قضایی، در این سطح از «کارهای پَست»ی که عدالت از آن رو برمی گرداند چون از تنبیه کسانی که محکوم می کند شرمسار است، همین بزهکاری است که اکنون در دادگاههای آرام و در عظمت و شکوهِ قوانین آمد و شد میکند؛ همین بزهکاری است که به هنگام صدور حکمها، باید آن را شناخت، ارزیابی کرد، سنجید، تشخیص داد و درمان کرد، اکنون همین بزهکاری، [یعنی] این نابهنجاری، این انحراف، این خطر مخفی، این بیماری و این شکل از هستی است که به هنگام بازنویسی قوانین، باید آن را درنظر گرفت. بزهکاری انتقام زندان از عدالت است. انتقامی آنقدر مهیب که قاضی را ساکت و بی صدا می کند. و آنگاه صدای جرمشناسان بلند میشود.

اما باید به خاطر داشت که زندان، این شکل متمرکز و بی پیرایه ی تمامی انضباطها، عنصری درونزاد در نظام کیفری یی که در نقطه ی عطف سده ی هجده و نوزده تبیین شده بود نیست. درونمایه ی یک جامعه ی تنبیه ی و یک نشانه تکنیکِ

عمومی تنبیه که مبنای قوانین «ایده تولوژیک» بکاریایی یا بنتامی بود، استفادهی فراگیر از زندان را ایجاب نمی کرد. این زندان از جای دیگری منشأ گرفته بود ـ از سازوکارهای خاص قدرت انضباطی. اما بهرغم این ناهمگنی، سازوکارها و اثرهای زندان در سرتاسر عدالت کیفری مدرن انتشار یافتند؛ بزهکاری و بزهکاران انگل کل عدالت کیفری مدرن بو دهاند. باید در جست و جوی دلیل این «کارایی» مهیب زندان بود. اما پیشاپیش می توان به یک چیز اشاره کسرد: عدالت کیفری یی که اصلاحگرایان در سدهی هجدهم تبیین کردند، دو خطِ ممکن اما ناهمگرای ابژه کردنِ مجرم را رسم کردند: یکی مجموعهای از «هیولاها»ی اخلاقی یا سیاسی که از قرارداد اجتماعی خارج شده بود؛ دیگری مجموعهای از اشخاص [سوژه] قضایی که تنبیه به او صلاحيت دوباره مي بخشيد. اما «بزهكار» دقيقاً امكانِ الحاقِ اين دو خط را فراهم می آورد و با ضمانت پزشکی، روان شناختی یا جرم شناختی، ساختن فردی را ممکن میکند که در او متخلف از قانون و ابژهی تکنیکی عالمانه ـتقریباً ـ بر هـم قـرار می گیرند. بدون شک، دلایل بسیاری وجود دارد که چرا پیوند زندان به نظام کیفری واكنش شديدِ عدم پذيرش را درپي نداشت. يكي از اين دلايل آن است كه زندان با ساختن بزهکاری، حوزهای واحد از ابژهها راکه «علوم» اصالت آن را تصدیق کرده بود به عدالت کیفری داد و بدین ترتیب به عدالت کیفری امکان داد که در افق عمومی «حقيقت» عمل كند.

زندان، این تاریک ترین بخش دستگاه عدالت، مکانی است که در آن، قدرتِ تنبیه که دیگر جرأت ندارد با چهرهای عیان اِعمال شود حوزهای از ابژکتیویته را در سکوت سازمان می دهد، حوزهای که در آن، مجازات می تواند آشکارا به منزله ی درمان عمل کند و حکم می تواند در میان گفتمانهای دانش جاگیرد. قابل درک است که چرا عدالت به این راحتی زندان را به فرزندخوانده گی پذیرفت، زندانی که با این حال مولود اندیشههای عدالت نبود. و عدالت به واقع این پذیرش و قدرشناسی را به زندان به واقع این پذیرش و قدرشناسی را به زندان بده کار بود.

## فصل دوم

## قانونشکنی و بزهکاری

از دید قانون، بازداشت [détention] به خوبی می تواند محرومیت از آزادی باشد. زندانی کردن که بازداشت را تضمین می کند، همواره حاملِ یک طرح تکنیکی است. گذار از تعذیبها با آن آیینهای نمایشی شان و با آن هنر آمیخته با مراسم زجرشان به کیفرهای زندان، زندانهایی که در زیر معماری های انبوه پنهان شده و به وسیلهی میخفی کاریِ دستگاه های اداری محافظت می شوند، گذار به یک کیفرمندیِ تفاوت گذاری نشده، انتزاعی و درهم برهم نیست؛ بلکه گذار از یک نوع هنرِ تنبیه به نوع دیگری از هنر تنبیه است که کمتر از اولی عالمانه نیست. [این گذار] یک جهش تکنیکی است. و از این گذار، یک نشانه [سمپتوم] و یک چکیده [résumé] منتج شد: جایگزین شدنِ گاری سلول دار در سال ۱۸۳۷ به جای حرکت دسته های زنجیر شده محکومان.

حرکت دسته های زنجیرشده ی محکومان، این سنتی که به دوران محکومیت به پاروزدن روی کشتی های دولتی باز می گردد، هنوز در دوران سلطنت ژوئیه پابرجا بود. اهمیتی که به نظر می رسد در ابتدای سده ی نوزدهم برای حرکت دسته های زنجیرشده ی محکومان به منزله ی نمایش قائل بودند شاید به این نکته مربوط باشد که این حرکتِ دسته ها دو شیوه ی مجازات را در یک نمایش واحد گرد می آورد: حرکت به سوی زندان همچون مراسم تعذیب جریان می یافت. ا روایت های «آخرین

۱. فوشه یادآور میشود که حرکت دسته های زنجیرشده ی محکومان یک نمایش مردمی بود

حرکت دسته های زنجیر شده ی محکومان» در واقع، دسته هایی که در تابستان سال ۱۸۳۶ فرانسه را در نوردیدند ــو رسواییهای آن امکانِ بازیافتن این عملکردِ کاملاً بیگانه با قاعدههای «علم ندامتگاهی» را فراهم می آورد. این حرکت با آیینی از نوع آیینهای قاپوقی آغاز میشد که عبارت بود از بستن و محکم کردنِ غل و زنجیرهای آهنی در حیاط [زندانِ] بیسِتْر: قرار دادن پس گردنِ محکوم روی سندان همانگونه که [برای گردن زدن] روی کُنده قرار می دهند؛ اما این بار هنر جلاد آن بود که به هنگام پتک زدن سرمحکوم را لِه نکند ــ مهارتی وارونه که میداند چگونه موجب مـرگ نشود. «در حیاط بزرگ بیسِتْر، ابزارهای تعذیب چیده شده است: چندین ردیف غل و زنجیر. آرتو پانها (سرنگهبانها) همچون آهنگرانی موقتی سندانها و پتکها را به ترتیب می چینند. تمامی آن سرها [ی محکومان] با حالتی اندوهگین یا بی پروا به نردههای راهروی دیدهبانی تکیه دادهاند تا متصدی بعداً [غلهایشان را] پرچ کند. آن بالاتر در تمامی طبقههای زندان، می توان پاها و دستهای آوینزان از میلههای سلولها را دید که بازاری از گوشت انسانی را تصویر میکند؛ اینان زندانیانی هستند كه آمدهاند شاهد غل و زنجير كردن رفيقان شب قبل خود باشند... اين جا محكومان در وضعیت قربانی قرار دارند. آنان بهطور اتفاقی و برحشب قدشان دوبهدو روی زمین نشستهاند؛ زنجیرهای آهنی یی که هر یک از محکومان باید حمل کند حدود چهار کیلوگرم است که بر زانوهای شان سنگینی میکند. متصدی در حال بازدید از آنان، سرشان را اندازه میگیرد و مطابق با آن، غُلهایی بزرگ به ضخامت تقریباً ۲/۵ سانتی متر را به آنها وصل می کند. برای پرچ کردنِ غلها همکاری سه جلاد ضروری است؛ یکی سندان را نگه می دارد، دیگری دو لبهی غل آهنی را با هم نگه می دارد و با دو بازوی کشیده ی خود از سر [فرد] عذاب دیده محافظت میکند؛ و سومی با پتک ضربههایی سریع و شدید وارد می آورد و میخپرچ را تخت میکند. هر ضربه سر و بدن را می لرزاند... به علاوه، کسی در فکر خطری که ممکن است در صورت منحرف شدن پتک قربانی را تهدید کند نیست؛ چنین احساسی پوچ و بی اهمیت است یا به عبارت دقیق تر چنین احساسی در برابر احساس عمیق ترس حاصل از دیدن مخلوق

<sup>◄ «</sup>بهویژه از آن زمان که قاپوق ها تقریباً برچیده شدند».

خداوند در چنین وضعیتِ خفتباری محو می شود.» اسپس بُعد نمایش عمومی آغاز می شود؛ به نوشته ی گازت دِه تریبونو، بیش از ۱۰۰ هزار نفر شاهد حرکت دسته های زنجیرشده ی محکومان در روز ۱۹ ژوئیه [۱۸۳۶] از پاریس بودند: «سرازیر شدن [دسته های محکومان] از کورتیل تا ماردی گرا...». نظم و ثروت آمده بودند تا از دور، عبور قبیلهی بزرگ و کوچندهای را که به زنجیر کشیده شده بود ببینند، عبور اینگونهی دیگر را، «نژادی متمایز که از امتیاز سکونت در زندانهای اَعمال شاقه و زندانها برخوردار، ۲ بود. تماشاگران عامی نیز همچون زمان تعذیبها، همچنان به مبادلههای دوپهلوی خبود با محکومان ادامه میدادند: مبادلهی ناسزاها، تهدیدها، تشویقها، کتکها، و نشانههای نفرت یا همدستی. چیزی خشونت آمیز بالا می گرفت و سرتاسر طول دسته را بی وقفه درمی نوردید: خشم علیه عدالتی بیش از حد سختگیر یا بیش از حد آسانگیر؛ فریاد علیه مجرمان منفور؛ جنبشهایی به نفع زندانیانِ آشنایی که با آنها سلام و علیک داشتند؛ درگیری و رویارویی با پلیس: «در تمام طول مسیر طی شده از سد فونْتِن بْـلُو، گـرو،های خشمگین فریادهای ناسزا علیه دولاکُولُونْژ سردادند: آنان میگفتند مرگ بر کشیش، مرگ بر این مرد کریه؛ او باید به سزای اعمال اش برسد. بدون نیرو و استحکام محافظانِ شهرداری، ممکن بود بینظمیهای شدیدی رخ دهد. در [محلهی] وُژیرار، زنان بیشتر از همه خشمگین بودند. آنان فریاد میزدند: مرگ بر کشیش خبیث مرگ بر دولاکولونژ هیولا! کمیسرهای پلیس مُونتروژ و وُژیرار و چند شهردار و معاون شهردار سراسیمه و با ظاهری آشفته دویدند و با تمام قواکوشیدند [مردم خشمگین را] به احترام گذاشتن به حکم عدالت و ادارند. نرسیده به ایسی، فرانسو ا با دیدن مسیو آلار و پاسبانهای دستهاش کاسهی چوبی خود را به طرف آنها پرتاب کرد. آنگاه به یاد آوردند که خانوادهی برخی از دوستان قدیمی این محکوم [فرانسوا] در ایــوْری سکونت دارند. از همین لحظه، بازرسان پلیس در طول مسیر پخش شدند و از

۱. ژوو دو پاری، ۷ ژوئن ۱۸۳۶. این بخش از نمایش در سال ۱۸۳۶ دیگر علنی و عمومی نبود؛ و فقط چند تماشاگر ممتاز اجازه ی ورود داشتند. روایت روو دو پاری از غل و زنجیر کردن کاملاً با روایت آخرین روز یک محکوم، ۱۸۲۹ \_گاهی با همان کلمه ها و عبارت ها \_ منطبق است. 2. Gazette des tribunaux, 20 juillet 1836.

نزدیک، ارابهی محکومان به اعمال شاقه را دنبال کردند. محکومانِ دستهی پاریس بدون استثناء، همگی کاسههای چوبی شان را بر سر پاسبانها پرتاب کردند که چند تن از آنان آسیب دیدند. در این لحظه، جمعیت به غلیان آمد و نزاع درگرفت. «۱ شمار قابل توجهی از خانههای میانِ [زندان] بیسِتُر تا سِوْرْ به هنگامِ عبور دستهی به زنجیر کشیده شدهی محکومان غارت و چپاول شد. ۲

در این جشنِ محکومانِ در حالِ عزیمت، اندکی از آن آیینهای بُزِگناه خَر که در الله بیرون راندناش او راکتک میزنند، اندکی از آن جشن دیوانگان که در آن نقشها وارونه می شد، بخشی از آن مراسم قدیمی قاپوق که در آن حقیقت می بایست با آشکاری تمام برملا می شد، و نیز بخشی از آن نمایشهای مردمی که در آنها شخصیتهای مشهور یا تیپهای سنتی بازشناخته می شدند، وجود داشت: بازی حقیقت و بدنامی، رژهی شهرت و ننگ، ناسزا گفتن به مجرمانی که نقاب از چهره شان برداشته شده بود و از دیگر سو، اعتراف سرخوشانه به جرمها. [تماشاگران] در جستوجوی بازشناختنِ چهرهی مجرمانی بودند که زمانی از شکوه و اعتبار برخوردار بودند؛ خبرنامهها جرم محکومانِ در حال عبور را یادآوری می کردند؛ روزنامهها پیشاپیش نام آنان را اعلام می کردند و زندگی شان را حکایت می کردند؛ گاهی روزنامهها نشانههای ظاهری آنان را بیان می کردند و لباس شان را توصیف می کردند تا هویت محکومان از نظر دور نماند: برنامههایی برای تماشاگران. "همچنین مردم به تماشای گونههای مختلفِ مجرمان می آمدند و سعی تماشاگران. "همچنین مردم به تماشای گونههای مختلفِ مجرمان می آمدند و سعی

١. همان جا.

<sup>2.</sup> La Falange, 1er auot, 1836.

<sup>\*</sup> scapegoat ، بز قربانی یهودیان که کاهن بزرگ گناهان مردم را به گردن او می اندازد و سپس با آزار به بیابان رانده می شود..م.

۳. گازت به تریبونو به طور مرتب این فهرستها و شرح کوتاهی در مورد مجرمان را ارائه می داد. متن زیر نمونه ای از توصیف نشانه های ظاهری دولاکولوئژ است تا مردم به خوبی او را باز شناسند: «شلوار ماهوتی کهنه که یک جفت پوتین را میپوشاند، یک کلاه لبه دار از همان پارچه، یک پیراهن خاکستری... و یک کت ماهوتی آبی رنگ» (۶ ژوئن ۱۸۳۶). بعداً تصمیم گرفته شد که برای در امان نگاه داشتن دولاکولوئژ از خشم و خشونت مردم، او را تغییر لباس دهند. گازت ده تریبونو بی درنگ این تغییر لباس را برملاکرد: «شلوار راهراه، پیراهن کتانی آبی، کلاه حصیری» (۲۰ ژوئیه).

می کردند بر پایه ی لباس یا چهره ی محکومان «حرفه »شان را تمیز دهند که آیا قاتل است یا دزد: بازی نقابداران و عروسکهای خیمه شببازی، اما همچنین بازی یی که از دیـد فـرهیختگان، نـوعی قـومنگاریِ تـجربی جـرم در آن جـریان داشت. از نمایشهای کوچه بازاری تا جمجمه شناسی گال، فرد بسته به محیطی که به آن تعلق داشت از نشانه شناسی های جرم که در دسترساش بود استفاده می کرد: «قیافه ها به اندازهی پوشاک متنوعاند: اینجا سری شکوهمند همچون چهرههای موریلو [نقاش اسپانیایی]؛ آنجا سیمایی شریر با ابروانی پُر پُشت که خبر از نیروی یک تبهکار مصمم می دهد... جای دیگر سر یک عرب که روی تنهی بچهی ولگرد قرار گرفته است. و این جا خطوط زنانه و دلپذیر چهره، اینان همدستان جرماند؛ به این چهرههای برق افتاده و هرزه نگاه کنید اینان معلمان خصوصی اند.» محکومان نیز بهنوبهی خود به این بازی پاسخ می دادند، آن هم با نمایش دادنِ جرمشان و بازنمایی خلافکاری های شان: یکی از کارکردهای خالکوبی نشان دادن خلاصهای از شاهکار یا سرنوشت آنان بود: «آنان نشانهای آن را با خود دارند، یا به صورت گیوتینی خالکوبی شده روی بازوی چپ یا خنجری فرو رفته در قلبی خونین خالکوبی شده روی سینه. آنان به هنگام عبور، با شکلک و اَدا در آوردن، صحنهی جرمشان را نمایش می دادند، قضّات یا پلیس را مسخره می کردندو لافِ خلافکاری های کشف ناشده شان را مى زدند. فرانسوا، همدست پیشین لاشونر، حکایت مى کرد که او ابداع کنندهی روشی برای کشتن انسان است بدون آنکه فریادی از مقتول درآید یا قطرهای خون ریخته شود. بازار مکارهی بزرگ و سیّار جرمْ معرکهگیران و نقابداران خود را داشت که در آن تأیید طنزآمیز حقیقت پاسخی بود به کنجکاوی و ناسزاها. در آن تابستان سال ۱۸۳۶، مجموعهی کاملی از صحنه ها حول دولاکولونژ [برپا شد]: عنوانِ کشیشی او جرماش را بهمراتب برجسته تر کرده بود (او معشوقهی حاملهاش را مُثله كرده بود)؛ بهعلاوه، اين عنوان [كشيشي] او را از قاپوق رهانيده بود. به نظر میرسد که او نفرت زیادی را در مردم برانگیخته بود. پیشتر، او در ارابهای که در ماه

۱. ژوو دو پاری، ژوڻن ۱۸۳۶. نگاه کنید به څُلُود گُو: «تمامی آن جمجمه ها را لمس کنید، هر یک از این انسان های مرده در زیر خود گونهی جانوری خاص خود را دارد... این یکی سیاه گوش، آن یکی گربه، میمون، کرکس، کفتار.»

ژوئن او را به پاریس آورده بود، فحش و ناسزا شنیده بود و نتوانسته بـود جـلوی اشکهایش را بگیرد؛ با این حال نمیخواست که در ارابهای بسته بُرده شود چون این تحقیر و اهانت را بخشی از مجازات خود میدانست. به هنگام عزیمت او از پاریس، «نمی توان از آن همه غضب پرهیزگارانه و خشم اخلاقی و پستی یی که جمعیت بر سر این مرد فرو ریخت تصوری داشت؛ او سرتا پا خاک و گِل بود؛ سنگ و فریادهای خشم بی اندازه ی مردم بر او می بارید... این انفجار خشمی بی سابقه و عظیم بـود؛ بهویزُه زنان که حقیقتاً بهشدت خشمگین بودند، شور و هیجانی بـاور نکـردنی از نفرت را از خود نشان دادند.» برای محافظت از او لباس هایش را عوض کردند. برخي از تماشاگران گول خوردند و تصور كردند كه فرانسوا همان دولاكولونژ است. فرانسوا هم برای تفریح و سرگرمی، این نقش را پذیرفت؛ او به کُمدی جرمی که مرتکب نشده بود کمدی کشیشی را که نبود افزود؛ فرانسوا روایت جرم «او» [کشیش] را با دعاها و اَداهایی مبالغه آمیز درهم آمیخت، دعا و اَداهایی مبالغه آمیز حاکمی از دعای خیر خطاب به جمعیتی که دشناماش می داد و می خندید. چند قدم آن طرف تر، دو لا كولون ر حقيقي «كه به يك شهيد مي مانست»، متحمل اهانتي دو چندان شد، هم اهانتِ ناسزاها و دشنامهایی که گرچه او دریافت نمی کود اما خطاب به او بود و هم اهانت استهزایی که کشیش را در هیئت مجرمی دیگر دوباره ظاهر می کرد، یعنی آن کشیشی که خود او بود و خواسته بود پنهاناش کند. هوس و شهوت او در برابر دیدگاناش و به دست قاتلی لوده که به او زنجیرشده بود به نمایش درمی آمد. حرکت دسته های زنجیرشده ی محکومان در تمامی شهرهایی که از آن مي گذشت جشن خود را همراه مي آورد؛ اين جشنْ ساتورنال \* مجازات بود؛ در اين جشن، کیفر به امتیاز بدل می شد. و از رهگذر سنتی بسیار عجیب که به نظر می رسد از آیینهای معمول تعذیب جان سالم بهدر برده بود، آنچه در دستههای زنجیرشدهی محکومان برانگیخته می شد بیشتر از داغهای اجباری ندامت، انفجار شادی و سرور ديوانهواري بودكه تنبيه را رد ميكرد. محكومان به أعمال شاقه آذيني از روبانها، كاهِ

۱. لا فالانثر، اول اوت ۱۸۳۶.

<sup>\*</sup> Saturnales : جشن خدای زحل یا کیوان (Saturne) که در آن کاروان شادی راه می افتاد. معنای مجازی آن عیش و عشرت و خوشگذارنی است. ـم.

بافته شده، گُل یا تکه پارچه ای گران بها را به آذین غل و زنجیرهای شان می افزو دند. حرکت دسته های زنجیرشده ی محکومان گردش و رقص بود؛ و نیز جفت شدن و ازدواج اجباری در عشقی ممنوع. عروسی و جشن و مراسم تقدیس در زیر زنجیرها: «آنان با دسته گلی در دست به استقبال زنجیرها می شتابند، با روبانها یا زنگولههای کاه، کلاههای شان را تزیین می کنند و ماهر ترین هاشان کلاه خودهای پردار درست میکنند... دیگران جورابهای ساق بلند توری و صندل به پا دارند یا جلیقهای باب روز زیر لباس کار خود پوشیده اند.» در تمام مدتِ شامگاه پس از غل و زنجیر کردن، دستهی زنجیرشدهی محکومان حلقهی بزرگ رقص را شکل داد که بیوقفه در حیاط بیسِتْر چرخ میزد: «بَدا به حال مراقبان اگر دستهی زنجیرشدگان آنان را شناسایی می کرد؛ دسته آنان را محاصره می کرد و در حلقه های خود فرو می برد، محکومان به اَعمال شاقه تا فرا رسیدن شب ارباب کارزار بودند.» ۲ پایکوبی [سَبْت] محکومان با نمایشهای شکوهمندی که خلق می کرد پاسخی به مراسم عدالت بود. پایکوبی محکومانْ شُکوهها، نظم قدرت و نشانههایش و شکلهای تفریح و لذت را وارونه می کرد. اما این جشن مایه ای از یک پایکوبی سیاسی را در خود داشت. و اگر کسی چیزی از آن طنینهای جدید را نمیشنید بیشک ناشنوا بود. محکومان به اعمال شاقه اَوازهای ضربداری را میخواندند که به سرعت مشهور می شد و تا مدتها همه جا بر سر زبانها بود. بدون شک در این آوازها بازتاب دادخواهیهایی یافت مى شد كه خبرنامه ها به مجرمان نسبت مى دادند \_ تأييد جرم، قهرمان سازي سياه،

۱. ژوو دو پاری، ۷ ژوئن ۱۸۳۶. بنابر نوشته ی گازت ده تریبونو، سَروان تُورِز که فرماندهی حرکت دسته های زنجیرشده ی محکومان را در ۱۹ ژوئیه بر عهده داشت خواهانِ حذفِ این آذین بندی ها و آرایش ها بود: «این شایسته نیست که شما به هنگام رفتن به زندان اَعمال شاقه برای کفاره دادن جرم تان، وقاحت و گستاخی را تا بدان جا برسانید که موهای تان را آرایش کنید گویی به عروسی می روید.»

۲. ژوو دو پاری، ۷ ژوٹن ۱۸۳۶. در همین روز، دستهی زنجیرشدهی محکومان کوتاه شد تا از این حلقهی رقص جلوگیری شود، و سربازان موظف شدند تا زمان عزیمت دسته، نظم را حفظ کنند. پایکوبیِ محکومان به اَعمال شاقه در آخرین روز یک محکوم چنین توصیف می شود: «جامعه که زندانبانان و کنجکاوان وحشتزده نمایندگی اش می کردند، هر چند در آنجا حضور داشت، [اما] جرم تقریباً جامعه را به شخره می گرفت و از این مجازات وحشتناک، جشنی خانوادگی برپا می کرد.»

یادآوری مجازاتهای وحشتناک و یاد آوری نفرت عمومی گرداگرد آنها: «الههی شیپورزن، شیپورها از برای ما است... شجاع باشید بچهها، ما بی ترس و لرز تسلیم سرنوشت مخوفی میشویم که بالای سرمان میچرخد ... زنجیرهای مان سنگین است اما ما سنگینیشان را تاب می آوریم. برای محکومان به اعمال شاقه هیچ صدایی برنخواهد خاست که بگوید بارشان را سبک کنیم.» با این حال در این آوازهای جمعی، آهنگ و لحن دیگری به گوش میرسید؛ آن قانون اخلاقی که بیشتر دادخواهی های قدیمی از آن پیروی می کرد وارونه می شد. تعذیب به جای آن که ندامت و پشیمانی به بار آورد غرور را تشدید می کرد؛ عدالت که محکومیت می آورد رد می شد، و جمعیتی که به تماشای چیزی می آمد که فکر می کرد ندامت یا تحقیر است سرزنش و تقبیح می شد: «چنین دور از کاشانه، گاه ناله سر می دهیم. چهرهی همواره جدیمان رنگ از رخسار قضّاتمان می برد... نگاههای شما که تشنهی تیرهروزی است در میان ما در پی یافتن نژادی پژمرده است که میگرید و خود را خوار میکند. اما در نگاههای ما غرور موج میزند.» همچنین در این آوازها تأیید این نکته به چشم میخورد که زندگی در زندان محکومان به اَعمال شاقه با همنشینی ها و رفاقتهایش لذتهایی دارد که در آزادی از آنها خبری نیست. «لذتها را با زمان زنجیر کنیم. در زندان و بند، روزهای جشن زاده خواهند شد... لذتها به جبههی مقابل می پیوندند. آنها از دست جلاد می گریزند و به دنبال آوازها می آیند.» و به ویژه این که نظم کنونی همیشه دوام نخواهد یافت؛ نه تنها محکومان آزاد خواهند شد و حقوق خود را باز خواهند یافت، بلکه شاکیانشان جای آنان را خواهندگرفت. روز قضاوت بزرگ وارونه میان مجرمان و قضّاتشان فرا خواهد رسید: «تحقیر انسانها از آنِ ما محكومان به أعمال شاقه است. همچنین تمامی طلایی كه پرستش می کنند از آنِ ما است. این طلا روزی به دست ما خواهد رسید. ما آن را به بهای زندگیمان میخریم. دیگران این زنجیرها را که امروز شما بر دست و پایمان زدهاید حمل خواهند کرد؛ آنان بَرده خواهند شد. هنگامی که پابندهای مان را بشکنیم ستارهی آزادی بر ما درخشیدن آغاز میکند... بدرود چون ما هم زنجیرها و هم قانون تان را حقیر می شماریم.» انمایش پارسایانهای که خبرنامه ها تصویر می کردند

۱. آوازی از همین نوع در گازت وه تریبونو به تاریخ ۱۰ آوریل ۱۸۳۶ نقل شده است. این آواز

و در آن محکوم جمعیت را ترغیب میکرد که هرگز از او تقلید نکنند به صحنهای تهدید آمیز بدل می شد که در آن از جمعیت خواسته می شد که میان بربریت جلادان و بی عدالتی قضّات یا تیره روزیِ محکومان [یکی را] انتخاب کنند، محکومانی که گرچه امروز شکست خورده اند اما روزی پیروز خواهند شد.

نمایش بزرگ حرکت دسته های زنجیرشده ی محکومان با سنت پیشین تعذیب ها پیوند داشت؛ و نیز با آن بازنمایی چندگانه ی جرم که در آن دوران روزنامه ها، خرده روزنامه ها، معرکه گیرها و تئاترهای کوچه بازاری ارائه می دادند ای اما نمایش بیزرگ حبرکت دسته های زنجیرشده ی محکومان همچنین با رویارویی ها و مبارزه هایی که غرششان را [به گوش] می رساند پیوند داشت؛ این نمایش برای آن ها یک مفر نمادین بود: سپاو بی نظمی و هرج و مرج که گرچه از قانون شکست خورده است، اما نوید بازگشت می دهد؛ آن چه خشونتِ نظم بیرون رانده بود در بازگشت اش، بلوا و هرج و مرجی آزادی بخش را همراه خواهد آورد. «از دیدنِ بازگشت اش، بلوا و هرج و مرجی آزادی بخش را همراه خواهد آورد. «از دیدنِ این همواره تعذیب ها را در برگرفته بود، در حرکت دسته های زنجیرشدگان به تهدیده ایی صریح طنین می داد. در نتیجه، سلطنت ژوئیه به همان دلایلی که در سده ی هجده م لغو تعذیب را اقتضا می کرد \_ البته [دلایلی] مبرم تر و فوری تر \_ تصمیم سده ی حرکت دسته های زنجیرشده ی محکومان گرفت: «چنین رفتاری با انسان ها در به حذف حرکت دسته های زنجیرشده ی محکومان گرفت: «چنین رفتاری با انسان ها در به حذف حرکت دسته های زنجیرشده ی محکومان گرفت: «چنین رفتاری با انسان ها در به حذف حرکت دسته های زنجیرشده ی محکومان گرفت: «چنین رفتاری با انسان ها در به حذف حرکت دسته های زنجیرشده ی محکومان گرفت: «چنین رفتاری با انسان ها در

<sup>→</sup> روی آهنگ [سرود ملی] مارسینِ خوانده می شد. در این آواز، سرود جنگ میهن پرستانه آشکارا به سرود جنگ اجتماعی بدل می شود: «این مردم اَبله که به تیره روزی دشنام می دهند از ما چه می خواهند؟ آنان با خیالی آموده ما را می نگرند. جلادان ما آنان را نمی ترسانند.»

۱. طبقه ای از نویسندگان وجود دارد که «می کوشند توصیفِ تبهکارانِ برخوردار از مهارتهای شگفت انگیز را با ستایشِ جرم در آمیزند: به آنان نقشهای اصلی دهند، و مأموران دولت را در معرض شوخیها و استهزاه ها و تمسخرهای آنان که چندان هم در لفافه نیست قرار دهند. هر کس که نمایشِ مسافرخانه ی دامنه های رو به خورشید یا رویر ماکیر [L'Auberge des Adrets] یا کس که نمایشِ مسافرخانه ی درمنه های رو به خورشید یا رویر ماکیر [Robert Macaire] را که در میان مردم مشهور است دیده باشد، به راحتی درستیِ گفته های مرا تأیید می کند. این پیروزی و پرستش ِ گستاخی و جرم است. مردمان درستکار و نیروی دولتی از ابتدا تا انتها [ی این نمایش] به سخره گرفته شده اند»

<sup>(</sup>H. A. Fregier, Les Classes dangereuses, 1840, II, p. 187-188).

خلق و خوی ما نیست؛ باید از نمایشی تا به این اندازه کریه در شهرهایی که کاروان [محکومان] از آنها میگذرد اجتناب کرد، نمایشی که بهعلاوه هیچگونه آموزشی برای مردم ندارد.» الله پس کنار گذاشتن این آیینهای عمومی ضرورت یافت؛ و ضروری شد که انتقال محکومان دستخوش همان جهشی شودکه خود مجازاتها از سرگذارندند؛ و نیز ضروری شد که انتقال محکومان در فضایی از ملاحظه کاری اجرایی انجام گیرد. اما آنچه در ژوئن سال ۱۸۳۷ بهمنزلهی جایگزینی برای حرکت دستههای زنجیرشدهی محکومان پذیرفته شد صرفاً ارابهای سرپوشیده که زمانی از آن صحبت شده بود نبود، بلکه ارابهای بود که با دقت تمام ساخته شده بود. ارابهای که مثل یک زندانِ چرخدار متحرک طراحی شده بود. یک معادلِ متحرّکِ سراسربین. راهرویی مرکزی در سرتاسر طول ارابه آن را به دو نیمه تقسیم میکرد؛ در هر طرف شش سلول وجود داشت که در آنها زندانیان به طرف راهرو می نشستند. پای زنـدانـیان از حلقه هایی عبور داده می شد که از داخل با پشم آستر شده و با زنجیری بـ طـول تقریبی نیممتر به یکدیگر وصل شده بودند؛ رانهای زندانیان در زانوبندهایی فلزی قرار داده می شد. محکومان روی «چیزی قیف مانند از جنس روی و چوبِ بلوط که روی جاده عمومی خالی می شد» می نشستند. سلؤل هیچ پنجرهای به بیرون نداشت؛ و از داخل با ورقهای آهنی آستر شده بود؛ فقط یک دریچهی هواخوری که آنهم یک ورقهی آهنی منفذدار بود امکانِ «جریان مناسب هوا» را مسیداد. در هـر سلول به طرف راهرو یک دریچهی دو قسمتی داشت: یکی برای غذا دادن، و دیگری از جنس توری سیمی برای مراقبت. «دهانه و راستای اریب دریچهها به گونهای تنظیم شدهاست که نگهبانان بتوانند پیوسته زندانیان را زیر نظر داشته باشند و کوچک ترین حرف آنان را بشنوند، بی آن که زندانیان بتوانند یکدیگر را ببینند یا صدای یکدیگر را بشنوند.» بدین ترتیب، «یک ارابهی واحد می تواند بدون کوچک ترین مشکلی، یک محکوم به اَعمال شاقه و یک متهم ساده، زندانیان مرد و زنـدانـیان زن، کـودک و بزرگسال را در یک زمان حمل کند. طول مسیر هر قدر هم که باشد آنان به مقصدشان رسانیده میشوند بی آنکه توانسته باشند یکدیگر را ببینند یا با یکدیگر حرف بزنند». و سرانجام مراقبت پیوستهی دو نگهبانِ مسلح به یک چماق کو چک از جنس

۱. گازت ده تریبونو، ۱۹ ژوئیه ۱۸۳۶.

چوب بلوط «با میخهایی کلفت از جنس الماس کُند شده» امکان می داد که نظام کاملی از تنبیه های همخوان با مقررات داخلی ارابه اجرا شود: برنامه ی غذایی نان و آب، [استفاده از] شست بند، محرومیت از بالش برای خواب، زنجیر کردن دو بازو. «هرگونه کتاب خوانی به جز خواندن کتاب های اخلاقی ممنوع است.»

اگر حتا این ارابه مزیتی جز ملایمت و سرعتاش نداشت، باز هم «مایهی افتخار ذوق و سلیقهی مبتکرش بود»؛ اما شایستگی این ارابه آن بود که حقیقتاً یک ارابهی ندامتگاهی بود. این ارابه با جلوهی بیرونیاش از یک کمال کاملاً بنتامی برخوردار بود: «در عبور سریع این زندانِ چرخدار متحرک که بر کناره های ساکت و تیرهاش صرفاً اين كلمه ها ثبت شده است: انتقال محكومان أعمال شاقه، چيزي مرموز و شوم وجود دارد که بنتام از اجرای حکمهای کیفری طلب میکند، چیزی که بر ذهن تماشاگران تأثیری سودمندتر و پایدارتر از دیدنِ آن مسافرانِ کلبیمنش و شادمان باقی میگذارد.» این ارابه اثرهایی درونی نیز داشت؛ در همان مدت چند روز انتقال (که طی آن زندانیان حتا یک لحظه هم بدون غل و زنجیر نبودند) پیشاپیش در حکم یک دستگاه اصلاحگر عمل میکرد. زندانیان به طرز شگفت آوری آرام و معقول از این ارابه بیرون می آمدند: «از جنبهی اخلاقی، این انتقال که صرفاً هفتاد و دو ساعت به درازا میکشد تعذیبی خوفناک است که بهنظر میرسد اثر آن تا مدتهای مدید در زندانی باقی میماند.» خود محکومان اَعمال شاقه این نکته را تصدیق میکردند: «در ارابهی سلول دار هنگامی که خواب نیستی کاری نمی توانی بکنی جز این که فکر کنی. به نظرم میرسد که از رهگذر این فکر کردنِ اجباری، از آنچه کردهام احساس تأسف و پشیمانی میکنم. می ترسم که با گذشت زمان اصلاح شوم و این برخلاف میل من است.»<sup>۲</sup> ارابهی سراسربین تاریخ کوتاهی دارد. با این حال، شیوهی جایگزین شدن ارابه بهجای حرکت دستههای زنجیرشدهی محکومان و دلیلهای این جایگزینی خلاصهای است از تمامی فرایندی که از رهگذر آن و در مدت هشتاد سال، بازداشت

۱. گازت ده تریبونو، ۱۵ ژوئن ۱۸۳۷.

۲. گازت ده تریبونو، ۲۳ ژوشیه ۱۸۳۷. گازت ده تریبونو در ۹ اوت گزارش میکند که ارابه در نزدیکی های گُنگان واژگون شد و زندانیان به جای شورش، «به نگهبانانشان در راهاندازی دوبارهی وسیلهی نقلیهی مشترکشان یاری کردند». با این حال همین روزنامه در ۳۰ اکتبر از یک فرار در وَلانْس خبر می دهد.

کیفری به منزله ی تکنیکی سنجیده برای اصلاح فردها جایگزینِ تعذیبها شد. ارابه ی سلول دار یک دستگاه اصلاح بود. آنچه جایگزین تعذیبها شد محبوس کردنِ دسته جمعی نبود بلکه یک سازوکار انضباطیِ به دقت مفصل بندی شده بود. [یا] دست کم از لحاظ نظری چنین بود.

\*

زیرا زندان بی درنگ در واقعیت و اثرهای آشکارش، در حکم شکست بنرگ عدالت کیفری افشا شد. تاریخ زندان به گونهای کاملاً شگفتانگیز، از ترتیبی زمانی با توالی های معقولانه پیروی نکرد: یعنی به این ترتیب که نخست کیفرمندی بازداشت استقرار بابد، سپس شکست این کیفرمندی ثبت شود، بعد به تدریج طرحهایی اصلاحی سربرآورد که به تعریف کموبیش منسجم تکنیکهای ندامتگاهی بینجامد، سپس این طرح به کار بسته شود، و سرانجام موفقیتها یا شکست آن تصدیق شود. در واقع، این عنصرها در یکدیگر تداخل داشتند یا در هر حال، شکل دیگری از توزیع آنها وجود داشت. و درست همانگونه که طرح یک تکنیک اصلاحگر اصل بازداشت تنبیهی را همراهی کرد، انتقاد از زندان و روشهای آن خیلی زود، یعنی در همان سالهای ۱۸۲۰ تا ۱۸۴۵ ظاهر شد؛ به علاوه، این انتقاد در شماری از فرمول بندی های منجمد شد، فرمول بندی هایی که به استثنای آمار و رقمها مامروز هم تقریباً بدون هیچ تغییر تکرار می شود.

\_ زندانها نرخ مجرمیت را پایین نمی آورند؛ می توان زندانها را و سعت داد، بر شمارشان افزود یا تغییرشان داد، اما کمیت جرمها و مجرمان ثابت باقی می ماند، یا حتا بدتر از این، افزایش می یابد: «برآورد می شود که در فرانسه، نزدیک به ۱۰۸ هزار نفر آشکارا با جامعه خصومت و دشمنی دارند. و سیله های موجود برای مجازات عبارت اند از قاپوق، غل و زنجیر، سه زندان اَعمال شاقه، ۱۹ زندان مرکزی، ۸۶ زندان قضایی، ۲۳۶۲ بازداشتگاه، ۲۰۸۰ زندان ناحیه ای، ۲۲۳۸ سلول در پاسگاه های ژاندارمری. اما به رغم تمامی این ها، شرارت همچنان جسورانه به کار خود ادامه می دهد. شمار جرم ها کاهش نمی یابد. شمار تکرار جرم به جای کاهش، افزایش می یابد. "

۱. لا فراترنیته، شمارهی ۱۰، فوریه ۱۸۴۲.

\_ بازداشت موجب تکرار جرم می شود؛ کسانی که زندان را ترک می کنند بیشتر از گذشته امکان بازگشت به آنجا را دارند؛ نسبت قابل ملاحظهای از محکومان زندانیان سابقاند؛ ۳۸ درصد از کسانی که از زندانهای مرکزی بیرون می آیند و ۳۳ درصد از محكومان به اَعمال شاقه دوباره محكوميت مي يابند ١؛ از سال ١٨٢٨ تا ١٨٣٤، از حدود ۳۵ هزار نفر محکوم جنایی، تقریباً ۷۴۰۰ نفر دوباره مرتکب جرم شده بودند (به عبارتی ۱ نفر از ۴/۷ محکوم جنایی)؛ از بیش از ۲۰۰ هزار نفر محکوم جنحه تقريباً ٣۵ هزار نفر دوباره مرتكب جرم شده بودند (١ نفر از هر ۶ نفر محكوم)؛ و روی همرفته، یک نفر سابقه دار از هر ۵/۸ محکوم ۲؛ در سال ۱۸۳۱، از میانِ ۲۱۷۴ نفر محکوم به دلیل تکرار جرم ۳۵۰ نفرشان از زندان محکومان به اَعمال شاقه آزاد شده بودند، ۱۶۸۲ نفر از زندانهای مرکزی و ۱۴۲ نفر از دارالتأدیبهای تابع نظام زندانهای مرکزی. ۳ و این ارزیابی در سرتاسر دوران سلطنت ژوئیه بیش از پیش شدیدتو شد: در سال ۱۸۳۵، از میان ۷۲۲۳ محکوم جنایی ۱۴۸۶ نفر سابقه دار بودند؛ در سال ۱۸۳۹، از میان ۷۸۵۸ محکوم جنایی ۱۷۴۹ نفر سابقه دار بودند؛ و در سال ۱۸۴۴، از میان ۷۱۹۵ محکوم جنایی ۱۸۲۱ نفر سابقهدار بودند. از ۹۸۰ نفر زندانی [مستعمرهی ندامتگاهی] لُس ۵۷۰ نفر و از ۱۰۸۸ نفر زندانی در ملَن ۷۴۵ نفر سابقه دار بودند. ۴ در نتیجه، زندان به جای آزاد کردنِ فردهای اصلاح شده، بره کارانِ خطرناک را در میان مردم می پراکند: «هر سال ۷۰۰۰ نفر به جامعه بازگردانده می شوند،... اینان ۷۰۰۰ سرچشمه ی جرم یا فسادند که در سراسر پیکر اجتماع پراکنده می شوند. و هنگامی که به این نکته می اندیشیم که این جمعیت پیوسته روبه افزایش است و در پیرامون ما زندگی می کند و جنب و جوش دارد و آماده است که به تمامی فرصتهای بی نظمی چنگ اندازد و از تمامی بحرانهای جامعه برای آزمودن

۱. این آمار را ژ. دو لا روشفوکو در جریان بحث درباره ی اصلاح قانون کیفری در دوم دسامبر ۱۸۳۱ نقل کرد.

Archives parlementaires, t. XXII, p. 209-210.

<sup>2.</sup> E. Ducpétiaux, De la réforme pénitentiaire, 1837, t. III, p. 276 et suiv.

<sup>3.</sup> E. Ducpétiaux, ibid.

<sup>4.</sup> G. Ferrus, Des prisonniers, 1850, p. 363-367.

نیروهایش بهره گیرد، آنگاه آیا می توان در برابر چنین نمایشی خونسرد و آرام بود؟» ۱ \_ زندان نمی تواند بزهکار تولید نکند. زندان با آن نوع زندگی یی که به زندانیان تحمیل میکند بزهکار تولید میکند: چه زندانیان در سلولهای مجزا قرار داده شوند و چه به کاری بیفایده گمارده شوند که برای آن مورد استفادهی شغلی نخواهند یافت، در هر حال این «در نظر نگرفتن انسان در جامعه است؛ این خلق یک زندگی خلافِ طبیعت، بی فایده و خطرناک است»؛ درست است که زندان باید زندانیان را تربيت كند اما آيا معقولانه است كه هدف يك نظام تربيتِ انسان، عمل كردن خلاف خواست و اراده ی طبیعت باشد؟ ۲ همچنین زندان با تحمیل الزامهایی خشن به زندانیان بزهکار تولید میکند؛ زندان برای اجرای قوانین و آموزش احترام به قوانین در نظر گرفته شده است؛ اما تمامی عملکرد آن بر وجه سوء استفاده از قدرت جریان دارد. خودسرانگی دستگاه اداری: «بیعدالتی یی که زندانی احساس میکند یکی از علتهایی است که می توانند شخصیت او را بسیار سرکش سازند. هنگامی که او خود را اینچنین در معرض رنجهایی میبیند که قانون نه دستور آنها را داده و نه حتا آنها را پیشبینی کرده است، بالطبع نسبت به هر آنچه او را احاطه کرده است خشمگین می شود؛ او همهی عاملان قدرت را جلاد می بیند؛ او دیگر خود را مجرم نمی داند؛ و خودِ عدالت را متهم می کند. ۳ فساد، ترس و ناتوانی نگهبانان: « • • • ۱ تا ١٥٠٠ محكوم تحت مراقبت ٣٠ تا ٢٠ مراقب زندگي ميكنند، مراقباني كه فقط با تکیه بر خبرچینی یعنی با تکیه بر فسادی که خودشان مشغول پاشیدن بذر آناند نوعی امنیت را برقرار میکنند. این مراقبان چه کسانی هستند؟ سربازان منقضی خدمت، آدمهایی فاقد آموزش و فاقد آگاهی از وظیفهشان که به صِرف حرفه و شغل خود، از تبهکاران نگهبانی میکنند. ۴ استثمار و بهره کشی از طریق کار کیفری که در چنین شرایطی نمی تواند هیچ و یژگی تربیتی یی داشته باشد: «علیه تجارت سیاهان سخن سرایی میکنند. اما آیا زندانیان نیز همانند سیاهان، بهدست رئیسان فروخته

<sup>1.</sup> E. de Beaumont et A. de Tocqueville, Note sur le système pénitentiaire, 1831, p. 22-23.

<sup>2.</sup> Ch. Lucas, De la réforme des prisons, I, 1836, p. 127 et 130.

<sup>3.</sup> F. Bigot Préamence, Rapport au conseil général de la société des prisons, 1819. ۱۸۴۲ فراتیر نبته، مارس ۱۸۴۲.

نمی شوند و از سوی کارخانه داران خریداری نمی شوند... آیا زندانیان این چنین درس درستکاری می بینند؟ آیا چنین نمونه هایی از استثمار زشت و کریه آنان را بیشتر غیر اخلاقی و سرخورده نمی کند؟ «۱

\_ زندان سازمان دهی طبقهای از بزهکاران را امکان پذیر میکند، یا به عبارت بهتر، تسهیل میکند، طبقهای همبسته با یکدیگر، پایگان مند و آماده برای هرگونه همدستی های آینده: «جامعه تجمع های بیش از ۲۰ نفر را قدغن می کند... و آنگاه خودش تجمعهایی ۲۰۰، ۵۰۰ و ۱۲۰۰ نفری از محکومان را در زندانهای مرکزی که مختص آنان ساخته شدهاست شکل می دهد، و برای رفاه هرچه بیشتر آنان، این زندانها را به کارگاهها، محوطهها، خوابگاهها و سالنهای عمومی غذاخوری تقسیم می کند... و این زندان ها را در سرتاسر خاک فرانسه تکثیر می کند به طوری که هر جا که یک زندان باشد یک تجمع هم هست... یعنی به همان تعداد باشگاههای ضد-اجتماعی وجود دارد.» ۲ و در همین باشگاهها است که بزهکار جوانی که نخستین محکومیتاش را در آنها میگذراند آموزش می بیند: «نخستین میلی که در او زاده می شود این است که از کارکشته ها یادبگیرد چگونه از چنگ سختگیری های قانون بگریزد؛ نخستین درسی که می گیرد برگرفته از این منطق سفت و سختِ دزدان است که جامعه را دشمن خود بدانند؛ نخستین درس اخلاقی خبرچینی است، چه در زندانهای ما جاسوسی مایهی افتخار است؛ نخستین هوسی که در او برانگیخته می شود طبیعت جوان او را می ترساند، ترسی برخاسته از آن چیزهای هیولاواری که زادهی سلولهای انفرادی تاریکاند و قلم از برشمردنشان سرباز می زند... از این پس او دیگر با هر آنچه او را به جامعه پیوند میداده است گسسته میشود.» ۳ فوشه از «پادگانهای جرم» سخن میگفت.

۱. این نوشته را کارگری به نشریه ی لاتلیه (اکتبر ۱۸۴۲، سال سوم، شماره ی ۳) فرستاد. این کارگر به جرم پیوستن به اثتلاف کارگری زندانی شده بود. او توانست این اعتراض را در دورانی بیان کند که همین نشریه مبارزهای را علیه رقابت بر سر کار کیفری به راه انداخته بود. در همین شماره، نامه ی کارگر دیگری در همین مورد به چشم می خورد. همچنین نگاه کنید به لا فراترنیته، مارس ۱۸۴۲، سال اول، شماره ی ۰۵.

<sup>2.</sup> L. Moreau-Christophe, De la moralité et de la folie dans le régime pénitentiaire, 1839, p. 7.

<sup>3.</sup> L'Almanch populaire de la France, 1839, signé D., p. 49-56.

\_ شرایط ایجاد شده برای زندانیان آزاد شده آنان را بهناگزیر به تکرار جرم وامى دارد: زيرا زندانيان آزاد شده تحت مراقبت پليس اند؛ زيرا يا اقامتگاه مشخصى برای شان تعیین می شود یا نفی بلد می شوند؛ زیرا آنان «با گذرنامهای از زندان آزاد می شوند که گویای محکومیتی است که متحمل شدهاند و می بایست هرجاکه می روند آن را ارائه دهند». انفی بلد، عدم امکان یافتن کار و ولگردی رایج ترین عاملهای تکرار جرماند. گازت ده تریبونو و نیز روزنامههای کارگری بهطور مرتب مصداقهایی از آن را نقل می کردند، مانند آن کارگری که به جرم دزدی محکوم شده و [پس از آزادی] در روثان تحت مراقبت بود. او دوباره به جرم دزدی دستگیر شد و هیچ وکیلی دفاع از او را نپذیرفت؛ در نتیجه او خود در برابر دادگاه سخن گفت، داستان زندگیاش را بازگو کرد و توضیح داد که چگونه به هنگام خروج از زندان و اقامت اجباری در روثان، نتوانسته بود در حرفهی خود یعنی مطّلاکاری شغلی پیدا كند، زيرا سابقه دار بودناش موجب مي شدكه از همه جا رانده شود؛ يليس به او اجازه نداده بود در جای دیگری کار پیداکند؛ او در روئان زنجیرشده بود تا در آنجا از گرسنگی و فقر ناشی از این مراقبت وحشتناک بمیرد. از شهرداری تقاضای کار میکند و در مقابل چهارده سو\* در روز، به مدت هشت روز درگورستانها مشغول کار می شود، او می گوید: «من جوانام و پُراشتها و روزی دو لیور \*\* نان می خوردم که هر ليؤر آن ۵ سو قيمت دارد؛ حال با اين چهارده سو چگونه مي توانستم غذا بخورم و به نظافتام برسم و در جایی سکناکنم؟ ناامید شدم، من میخواستم دوباره آدم درستکاری باشم؛ اما مراقبت دوباره مرا در تیرهروزی فرو برد. از همه چیز متنفر شدم؛ همان موقع بود كه با لومِثْر آشنا شدم، او هم بدبخت بود؛ بايد زندگي میکردیم و فکر پلید دزدی دوباره به سراغمان آمد. $^{\mathsf{Y}}$ 

ــ سرانجام اینکه زندان با به فقر و فلاکت انداختن خانوادهی زندانی، بـهطور

<sup>1.</sup> F. de Barbé Marbois, Rapport sur l'état des prisons du Calvados, de l'Eure, la Manche et la Seine-Inférieure, 1823, p. 17.

<sup>\*</sup> sou سکهی قدیمی فرانسه معدل  $\frac{1}{2}$  فرانک. ـ م.

<sup>##</sup> livre: واحد وزن. ـ م.

۲. گازت ده تریبونو، ۳ دسامبر ۱۸۲۹. در همین راستا نگاه کنید به گازت ده تریبونو، ۱۹ ژوئیه ۱۸۳۰؛ لاروش پوپولو، اوت ۱۸۴۰؛ لا فراترنیته، ژوئیه اوت ۱۸۴۷.

غیرمستقیم بزهکار تولید میکند: «همان حکمی که رئیس خانواده را به زندان میاندازد، هر روز مادر را به فقر و تنگدستی، کودکان را به بیکسی و بیسرپرستی و کل خانواده را به آوارگی و گدایی میکشاند. و چنین است که جرم ریشه میدواند.» اید یادآور شد که این انتقاد یکنواخت از زندان پیوسته در دو راستا انجام گرفته است: یکی اینکه زندان به واقع اصلاحگر نبود و تکنیکِ ندامتگاهی در زندان همچنان ابتدایی مانده بود؛ و دیگری اینکه اگر بنا باشد زندان اصلاحگر باشد نیروی تنبیهیاش را از دست می دهد آ، و تکنیکِ راستین ندامتگاهی سختگیری است آ، و زندان یک اشتباه دوگانهی اقتصادی است: به طور مستقیم به دلیل هزینهی درونی سازمان آن و به طور غیرمستقیم به دلیل هزینهی برونی سازمان آن و به طور غیرمستقیم به دلیل هزینهی برهکاری یی که جلوگیری و مجازات نمی کند. ۴ اما پاسخ به این انتقادها پاسخی بدون تغییر و یکسان بوده است: تداوم

<sup>1.</sup> Charles Lucas, De la réforme des prisons, II, 1838, p. 64.

۲. این مبارزه پیش از مقررات جدید زندانهای مرکزی در سالِ ۱۸۳۹ و پس از آن بسیار شدید بود. این مقرراتِ جدیدِ سختگیرانه (سکوت، حذف شراب و تنباکو، کاهش جیرهی غذایی) شورشهایی را در پی داشت. [روزنامهی] لومونیتور در تاریخ ۱۸۴۰ چنین مینویسد: «شرمآور بود که ببینیم زندانیان شکمهای شان را از شراب و گوشت و گوشتِ شکاری و انواع شیرینی ها پُر کنند و زندان را مهمانخانهی راحتی به شمار آورند که در آنجا به تمامی آسایش هایی که اغلب آزادی در اختیار شان نمی گذاشت دست یابند.»

۳. در سال ۱۸۲۶، بسیاری از شوراهای ایالتی درخواست کردند که تبعید جایگزینِ زندانی کردن ثابت و بی ثمر شود. در سال ۱۸۴۲، شورای ایالتی اُت آلپ درخواست کرد که زندانها به «کفاره گاههایی راستین» بدل شوند؛ شورای ایالتی دُرُوم، اُر اِ الوار، نی یِوْر، رُن و سِن اِ اُواز نیز در همین راستا درخواست هایی ارائه کردند.

۴. براساس تحقیقی که در سال ۱۸۳۹ در میانِ مدیران زندانهای مرکزی انجام گرفت. مدیر زندان مرکزی آنبون میگوید: «رفاه بیش از اندازه در زندانها احتمالاً سهم بسیاری در افزایش وحشیناک شیمار تکرار جرم دارد.» مدیر ایش میگوید: «نظام کنونی به اندازه ی کافی سختگیرانه نیست و اگر یک چیز قطعی باشد این است که زندان برای بسیاری از زندانیان جذابیتهایی دارد و آنان در زندان لذتهای فاسدی را می یابند که کاملاً مطابق میل شان است.» مدیر زندان مرکزی لیموژ میگوید: «نظام کنونی زندانهای مرکزی به هیچرو بازدارنده و مجازاتگر نیست، زندانهایی که برای محکومان سابقه دار در واقع چیزی جز شبانه روزی هایی تمام و کمال نیستند.» (نگاه کنید به:

اصول تغییرناپذیرِ تکنیکِ ندامتگاهی. از یک سده و نیم پیش بدین سو، زندان همواره به منزله ی چاره و درمانِ خودش ارائه شده است؛ و فعال سازیِ مجدد تکنیکهای ندامتگاهی به منزله ی تنها راه جبران و علاج شکست دائمیِ این تکنیکها؛ و اجرا و تحقق طرح اصلاحی به منزله ی تنها روش برای غلبه بر ناممکن بودنِ اجرای آن.

داده ی زیر می تواند در این مورد قانع کننده باشد: شورشهای زندانیان در همین هفته های اخیر به این امر نسبت داده شد که اصلاحات تبیین شده در سال ۱۹۴۵ هرگز به واقع اجرا نشده است؛ و در نتیجه می بایست اصول بنیادین آن را از سرگرفت. اما این اصول که هنوز هم از آنها انتظارِ نتیجه ها و اثرهایی بسیار شگفت انگیز می رود آشنا و شناخته شده است: این اصول از همان ۱۵۰ سال پیش، هفت قاعده ی کلی و فراگیر را برای «وضعیت ندامتگاهی» خوب ارائه دادند.

۱. کارکرد اصلی بازداشت کیفری می بایست تغییر رفتار فرد بیاشد: «اصلاح محکوم به منزله ی هدف اصلی کیفر اصل مقدسی است که به تازگی در عرصه ی علم و به ویژه در عرصه ی قانونگذاری رسماً ظهور یافته است» (کنگره ی ندامتگاهی بروکسِل، ۱۸۴۷). و کمیسیونِ اَمُور در ماه مه ۱۹۴۵ همین مضمون را بی کم و کاست تکرار می کند: «هدف اصلی کیفرِ محرومیت از آزادی اصلاح و توان بخشی اجتماعی محکوم است.» اصل اصلاح کردن.

۲. زندانیان باید از یکدیگر جدا باشند یا دست کم برمبنای سنگینی کیفری جرمشان و نیز به ویژه برمبنای سن و استعداهای شان و تکنیکهای اصلاحی یی که قرار است در مورد آنها به کار بسته شود و مرحله های تغییر و دگرگونی شان تقسیم شوند. «در استفاده از راه ها و وسیله های اصلاحی باید تفاوت های آشکار جسمی و اخلاقی را درنظر گرفت، تفاوت های موجود در ساختار [جسمی و روانی] محکومان، درجه ی انحراف شان و فرصت های نابرابری که برای اصلاح شدن ارائه می کنند» (فوریه ۱۸۵۵). و در سال ۱۹۴۵: «جنسیت و شخصیت و درجه ی انحراف

L. Moreau-Christophe, Polémiques pénitentiaires, 1840, p. 86.)

این گفته ها را مقایسه کنید با گفته های مسئولان سندیکاهای ادارهی ندامتگاهی در ژوئیه ۱۹۷۴ در مورد اثرهای آزادسازی در زندان.

<sup>#</sup> در سالهای میان ۱۹۷۲ تا ۱۹۷۴، شورشهایی در زندانهای فرانسه در اعتراض به شرایط بد زندانها صورت گرفت. مترجم انگلیسی.

بزهکار پایهی توزیع محکومان به کیفرِ کمتر از یک سال در مؤسسه های ندامتگاهی است.» اصل طبقه بندی.

۳. اجرای کیفرها باید بسته به فردیتِ زندانیان، نتیجههای بهدست آمده و پیشرفتها یا پَسرفتها تغییر کند. «از آنجا که هدف اصلیِ کیفر اصلاحِ مجرم است مطلوب آن است که وقتی اصلاحِ اخلاقیِ محکوم بهقدر کفایت تأیید شد آزاد شود» (شارل لوکاس، ۱۸۳۶). و در ۱۹۴۵: «بهمنظور سازگار کردنِ مداوای زندانی با رفتار و درجهی اصلاح او... یک نظام تدریجی و گام به گام به کار بسته می شود. این نظام از سلول انفرادی تا نیمه آزادی پیش می رود... امتیاز آزادیِ مشروط تمامی کیفرهای زمان دار را شامل می شود.» اصل تنظیم کیفرها.

۴. کار باید یکی از عنصرهای اصلی تغییر و اجتماعی کردن گام به گام زندانیان باشد. کار کیفری «نباید به منزلهی مکمل یا به عبارتی تشدید کیفر درنظر گرفته شود بلکه باید به منزلهی تخفیفی درنظر گرفته شود که محروم کردن [زندانی] از آن دیگر امکان پذیر نباشد». کار باید به زندانی امکان دهد که حرفهای را فرا بگیرد یا به حرفهای مشغول شود و نیز منبع درآمدی را برای او و خانواده اش تأمین کند (دو گیسیو، ۱۸۵۷). و در ۱۹۴۵: «هر محکوم عادی ملزم به کار کردن است... هیچ زندانی یی را نمی توان به بیکار ماندن ملزم کرد.» اصل کار به منزلهی اجبار و به منزلهی حق.

۵. آموزش زندانی از سوی مقامهای مسئول هم یک دوراندیشی ضروری به نفع جامعه است و هم یک تکلیف در برابر زندانی. «آموزش به تنهایی می تواند به منزلهی ابزار ندامتگاهی به کار گرفته شود. مسئلهی زندانی کردن ندامتگاهی مسئلهی آموزش است» (شارل لوکاس، ۱۸۳۸). و در ۱۹۴۵: «درمانِ تحمیل شده بر زندانی به دور از هرگونه درهم آمیزیِ فسادانگیز... می بایست اساساً در جهتِ آموزش عمومی و حرفهای او و اصلاحاش باشد.» اصل آموزش ندامتگاهی.

۶. نظام زندان می بایست دست کم تا اندازه ای ، تحت کنترل و مسئولیتِ کارکنانی متخصص باشد که از توانایی های اخلاقی و تکنیکی لازم برای نظارت بر آموزش صحیحِ افراد برخوردارند. فِروس در سال ۱۸۵۰ در مورد پزشک زندان چنین می گوید: «همکاری او با تمامی شکلهای زندانی کردن مفید است... هیچ کس نمی تواند صمیمانه تر از یک پزشک اعتماد زندانیان را جلب کند، از شخصیت آنان

شناخت بهتری به دست آورد و تأثیری عمیق تر بر احساسات آنان برجا گذارد، چه پزشک با تسکین دردها و بیماری های جسمی شان و بهره گیری از این راهِ تسلط و نفوذ، آنان را وامی دارد که به حرف های جدی و سخت یا دلگرمی های مفید [او] گوش فرا دهند. و در ۱۹۴۵: «در تمامی مؤسسه های ندامتگاهی، یک اداره ی اجتماعی و پزشکی دروان شناختی فعالیت می کند. و اصل کنترل تکنیکی بازداشت.

۷. زندانی کردن باید تا زمان توان بخشی و بازسازگاریِ قطعیِ زندانیِ پیشین، با تدبیرهای کنترل و کمکرسانی دنبال شود. نه تنها باید زندانی را پس از ترک زندان تحت مراقبت قرار داد، «بلکه باید به او کمک و یاری رساند» (بوله و بانگو در مجلس پاریس). و در ۱۹۴۵: «به منظور تسهیلِ توان بخشی زندانیان، در طول کیفر و پس از آن به آنان یاری و مساعدت می شود.» اصل نهادهای کمکی.

از یک سده تا سده ی بعد، همان پیشنهادهای بنیادین کلمه به کلمه تکرار می شوند. و هر بار این پیشنهادها همچون یک ضابطه بندی سرانجام به دست آمده و سرانجام پذیرفته شده ی اصلاحات که تا آن زمان به نتیجه نرسیده است جا زده می شوند. می شد عبارتهایی یکسان یا تقریباً یکسان را از دیگر دورههای «پُربار» اصلاحات وام گرفت: پایان سده ی نوزدهم، و «جنبش دفاع اجتماعی»؛ یا همین سالهای اخیر، با شورشهای زندانیان.

پس نباید زندان و «شکست» آن و اصلاحات کم و بیش مکرر آن را به منزله ی سه زمان متوالی در نظر گرفت. بلکه بیشتر باید آنها را در حکم یک نظام همزمان در نظر گرفت که از لحاظ تاریخی، بر محرومیت قضایی از آزادی سوار شد؛ یک نظام چهار عنصری شاملِ: «افزوده»ی انضباطی زندان (عنصر ابرقدرت)؛ تولید یک ابژکتیویته، تولید یک تکنیک و تولید یک «عقلانیت» [«راسیونالیته»] ندامتگاهی (عنصر دانش همپیوسته)؛ تداوم واقعی مجرمیت یا حتا تشدیدِ آن، مجرمیتی که زندان می بایست آن را از بین ببرد (عنصر کارایی وارونه)؛ و سرانجام تکرارِ «اصلاحات»ی که بهرغم «آرمانی بودن»اش [«ایدهآلیته»]، با عملکرد انضباطی زندان همساخت است (عنصر زندان با دیوارها و کارکنان و مقررات و خشونتاش بلکه «نظام حبس» système زندان با دیوارها و کارکنان و مقررات و خشونتاش بلکه «نظام حبس» اصلاحگر و پشنهادهای علمی، اثرهای واقعی اجتماعی و او توپیاهای شکستناپذیر، و پیشنهادهای علمی، اثرهای واقعی اجتماعی و او توپیاهای شکستناپذیر، و

برنامههای اصلاح بزهکاران و سازوکارهای تقویتکننده ی بزهکاری را در یک شکل واحدگرد می آورد و به هم پیوند می دهد. پس آیا شکست مفروض [زندان] بخشی از عملکرد زندان نیست؟ آیا نباید این شکست را در میان آن اثرهای قدرتی جای داد که انضباط و تکنولوژی مرتبط با زندانی کردن آنها را در دستگاه عدالت و به طور کلی تر در جامعه وارد کردهاند، اثرهایی که می توان تحت عنوان «نظام حبس» گردشان آورد؟ دلیل این که نهاد ـ زندان [زندان به منزله ی نهاد] مدتهای بسیار مدید و با چنین ثباتی پا برجا مانده و نیز دلیل این که اصل بازداشت کیفری هرگز به طور جدی زیر سؤال نوته است بدون شک آن است که این نظام حبس عمیقاً ریشه دوانیده و کارکردهای مشخصی داشته است. برای تأیید این ثبات و پایداری می توان به یک رویداد تازه اشاره کرد؛ زندان نمونه ای که در سال ۱۹۶۹ در قلوری ـ مِروژیس گشایش یافت، در ستاره ای که در سال ۱۹۶۹ در قلوری ـ مِروژیس گشایش یافت، در ستاره ای که در سال ۱۸۳۶ درخشش خود را به زندان پوتیت ـ روکِت ارزانی کرده ستاره ای که در آن زندانِ نمونه، تجسمی واقعی و شکلی نمادین یافت همان ماشین بود. "آن چه در آن زندانِ نمونه، تجسمی واقعی و شکلی نمادین یافت همان ماشین قدرت است. اما برای ایفای چه نقشی؟

4

اگر بپذیریم که قانون برای تبیینِ جرمها درنظر گرفته شده است و کارکرد دستگاه کیفری کاهش جرمها است و زندان ابزار این بازدارندگی است، آنگاه باید شکست [زندان] را تصدیق کنیم؛ یا به عبارت بهتر \_ زیرا برای تبیینِ این شکست از لحاظ تاریخی، باید بتوان تأثیر کیفرمندیِ بازداشت را بر سطح کلی مجرمیت ارزیابی کرد \_، باید از این بابت تعجب کنیم که از ۱۵۰ سال پیش بدین سو، اعلامِ شکست زندان همواره با حفظ زندان همراه بوده است. تنها جایگرینی که واقعاً برای زندان در نظر گرفته شد تبعید بود که انگلستان در ابتدای سده ی نوزدهم آن را کنار گذاشت و فرانسه در دوران امپراتوری دوم آن را از سرگرفت اما بیشتر به منزله ی شکیلِ شاقِ زندانی کردن در دوردستها.

اما شاید باید مسئله را وارونه کرد و از خود پرسید که شکست زندان به چه کار

<sup>\*</sup> منظور آرایش ستارهای شکل زندان پوتیت روکت است. طرح شمارهی ۲۴ ...م.

می آید؛ و این پدیده های متفاوتی که پیوسته مورد انتقاد قرار میگیرند، یعنی حفظ بزهکاری، برانگیختن به تکرار جرم، تبدیل مجرم اتفاقی به بزهکار حرفهای و سازماندهی یک محفل بستهی بزهکاری، چه فایدهای دارند. شاید باید به دنبال آن بودکه چه چیزی در زیر ظاهر کلبی مسلکانهی نهاد کیفری پنهان است، نهادی که پس از کیفر دادنِ محکومان و آزاد کردنشان، همچنان با مجموعهای کامل از داغکوبیها (مراقبت که در گذشته در قانون پیشبینی شده بود و امروز بهواقع عملی میشود؛ گذرنامههای محکومان به اَعمال شاقه در گذشته، و سجل کیفری در حال حاضر) آنان را دنبال میکند، و نهادی که بدین ترتیب پس از تنبیه فرد در مقام مجرم، او را در مقام «بزهکار» تعقیب میکند؟ آیا نمی توان در آن [نهاد] به جای تناقض، یک نتیجه و پیامد را دید؟ پس باید چنین انگاشت که زندان و بدون شک مجازاتها بهطور کلی برای حذف جرمها درنظر گرفته نشدهاند؛ بلکه بیشتر برای تمایزگذاری جرمها، توزيع آنها و استفاده از آنها درنظر گرفته شدهاند؛ و زندان و مجازاتها آنقدرها هم رام و مطیع کردنِ تخطی کنندگان از قانون را در نظر ندارند؛ بلکه تـمایل دارنـد کـه تخطی از قانون را در یک تاکتیک عمومی به انقیاددرآوردنها [assujettissements] سامان دهند. در این صورت، کیفرمندی یک شیوه ی اداره ی قانون شکنی ها خواهد بود، شیوهی ترسیم محدوده های تساهل و آسانگیری [تولرانس]، شیوهی میدان دادن به گروهی، و شیوهی اِعمال فشار بر گروهی دیگر، شیوهی طردِ بخشی از این گروه، شیوهی فایدهمند کردن بخشی دیگر، شیوهی خنثا کردن آنان [طردشدگان]، و شیوهی بهره بـردن از ایـنان [فـایدهمندشدگان]. مـختصر ایـنکه کـیفرمندی صـرفاً قانون شکنی ها را «ماجازات» نامی کند؛ بالکه کیفرمندی قانون شکنی ها را «تفاوتگذاری» میکند، و «اقتصاد» \* عمومی آنها را تضمین میکند. و اگر از یک عدالت طبقاتي سخن به ميان ميآيد اين صرفاً از آنرو نيست كه خودٍ قانون يا شیوهی اجرای آن در خدمت منافع یک طبقه است، بلکه از آنرواست که کُل ادارهی تفاوتگذارانهی قانون شکنی ها از رهگذر کیفرمندی، بخشی از آن سازوکارهای استیلا است. باید مجازاتهای قانونی را در یک استراتؤی کلی قانونشکنیها جا داد. بدون شک بر این مبنا می توان «شکست» زندان را درک کرد.

<sup># &</sup>quot;économie" که معنای اداره کردن را نیز در خود دارد. -م.

طرح عمومی اصلاحات کیفری در پایان سدهی هجدهم در درونِ مبارزه علیه قانون شُكنيها جا داشت: آن مجموعهي كاملاً متعادلي از تسامحها و اتكاءها و منافع متقابل که در دوران رژیم قدیم [پیش از انقلاب ۱۷۸۹] قانون شکنی های قشرهای مختلف اجتماع را در کنار یکدیگر حفظ کرده بود، برهم خورد. آنگاه او توپیای جامعهای شکل گرفت که به طور فراگیر و عمومی و علنی تنبیهی باشد و در آن، سازوكارهاي كيفري همواره فعالٌ بدون تأخير، بدون ميانجي و بدون ابـهام و تردید عمل کنند؛ و قانونی هم که به دلیل کمالِ محاسبه هایش و نیز به دلیل حک شدن در تصور هر شهروند بهطور مضاعف کمال مطلوب است، تمامی کنشهای غیرقانونی را از همان بدو پیدایش مسدود کند. اما در نقطهی عطف سدهی هجدهم و نوزدهم و عليه مجموعه قوانين جديد، بهناگاه خطر قانونشكني نـوين مـردمي سربرآورد. یا شاید به عبارتی دقیق تر، قانون شکنی های مردمی در ابعاد جدیدی توسعه یافتند: ابعاد جدیدی که رهآورد تمام آن جنبشهایی بودند که از سالهای ۱۷۸۰ تا انقلابهای ۱۸۴۸ با کشمکشهای اجتماعی، مبارزه علیه رژیمهای سیاسی، مقاومت در برابر روند صنعتی کردن، و اثرهای بحرانهای اقتصادی پیوند خورده بود. بهطور کلی، می توان سه فرایند سرشت نما را نشانه یابی کرد. نخست توسعهی بُعد سیاسی قانون شکنی های مردمی؛ و این توسعه به دو شیوه انجام گرفت: کنشهایی که تا آن زمان محلی و به نوعی محدود به خودشان بودند (همچون امتناع از پرداخت مالیاتها، از خدمت نظام وظیفه، از بازپرداخت وامها و از نرخگذاری ها؛ مصادره ی خشونت آمیز آذوقه های احتکاری؛ غیارت مغازه ها و فروش خودسرانهی کالاها به «قیمت عادلانه»؛ رویارویی و درگیری با نمایندگان قدرت) توانستند در دورانِ انقلاب [۱۷۸۹ فرانسه] به مبارزههایی مستقیماً سیاسی منجر شوند، مبارزه هایی که هدفشان نه تنها واداشتن به واگذاری قدرت یا لغو یک تدبير و اقدام تحملناپذير بلكه تغيير حكومت و خودِ ساختار قدرت نـيز بـود. از سموی دیگر، برخی از جنبشهای سیاسی بهروشنی بر شکلهای موجود قانون شکنی تکیه می کردند (همچون بلوای سلطنت طلبان در غرب یا جنوب فرانسه که از مخالفت روستاییان با قوانین جدید در مورد مالکیت و مذهب و خدمت نظام وظیفه بهره گرفتند)؛ این بُعد سیاسی قانون شکنی در مناسبات میان جنبش کارگری و احزاب جمهوری خواه در سدهی نوزدهم، و در گذار از مبارزههای کارگری

(اعتصابها، ائتلافهای ممنوع، تجمعهای غیرقانونی) به انقلاب سیاسی، پیچیده تر و برجسته تر شد. در هر حال، در افق این کنشهای غیرقانونی که با قانونگذاریهای بیش از پیش محدودکننده افزایش می یافتند مبارزههایی کاملاً سیاسی سربرآورد؛ البته تمامی این کنشهای غیرقانونی در اندیشهی سرنگونی احتمالی نبودند و از آن فاصله داشتند؛ اما بخش اعظمی از آنها می توانستند سرمایه ای برای مبارزههای عمومی سیاسی باشند و حتاگاهی به طور مستقیم به این مبارزهها منتهی شوند.

از سوی دیگر، در پس رد کردنِ قانون و مقررات، به سادگی می توان مبارزه علیه کسانی را دید که این قانون یا مقررات را به سود خود وضع کردهاند: این مبارزه دیگر مبارزهای علیه مقاطعه گرانِ مالیات، مأموران مالی، کارگزاران شاه، صاحب منصبان وظيفهنشناس يا وزيران نالايق، [بعني] عليه تمامي عاملان بيعدالتي نبود؛ بلكه عليه خود قانون و عليه عدالتِ مسئولِ اجراى قانون بود، عليه مالكانِ محلى كه از قوانین و حقوق جدید سود می بردند؛ علیه کارفرمایانی که با یکدیگر اتحاد و ائتلاف داشتند اما ائتلافها [ی کارگران] را منع میکردند؛ علیه کارخانهدارانی که ماشین آلات صنعتی را افزایش می دادند، دستمزدها را پایین می آوردند، ساعت کار را زیادتر و مقررات کارخانه ها را روزبه روز سختگیرانه تر می کردند. و علیه نظام نوین مالکیت ارضی \_نظامی که بورژوازی بهرهمند از انقلاب [ ۱۷۸۹ فرانسه] آن را وضع كرد ـ بودكه قانون شكنى روستاييان بهطور تمام وكمال توسعه يافت، قانون شکنی یی که از زمان ترمیدور [ژوئیه ۱۷۹۴] تا حکومت کینسولی [۱۷۹۹] خشن ترین شکل ها را به خود گرفت اما پس از آن ناپدید نشد؛ [و] علیه نظام نوین بهره کشی قانونی از کار بود که قانون شکنی های کارگران در ابتدای سده ی نوزدهم توسعه يافت: از خشن ترين قانون شكنيها همچون شكستن ماشين الات يا پایدارترین قانون شکنی ها همچون تشکیل انجمن ها و جمعیت ها تما روزمره ترین قانون شکنی ها همچون غیبت از کار، دست کشیدن از کار، ولگردی، و دزدی مواد اولیه و تقلب در کمیّت و کیفیّت کار انجام شده. مجموعهی کاملی از قانونشکنی ها در مبارزه هایی جاگرفتند که می دانیم در متن آن ها، با قانون و با طبقه ای که این قانون را تحمیل کرده بود مقابله می شد.

سرانجام گرچه همان طور که دیدیم طی سده ی هجدهم، مجرمیت به سمت شکلهای تخصصی گرایش یافت و بیش از پیش به سوی دزدی حرفهای متمایل شد و تا حدودی به حرفهی حاشیهنشینان منزوی در میان مردمی که با آنان خصومت داشتند، بدل شد، اما در سالهای آخر سدهی همجدهم می توان شاهد شکلگیری دوبارهی برخی پیوندها یا برقراری روابط جدیدی بود؛ برخلاف آنچه معاصران در آن زمان میگفتند، این امر از آنرو نبود که رهبرانِ شورش مردمی مجرمان بودند، بلکه از آنرو بود که شکلهای جدید حقوق، سختگیریهای مقررات، توقعهای دولت یا مالکان یا کارفرمایان، و تکنیکهای فشرده تر مراقبت، زمینههای بزه را افزایش می دادند و بسیاری از افرادی که در شرایطی متفاوت دست به مجرمیت تخصصی نمیزدند، به جانب خلاف قانون سوق داده میشدند؛ قانون شکنی روستاییان در سالهای آخر انقلاب [۱۷۸۹ فرانسه] با افزایش خشونتها، تعدیها، دزدیها، غارتها و تا شکلهای بزرگ «راهزنی سیاسی»، بر بستر قوانین جدید مالکیت و نیز بر بستر سربازگیری یی که مورد مخالفت روستاییان بود، توسعه یافت؛ ولگردی کارگری نیز که اغلب با بزهکاری ناب درهم می آمیخت، بر بستر قانونگذاری یا مقررات بسیار سنگین (مربوط به دفترچهی کار، دستمزدها، ساعت کار و غیبتها) توسعه یافت. بهنظر میرسد مجموعهی کامل کنشهای قانون شکنانه که در طول سده ی هجدهم به سمت تفکیک و جدا شدن از یکدیگر میل کرده بودند، دوباره به یکدیگر پیوند خوردند تا تهدید جدیدی را شکل دهند. باید عمومیت یافتن سه گانهی قانون شکنی های مردمی درگذار از سده ی هجده به سدهی نوزده را (جدا از گسترش کمّی که سؤالبرانگیز [پروبلماتیک] است و باید ارزیابی شود) در یک افق کلی سیاسی جا داد؛ آنها را بهروشنی بر مبارزههای اجتماعی مفصل بندی کرد؛ و میان شکلها و سطوح متفاوت جرمها ارتباط برقرار کرد. بدون شک این فرایندها به مرحلهی توسعهی کامل خود نرسیدند؛ و بهطور قطع در ابتدای سده ی نوزدهم، یک قانون شکنی توده ای سیاسی و در عین حال اجتماعي شكل نگرفت. اما اين فرايندها در شكل آغازين خود و بهرغم پراکندگیشان، آنقدر برجسته بودند که پایهای باشند برای ترس عظیم از تودهی

۱. نگاه کنید به پانویس صفحهی ۹۶ و دنبالهی آن در همین کتاب.

مردم که هم مجرم تلقی می شدند هم آشوبگر، و پایهای باشند برای اسطورهی طبقهی بربر، اخلاق ستیز و قانونگریزی که از زمان امیراتوری تا سلطنت ژوئیه، بارها و بارها در گفتمان قانونگذاران، انسان دوستان یا پژوهشگران زندگی کارگری از آن سخن به میان آمده بود. می توان این فرایندها را در پس مجموعهی کاملی از تصدیقهایی یافت که کاملاً با نظریهی کیفری سدهی هجدهم بیگانه بودند: تصدیق این که جرم توان بالقوهای نیست که علاقه یا هوسها آن را در قلب تمامی انسانها جا داده باشد بلکه عملی است تقریباً منحصر به یک طبقهی معین اجتماعی؛ این که مجرمان که در گذشته در میان تمامی طبقه های اجتماع یافت می شدند اکنون دیگر «تقریباً همگی از ردهی زیرین نظام اجتماعی» ۱ بیرون می آیند؛ ایـنکه «از هـر ۱۰ جانی و قاتل و دزد و اوباش، ۹ نفرشان از همان جایی بیرون آمدهاند که ما قاعده ی اجتماع نامیدهایم» ۲؛ این که جرم فرد را با جامعه بیگانه نمی کند، بلکه خود جرم بیشتر ناشی از آن است که شخص در جامعه همچون یک بیگانه است و به آن «نژاد حرامزاده»ای که تارژه از آن سخن میگفت تعلق دارد، به آن «طبقهای که فقر خوار و ذليل اش كرده و رذالتهايش همچون مانعي شكستناپذير در برابر نيات سخاو تمندانهای قرار دارد که میخواهند با این فقر منارزه کنند»۳؛ اینکه در چنین شرایطی ریاکاری یا سادهلوحی است اگر تصور کنیم قانون بهنام همه و برای همه نوشته شدهاست؛ اینکه سنجیده تر آن است که بپذیریم قانون به نفع عدهای نوشته شدهاست و بر دیگران اِعمال می شود؛ این که قانون از لحاظ نظری همهی شهروندان را ملزم می کند اما در اساس، پُرشمارترین و ناآگاه ترین طبقه ها را مخاطب قرار می دهد؛ این که برخلاف آنچه در مورد قوانین سیاسی یا مدنی تصور می شود اجرای این قوانین در مورد همه یکسان نیست ۴، و این که در دادگاهها، کُل جامعه به قضاوت یکی از اعضایش نمینشیند، بلکه طبقهی اجتماعی متصدی نظم طبقهی دیگر مسبب بی نظمی را مجازات می کند: «سَری به مکانهایی بزنید که در آنها قضاوت

<sup>1.</sup> Ch. Comte, Traité de législation, 183, p. 49.

<sup>2.</sup> H. Lauvergne, Les forçats, 1841, p. 337.

<sup>3.</sup> E. Buré, De la misère des classes laborieuses en Angleterre et en France, 1840, II, p. 391.

<sup>4.</sup> P. Rossi, Traité de droit pénal, 1829, I, p. 32.

میکنند، زندانی میکنند، اعدام میکنند... در همهی این مکانها یک نکته ما را متعجب میکند؛ در همهی این مکانها شما دو طبقهی کاملاً متمایز [از انسانها] را می بینید که یکی همواره در جایگاه اتهام زنندگان و قضّات نشسته است و دیگری بر نیمکت مقصران و متهمان»، و علتِ آن را می توان در این واقعیت یافت که متهمان و مقصران به علت نداشتن استطاعت مالی و فقدان آموزش نمی توانند «در محدوده های درستکاری قانونی باقی بمانند» ۱؛ بدین ترتیب زبانِ قانون که قرار است فراگیر و عمومی باشد، بههمین دلیل، نارسا است؛ و اگر ضروری است که زبان قانون زبانی کارا و مؤثر باشد این زبان باید گفتمان یک طبقه با طبقهی دیگر باشد، طبقهای که نه اندیشههایی یکسان با طبقهی نخست دارد و نه واژگانی بکسان: «اما آیا ما با آن زبانهای فضل فروشانه و تحقيراً ميزمان كه به دليل آداب داني شان، كاملاً مبهماند، مي توانيم به راحتی حرفِ خود را به کسانی بفهمانیم که هرگز گویشی جز گویش زمخت و فقیر و بی قاعده اما زنده و رُک و رَسای بازار و میخانه ها و بازاهای مکاره نشنیده اند... در نگارش قوانین باید از چه زبان و چه روشی استفاده کرد تا بتوان به شیوهای مؤثر بر ذهمن نافرهیختهی کسانی تأثیر گذارد که کمتر می توانند در برابر وسوسه های جرم مقاومت کنند؟» ۲ قانون و عدالت در اعلام عدم تقارنِ طبقاتی ضروری شان درنگ نمی کنند. در این صورت، زندان به رغم «ناکامی» ظاهری اش از هدف خود باز نمی ماند؛ برعکس، زندان به هدف خود دست می یابد، زیرا شکل خاصی از قانون شکنی را از میان شکلهای دیگر آن برمیانگیزد و امکانِ جداسازی و آشکارسازی و سازمان دهی آن را به مثابه حلقهای نسبتاً بسته اما نفوذپذیر فراهم میکند. زندان كمك مىكند كه يك قانونشكني گيرا، مشخص، كاهشناپذير به سطحي معين و بهطور مخفی فایده مند سامان یابد \_ قانون شکنی یی سرکش و در عین حال مطیع؛ زندان شکلی از قانون شکنی را ترسیم، جدا و برجسته میکند که بهنظر میرسد تمامی شکلهای دیگر قانون شکنی را به شکلی نمادین خلاصه میکند، اما در عین حال امکان می دهد که شکل های دیگری که آسانگیری در موردشان مطلوب یا بایسته است مخفی بمانند. این شکل از قانونشکنی بزهکاری در معنای دقیق کلمه

<sup>1.</sup> Ch. Lucas, De la réforme des prisons, II, 1838, p. 82.

<sup>2.</sup> P. Rossi, loc. cit., p. 33.

است. نباید بزهکاری را شدیدترین و تازه کارترین شکل قانون شکنی دانست، شکلی که دستگاه کیفری باید تلاش کند از رهگذر زندان، آن را به دلیل خطری که دارد کاهش دهد؛ بزهکاری بیشتر نتیجه و معلولِ کیفرمندی (و نتیجه ومعلولِ کیفرمندی بسازداشت) است، کیفرمندی یک تفاوتگذاری و سامان دهی و کنترل قانون شکنی ها را امکان پذیر می کند. بدون شک، بزهکاری یکی از شکلهای قانون شکنی است؛ و در هر حال، ریشههای بزهکاری در قانون شکنی است؛ اما بزهکاری قانون شکنی است که «نظام حبس» به همراه تمامی شاخههایش آن را محاصره کرده، جدا کرده، منفرد کرده، در آن نفوذ کرده، آن را سازمان داده، در طبقهای معین محبوس کرده، و به آن یک نقش ابزاری نسبت به دیگر قانون شکنی ها داده استرا تویک میان قانون مندی و کنش غیرقانونی تضادِ قضایی وجود دارد، اما تضاد استرا تویک میان قانون مندی و کنش غیرقانونی تضادِ قضایی وجود دارد، اما تضاد استرا تویک میان قانون شکنی ها و بزهکاری است.

شاید به جای تصدیق شکست و ناکامی زندان در کاهش جرمها، باید این فرضیه را جایگزین کرد که زندان در تولید بزهکاری، یعنی گونهای خاص و شکلی از قانون شکنی که از لحاظ سیاسی یا اقتصادی خطر کمتری دارد و در نهایت قابل استفاده است؛ در تولید بزهکاران، یعنی طبقهای ظاهراً به حاشیه رانده شده اما تحت کنترل مرکزی؛ در تولید بزهکار به منزلهی یک سوژه ی آسیب شناسی شده کاملاً موفق بوده است. موفقیت زندان در این است که زندان در مبارزه های بر سر قانون و قانون شکنی ها «بزهکار» را ویژگی می دهد. دیدیم که نظام حبس چگونه «بزهکار» را جایگزین مجرم کرد و افق کاملی از شناخت ممکن را به کنش قضایی ضمیمه کرد. اما آن فرایندی که بزهکاری - ابژه [بزهکاری به منزله ی ابژه] را شکل می دهد کاملاً به عملیات سیاسی یی که قانون شکنی ها را تفکیک می کند و بزهکاری را از آنها جدا میکند متصل است. و زندان لولای این دو سازوکار است؛ زندان به این دو سازوکار می دهد که پیوسته یکدیگر را تقویت کنند، بزهکاری را در پس جرم ابژه کنند و بزهکاری را در حرکت قانون شکنی ها مستحکم کنند. این موفقیت آن چنان است که بس از یک سده و نیم [از انواع] «شکستها»، زندان همچنان وجود دارد و همان اثرها را تولید می کند و در مورد کنار گذاشتن زندان بیشترین تردیدها وجود دارد.

کیفرمندیِ بازداشت می تواند یک قانون شکنیِ بسته، مجزا و مفید بسازد و بی شک دیرپاییِ زندان از همین رواست. مدارِ بزهکاری محصولِ فرعی زندان نیست، زندانی که با تنبیه کردن موفق به اصلاح کردن نخواهد شد؛ مدار بزهکاری نتیجه و معلولِ مستقیمِ کیفرمندی بی است که برای اداره ی عملهای قانون شکنانه، برخی از این عملها را در سازوکار «تنبیه بازتولید» به کار می گیرد، سازوکاری که زندانی کردن یکی از قطعههای اصلی آن است. اما چرا و چگونه زندان که بنابر فرض برای مبارزه با بزهکاری است، برای ساختن بزهکاری فراخوانده می شود؟

سامان دهی بزهکاری به منزلهی یک قانون شکنی بسته در واقع چندین امتیاز دارد. نخست اینکه کنترلِ آن امکانپذیر است (با شناسایی افراد، رخنه در گروه، و سازمان دهی خبرچینی متقابل): یک گروه نسبتاً محدود و بسته که می توان همواره آن را تحت مراقبت داشت، جایگزین آن درهملولیدنهای مبهم جمعیتی شد که بهطور اتفاقی دست به قانون شکنی می زدند، قانون شکنی یی که همواره قابلیت تکثیر و گسترش داشت، یا جایگزین آن دسته های متغیر و ناشناس ولگردانی شد که بسته به مسیر و موقعیت شان، بیکاران و گدایان و یاغیان را دور خود جمع می کردند و گاهی آنقدر بزرگ و پُرشمار میشدند که ـهمانگونه که در پایان سدهی هجدهم دیده شد گروههای مخوف غارت و شورش را شکل می دادند. به علاوه، این امکان فراهم آمد که این بزهکاریِ محصور در خود به سوی شکلهایی از قانونشکنی که كمترين خطر را دارند سمت دهي شود: يك قانون شكني مهار شده از رهگذر إعمال کنترلها در محدودهی جامعه، محدود شده به شرایط سست و نایایدار زیستی، و بدون رابطه و پیوند با مردمی که می توانستند از آن پشتیبانی کنند (همانند پشتیبانی یی که تا همین اواخر از قاچاقچیان یا برخی شکلهای راهنزنی انجام می گرفت ۱)، و از همین رو بزه کاران به ناگزیر [و به علت نبود امکانی بهتر،] به یک مجرمیتِ محدود و موضعی، بدون قدرتِ جاذبه، از لحاظ سیاسی بیخطر و از لحاظ اقتصادی بدون پیامد ناگوار بسنده میکنند. اما این قانون شکنی متمرکز شده، كنترلشده و خلعسلاحشده بهطور مستقيم فايدهمند است و مى تواند نسبت به قانون شکنی های دیگر مفید باشد: یک قانون شکنی مجزا از سایر قانون شکنی ها،

<sup>1.</sup> Cf. E. J. Hobsbawm, Les Bandits, traduction française 1972.

محصور در تشکیلات درونیِ خاص خود، معطوف به مجرمیتی خشن که نخستین قربانیاناش اغلب طبقات فقیرند، از هر سو در محاصره ی پلیس، در معرض کیفرهای بلندمدت زندان و از پس آن در معرض یک زندگی قبطعاً «تخصصی»، [یعنی] بزهکاری، این دنیای بیگانه و خطرناک و اغلب متخاصم، جلوی عملهای متداول قانون شکنی (دزدیهای خُرد، خشونتهای خُرد، امتناع یا سرپیچیهای روزمره از قانون شکنی را سد میکند یا دستکم این عملها را در سطحی نسبتاً نازل نگهمی دارد، این قانون شکنی مانع از آن می شود که عملهای متداول قانون شکنی به شکلهایی گسترده تر و نمایان تر منجر شوند، تقریباً گویی که آن اثر عبرت آموزی که در گذشته از نمایش تعذیبها طلب می شد اکنون کمتر از سختگیری تنبیهها و بیشتر از وجود نمایش و مشخص خود بزهکاری طلب می شود: بزهکاری با متمایز کردن خود از قانون شکنیهای دیگر، بر آنها فشار می آورد.

اما علاوه بر این، بزهکاری قابلیت استفاده ی مستقیم را نیز دارد. مثالِ استعمار به ذهن خطور می کند. با این حال این مثال قانع کننده ترین مثال نیست؛ در واقع، گرچه در دوران احیای سلطنت تبعید مجرمان بارها، چه از سوی مجلس نمایندگان و چه از سوی شوراهای ایالتی، تقاضا شده بود اما این امر در اساس برای کاهش هزینههای مالی کل دستگاه بازداشت بود؛ و به رغم تمامی طرحهایی که توانست در دوران سلطنت ژوئیه ارائه شود تا بزهکاران، سربازانِ بی انضباط، روسپیان و کودکان سرراهی را در استعمار الجزایر مشارکت دهد، قانون سال ۱۸۵۴ که زندانهای مستعمراتی اَعمال شاقه را ایجاد کرد رسماً استعمار الجزایر را از این طرح کنار گذاشت؛ در واقع، تبعید به گویان یا بعدها به کالدونیای جدید اهمیت اقتصادی واقعی نداشت، آن هم به رغم آن که محکومان مجبور بودند شماری از سالهای کیفرشان را که دست کم معادلِ زمانِ بازداشت شان بود در مستعمره بگذرانند (حتا در بخی موارد، محکومان می بایست تمام عمر در آن جا بمانند (). در واقع، استفاده از برخی موارد، محکومان می بایست تمام عمر در آن جا بمانند (). در واقع، استفاده از

F. de Barbé Marbois (Observations sur les votes de 41 conseils généraux) و بحثِ بْلُوسویل با لابیلُورْدِری (در مورد [استعمار] با تنی بِیْ). برای نمونه، بوره، سرهنگ مارانْگؤ و اِل.دوکارنه پروژههایی را برای استعمار الجزایر به کمک بزهکاران ارائه کردند.

۱. در مورد مسئلهی تبعید نگاه کنید به:

بزهکاران بهمنزلهی حلقهای مجزا و در عین حال قابل اداره، بهطور اخص در حاشیه های قانونمندی صورت گرفت. یعنی در این حاشیه ها، نوعی قانون شکنی تابع نیز در سدهی نوزدهم ساماندهی شد و سازمان دادنِ بزهکارپرور آن به همراه تمامی مراقبتهایی که در پی داشت اطاعت را تضمین میکرد. بزهکاری، این قانونشكني مهار شده، عاملي است براي قانونشكني گروههاي حاكم. ساماندهي شبکه های روسپیگری در سده ی نوزدهم در این مورد سرشتنما است ': کنترلهای پلیسی و بهداشتی روسپیان، زندانی کردنِ آنان بهطور پیوسته و منظم، سازماندهی روسپیخانهها در مقیاس گسترده، پایگانبندی دقیقی که در حلقهی روسپیان حفظ مى شد، و سازمان دهى اين طبقه به دستِ بزهكاران ـ خبرچينان [بزهكارانِ خبرچين]، همهوهمه امکان میدادند که از رهگذر مجموعهای کامل از واسطهها، سودهای هنگفتِ بهدستآمده از لذت جنسي [در مسير مطلوب] هدايت و جمعآوري شود، لذت جنسی یی که اخلاقگراییِ روزمره با اصراری روزافزون آن را به نیمه مخفی بودن محکوم میکرد و طبیعتاً بر قیمتاش میافزود؛ در تعیینِ بهایی برای لذت، در سودآور کردنِ رابطهی جنسیِ سرکوبشده و در جمع آوری این سود، طبقهی بزهکار همدستِ یک پوریتانیسمِ سودجو بود: مأمورِ غیرقانونیِ اخذِ مالیات از اَعمال غيرقانوني. ٢ قاچاق اسلحه، قاچاق مشروبهاي الكلي يا بهتازگي قاچاق مواد مخدر

۱. یکی از نخستین مراحل [این امر] سازماندهی روسپیخانه ها تحت کنتول پلیس بود (سال ۱۸۲۳) که به طور قابل ملاحظه ای پا را از مقررات قانون ۱۴ ژوئیه ۱۷۹۱ در مورد مراقبت در روسپیخانه ها فراتر گذاشته بود. در این مورد به مجموعهی دست نوشته های ادارهی شهربانی پاریس (۲۶-۲۰) نگاه کنید. به ویژه نگاه کنید به بخشنامهی رئیس شهربانی در تاریخ ۱۴ ژوئن ۱۸۲۳ «استقرار روسپیخانه ها طبیعتاً می بایست برای هر آدمی که دغدغهی اخلاقِ عمومی را دارد ناخوشایند باشد؛ من به هیچرو تعجب نمی کنم که آقایان کمیسرها با تمام قوا با استقرار این روسپیخانه ها در ناحیه های تحت کنتول خود مخالفت می ورزند... اداره ی پلیس معتقد است که اگر می توانست روسپیگری را در این روسپیخانه ها محصور کند آنگاه کار زیادی برای حفظ نظم عمومی انجام داده است، روسپیخانه هایی که کنش پلیس بر آن ها بتواند مستمر و هماهنگ باشد و این روسپیخانه ها نتوانند از مراقبت بگریزند.»

۲. می توان کتاب پاران دوشائوله درباره ی روسپی گری در پاریس (۱۸۳۶) را همچون گواهیی بر پیوند طبقه ی بزهکار با روسپی گری خواند، پیوندی که تحت حمایت پلیس و نهادهای کیفری

بههمین ترتیب این عملکردِ «بزهکاری سودمند» را نشان میدهد: وجود یک ممنوعیت قانونی عرصهای از اَعمال غیرقانونی را پیرامون این مسمنوعیت خلق میکند، عرصهای که می توان بر آن کنترل داشت و سودی غیرقانونی را به کمک خود عناصر قانون شکن از آن به دست آورد، عناصری که از رهگذر سازمان دادنِ آنها در بزهکاری، دستکاری و اداره پذیر شدهاند. بزهکاری ابزاری است برای اداره قانون شکنی ها و بهره برداری از آنها.

همچنین بزهکاری ابزاری است برای قانونشکنی یی که خودِ اِعمالِ قدرتْ آن را پیرامون خود طلب میکند. استفاده ی سیاسی از بزهکاران به صورت جاسوسان و خبرچینان و عاملان اغتشاش بیش از سده ی نوزدهم وجود داشته است. اما این روش پس از انقلاب [۱۷۸۹ فرانسه] ابعادی کاملاً متفاوت یافت: رخنه در احزاب سیاسی و اتحادیههای کارگری، اجیر کردنِ آدمکشان علیه اعتصابکنندگان و شورشیان، سازماندهی یک شبه پلیس مکه در ارتباط مستقیم با پلیس قانونی کار میکرد و در نهایت قابلیتِ بدل شدن به نوعی ارتش موازی را داشت به [یعنی] کُل عملکردِ بیرون از قانونِ قدرت تا حدودی با تودهای از نیروی کار متشکل از بزهکاران تضمین می شد: پلیس مخفی و غیرقانونی و ارتش ذخیره ی قدرت. به نظر می رسد که در فرانسه این روشها حوالی انقلاب ۱۸۴۸ و بهقدرت رسیدن لویی ناپلئون به اوج شکوفایی خود رسیده باشد. می توان گفت که بزهکاریِ استحکام یافته از رهگذر نظام کیفریِ متمرکز بر زندان، معرفِ تغییر مسیرِ قانونشکنی به سمتِ

<sup>→</sup> شکل گرفت. مافیای ایتالیا که به ایالات متحد انتقال یافت و تماماً برای بهدست آوردن سودهای غیرقانونی و در عین حال برای هدفهای سیاسی مورد استفاده قرار گرفت، مثال بارزی از استعمار قانون شکنی بی با خاستگاه مردمی است.

۱. در مورد این نقش ِ بزهکاران در مراقبت پلیسی و بهویژه در مراقبت سیاسی نگاه کنید به گزارش ِ لُومِر: «خبرچینان» کسانی هستند که «توقع اغماض و آسانگیری در مورد خودشان را دارند»؛ اینان «معمولاً افراد ناسالمی هستند که برای کشف کسانی که از آنان ناسالم ترند، به کار می آیند. به علاوه کافی است که نام فرد یکبار در دفتر ثبت پلیس بیاید تا از آن لحظه به بعد او دیگر از نظر دور نماند».

<sup>2.</sup> K. Marx, Le 18-Brumaire de Louis-Napoléon Bonaparte, Éd. Sociales, 1969, p. 76-78.

مدارهای غیرقانونی سود و قدرتِ طبقهی حاکم است.

سازمان دهی یک قانون شکنی مجزا و محصور در بزهکاری بدون توسعهی کنترلهای پلیسی امکانپذیر نبود. مراقبتِ عمومی از جمعیت، هوشیاری «صامت و مرموز و نامشهود... [که] چشم دولت است، چشمی پیوسته باز که بدون استثناء تمامی شهروندان را می پاید بی آن که برای این کار، هیچگونه ضابطهی اجباری بی را بر آنان تحمیل کند... این مراقبت نیازی به نوشته شدن در قانون ندارد.» مراقبت ویژه که در مجموعه قوانین سال ۱۸۱۰ در مورد مجرمان آزاد شده و تمامی کسانی پیشبینی شده بود که سابقاً بهدلیل جرمهای سنگین محاکمه شده بودند و از لحاظ قانونی فرض بر آن بود که می توانند تهدیدی دوباره برای آرامش جامعه باشند. اما همچنین مراقبت از محفل ها و گروههایی که جاسوسان و خبرچینان آنها را خطرناک ارزیابی میکردند، جاسوسان و خبرچینانی که خود تقریباً همگی از بزهکاران بیشین بودند و بههمین دلیل تحت مراقبت پلیس قرار داشتند: بزهکاری که ابزهای است در میان سایر ابژههای مراقبت پلیسی، یکی از ابزارهای ممتاز این مراقبت پلیسی است. تمامی این مراقبتها مستلزم سازماندهی پایگانبندی یی بود که بخشی از آن رسمی و بخشی از آن مخفی باشد (این پایگانبندی در پلیس پاریس اساساً همان «ادارهی امنیت» بود که علاوه بر «مأمورانِ علنی» بازرسان و درجه داران پلیس به «مأموران مخفی» و خبرچینانی را نیز دربرمی گرفت که انگیزهی آنها یا ترس از مجازات بود یا جاذبهی پاداش<sup>۲</sup>). این مراقبتها همچنین مستلزم سامان دهی یک نظام اسنادی بود که ردیابی و تعیین هویت مجرمان محور آن بود: مشخصه های ظاهری که می بایست ضمیمهی حکم دستگیری و رأی دادگاههای جنایی شود، ثبتِ مشخصههای ظاهری در دفتر ثبت تحویل زندانیان، ارسال رونوشت دفترهای ثبت دادگاههای جنایی و دادگاههای جنحه هر سه ماه یکبار به وزارت دادگستری و وزارت انتظامات کل، کمی بعد، سازمان دادن به یک «دفتر بزرگ» با فهرست الفبایی در وزارت داخله که چکیدهای بود از آن دفترهای ثبت، استفاده از یک نظام فیشبرداری یا کارنامههای

<sup>1.</sup> A. Bonneville, Des institutions complémentaires du système pénitencier, 1847, p. 397-399.

<sup>2.</sup> Cf. H. A. Fregier, Les classes dangereuses, 1840, I, p. 142-148.

فردی در حدود سال ۱۸۳۳ مطابق روش «طبیعی دانها، کتاب دارها، تاجران و بازرگانان» که امکان می داد داده های جدید و در عین حال تمامی اطلاعاتِ مربوط به فردِ مورد نظر به همراه نام او به سادگی در یک جاگردآوری شود. با بزهکاری با مأموران مخفی یی که فراهم می آورد و نیز با شبکه بندی تعمیم یافته ای که مجاز و موجه می سازد، ابزارِ مراقبت دائمی مردم است: دستگاهی که از رهگذر خودِ بزهکاران، کنترلِ کل عرصه ی اجتماع را امکان پذیر می کند. بزهکاری همچون رصدخانه ای سیاسی عمل می کند. آمارشناسان و جامعه شناسان نیز به نوبه ی خود پس از مأموران پلیس از بزهکاری استفاده کرده اند.

اما این مراقبت بدون جفت شدن با زندان نمی توانست عمل کند. ازآنجاکه زندان كنترلِ افراد را پس از آزاد شدنشان تسهيل ميكند، ازآنجاكه زندان امكانِ اجير كردن خبرچینان را می دهد و لو دادنهای متقابل را افزایش می دهد و از آن جاکه مجرمان را در تماس با یکدیگر قرار می دهد، سازمان دهی یک طبقهی بزهکارِ محصور در خود و به سادگی کنترل پذیر را تسریع می کند: و تمامی نتایج عدم ادغام فرد در اجتماع که زندان در پیدارد (بیکاری، میمنوعیت اقامت، اقامت اجباری، تعلیق) بهطور گستردهای امکان تحمیل وظیفه هایی را که برای زندانیان سابقه دار در نظر گرفته شدهاست فراهم می آورد. زندان و پلیس یک سازوکار تـوأمان را شکـل مـیدهند؛ زندان و پلیس هر دو با هم تمایزگذاری، مجزا کردن و استفاده از بزهکاری را در کل حوزهی قانون شکنی ها تضمین میکنند. نظام پلیس زندان یک بزهکاری قابل اداره و آلتِ دست را از قانون شكني ها جدا ميكند. بزهكاري با ويژگي اش نتيجه و معلولِ این نظام است؛ اما همچنین چرخ دنده و ابزار این نظام نیز هست. بهطوری که باید از یک مجموعه سخن گفت، مجموعهای که سه عنصر آن (پلیس-زندان-بزهکاری) بر یکدیگر اتکاء دارند و چرخهای را شکل میدهند که هرگز قطع نمی شود. مراقبت پلیسی مجرمان را به زندان می دهد و زندان آنان را به بزهکار بدل میکند، [یعنی به] آماج و نیروی کمکی کنترلهای پلیسی یی که بهطور مرتب برخی از آنان را به زندان

<sup>1.</sup> A. Bonneville, De la récidive, 1844, p. 92-93.

پیدایش ِ فیشبرداری و ایجاد علوم انسانی: باز هم ابداع دیگری که تاریخنگاران چندان از آن یاد نمیکنند.

باز می گردانند.

عدالت کیفری یی وجود ندارد که برای پیگرد تمام عملهای غیرقانونی درنظر گرفته شده باشد و برای انجام این کار، از پلیس بهمنزلهی کمک و از زندان بهمنزلهی ابزار تنبیهی استفاده کند و در دنبالهی کنش خود تهماندهی هضمنشدنی «بزهکاری» را باقی نگذارد. باید عدالت کیفری را بهمنزلهی ابزاری برای کنترل تفاوت گذارانهی قانون شکنی ها دید. عدالت کیفری نقش ضامن قانونی و اصل انتقال دهنده را برای این کنترل ایفا میکند. عدالت کیفری یک تقویتکننده [رله] در اقتصادِ عمومی قانون شکنی ها است، اقتصادی که پلیس، زندان و بزهکاری (نه در زیر عدالت کیفری بلکه در کنار آن) عنصرهای دیگر آناند. فراتر رفتن پلیس از عدالت و نیروی لَختی [اینرسی]یی که نهاد حبس در مقابل عدالت قرار می دهد، نه چیز تازهای است و نه اثر و نتیجهی تصلب یا جابه جایی تدریجی قدرت؛ بلکه ویژگی ساختاری یی است که سازوکارهای تنبیهی را در جامعههای مدرن مشخص میکند. صاحب منصبان قضایی هرچه می خواهند بگویند؛ [اما] عدالت کیفری با تمامی دستگاه نمایشیاش برای آن ساخته شدهاست که به مطالبههای هرروزهی دستگاه کنترل پاسخ گوید، دستگاه کنترل نیمه پنهانی که متصل کردن پلیس و بزهکاری را به یکدیگر مد نظر دارد. قضّات كارمندان بهندرت سركش اين دستگاهاند. ١ اين قضّات در حد امكانات خود به ساختن بزهکاری کمک میکنند، بهعبارت دیگر، به تفاوتگذاری قانون شکنی ها، و به کنترل و استعمار و استفاده از برخی از این قانون شکنی ها از رهگذر قانونشکنی طبقهی حاکم.

(Cf. Histore de L'Administration de M. de Belleyme);

همچنین نگاه کنید به رساله ی بسیار جالب مُولِن: Molène, De la liberté

۱. در مورد مقاومت قضّات در برابر شرکت در این عملکرد شواهد بسیار زودهنگامی، یعنی از همان دوران احیای سلطنت در دست است (و این به خوبی ثابت میکند که این مقاومت یک پدیده یا واکنشی دیرهنگام نیست). به ویژه انحلال، یا به عبارت دقیق تر، استفاده ی دوباره از پلیس ناپلئونی مسائلی را مطرح کرد. اما مشکلات همچنان ادامه داشت. نگاه کنید به سخنرانی آغاز به کار بِلِیْم در سال ۱۸۲۵ که مایل بود خود را از پیشینیان اش متمایز کند: «راههای قانونی به به روی ما باز است... ما که در مکتب قانون بزرگ شده ایم و در مدرسه ی قضاوتی چنین با منزلت آموزش دیده ایم... یاورانِ عدالت ایم»

دو چهره گواه این فراینداند، فرایندی که در دههی سی یا چهل سدهی نوزدهم وسعت یافت. نخست ویدوک. او مرد قانون شکنی های قدیمی بود، یک ژیل بلاس انتهای دیگر قرن که به سرعت به سمتِ بدترین و خطرناک ترین اَعمال لغزید: آشوبها، ماجراجوییها و اغفالهایی که خود اغلب قربانی شان بود، کتککاریها و دوئلها؛ اعزامهای مکرر به خدمت و فرارهای پیدرپی از خدمت؛ درگیری با روسپیان، قماربازها، جیببرها و خیلی زود با راهزنان بـزرگ. امـا اهـمیت تـقریباً اسطورهای او نزد معاصراناش ناشی از این گذشتهی شاید شاخ وبرگ داده شده نیست؟ ناشی از این رویداد هم نیست که برای نخستین بار در تاریخ، یک محکوم پیشین اعمال شاقه که با بازخرید یا ادای کفاره آزاد شده، رئیس پلیس می شود؛ بلکه بیشتر ناشی از این واقعیت است که بزهکاری آشکارا جایگاه دوپهلوی خود را در او یافت، یعنی جایگاه دو پهلوی ابژه و [در عین حال] ابزار بودن برای دستگاه پلیسی یی که هم علیه بزهکاری و هم بههمراه آن کار میکرد. ویدوک لحظهای را رقم میزند که در آن قدرت بزهکاری جداشده از سایر قانون شکنی ها را محاصره میکند و به آن [بزهکاری] جهتی وارونه می دهد. در همین زمان است که جفت شدن مستقیم و نهادینهی پلیس و بزهکاری روی می دهد. لحظهی اضطراب آوری که مجرمیت به یکی از چرخدندههای قدرت بدل می شود. در عصرهای پیش از آن، یک چهرهی بسیار مکرر و جود داشت، چهرهی پادشاه هیولاوار، که سرچشمهی تمامی عدالت و بااینحال آلوده به جرمها بود؛ اکنون ترس دیگری سر برمیآورد، ترس از تبانی و هم پیمانی مخفی و تاریک میان کسانی که قانون را اجرا میکنند و کسانی که قانون را زیر پا میگذارند. عصر شکسپیری پایان می یابد، عصری که در آن قدرت پادشاهی با پلیدی در یک شخصیت واحد رویارو بود؛ خیلی زود ملودرام هر روزهی قدرتِ پلیسی و همدستیهای جرم با قدرت آغاز میشود.

در مقابلِ ویدوک، معاصر او لاشونِر قرار دارد. حضور او برای همیشه در فردوس زیبایی پرستانِ جرم مایهی شگفتی است: او به رغم حسننیت تمام و تعصب نسبت به آیین نوگروید اش، هرگز نتوانست به جز چند جرم محدود و نحرد، آن هم با

۱. نگاه کنید به خاطرات [Mémoires] او که به نام خودش جاب شد و نیز سرگذشت ویدوک به روایت خودش [L'Histoire de Vidocq racontée par lui-même].

ناشیگری، جرم دیگری مرتکب شود؛ زندانیان بهشدت به او مظنون بودند که در زندان جاسوسی میکند و مدیریت زندان می بایست از او در برابر زندانیان زندان فُورْس که در صددکشتن او بودند محافظت کند<sup>۱</sup>؛ و بلندپایگانِ پاریس دوران لویی فیلیپ بودند که پیش از اعدام، برای او جشنی برپاکردند، جشنی که احیاءهای ادبی بی شماری که بعدها انجام گرفت در مقایسه با این جشن چیزی جز بزرگداشتهایی آکادمیک نبود. شهرت او به هیچرو مرهونِ گستردگی جرمهایش یا هنر طراحی آنها نبود؛ در واقع، ناشیگری او در ارتکاب جرمها بودکه شگفتزده میکرد. شهرت او بسیار مرهونِ بازی آشکار میان قانونشکنی و بزهکاری در زندگی و گفتههایش بود. کلاهبرداری، فرار از سربازی، دلهدزدی، زندان، از سرگیری دوستیهای پاگرفته در زندان، باجگیری دوجانبه، و تکرار جرم تا آخرین اقدام نافرجام به قتل. لاسونر معرفِ گونه [تیپ]ی «بزهکار» است. اما او با خود افقی از قانون شکنی ها را دست کم در حالت بالقوه همراه آورد، قانون شكني هايي كه تا همين اواخر نيز تهديدكننده بود: او خردهبورژوایی ورشکسته، پرورش یافته در یک مدرسهی خوب، سخندان و آشنا با نوشتن بودکه یک نسل پیش تر می توانست انقلابی، ژاکوبن و شاه کش باشد ۲؛ اگر او با روبسیپیر معاصر می بود، سرپیچی اش از قانون می توانست در عرصهی تاریخی ـ سیاسی همان زمان تحقق یابد. شخصیت او که تقریباً همزمان با ژولیّن شورل " در سال ۱۸۰۰ متولد شد، از این امکانها نشان داشت؛ اما این امکانها صرفاً در دزدی و قتل و لودادن تحقق یافتند. تمامی این بالقوه گیها بدل شدند به یک بزهکاری کاملاً کم گستره: از این دیدگاه، لاسونر یک شخصیت اطمینانبخش و بي خطر بود. و اين بالقوه كي ها صرفاً در آنچه لاسونر دربارهي نظريهي جرم گفته بود از نو ظاهر شدند. لاسونر به هنگام مرگ، پیروزی بزهکاری بر قانونشکنی، یا به عبارت دقیق تر، چهره ی قانون شکنی یی را به نمایش گذاشت که از یک سو به انحصار بزهکاری درآمده بود و از سوی دیگر به سمت نوعی زیبایی شناسی جرم، یا

۱. این اتهام بهطور رسمی از سوی کانله در خاطرات (تجدید چاپ در سال ۱۹۶۸)، ص. 15، بازگو شد.

۲. در مورد دیدگاه معاصران لاسونر درباره ی او نگاه کنید به پرونده ای که ام. لِبائیی در چاپِ
 خاطرات لاسونر، در سال ۱۹۶۸، ص. 304-297 ، ارائه داد.

<sup>\*.</sup> Julien Sorel: یکی از شخصیتهای استاندال. .م.

به عبارتی به سمت هنر طبقه های ممتاز جابه جا شده بود. لاسونر قرینهی ویدوک بود، ویدوکی که در همان دوران امکان می داد که بزهکاری در خود محصور گردد، آن هم از رهگذر شکل دادنِ بزهکاری به منزلهی طبقهای بسته و کنترل پذیر، و نیز از رهگذر جابه جا کردنِ کل عمل بزهکاری به سمت تکنیکهای پلیسی، عمل بزهکاری یی که به قانون شکنی قانونی و مجاز قدرت بدل شده بود. این که بورژوازی پاریس برای لاسونر جشن برپاکرد، این که سلول او به روی بازدیدکنندگانِ سرشناس باز بود، و اینکه او در آخرین روزهای زندگیاش بسیار مورد ستایش و بزرگداشت قرار گرفت، هماو که همبندی هایش در زندان فُورْس می خواستند پیش از قضّات او را بکُشند و هماو که در دادگاه به هر ترفندی متوسل شد تا همدست خود فرانسوا را به بالای قاپوق بکشاند، همگی یک دلیل داشت: آنچه ستایش میشد در واقع چهرهی نمادین قانون شکنی یی بودکه در بزهکاری به انقیاد در آمده بود و به گفتمان بدل شده بود ـ یعنی دو چندان بیخطر شده بود؛ و بورژوازی از آن لذتی را برای خود ابداع کرد که هنوز خیلی مانده تا دورهی آن به سر رسد. نباید فراموش کرد که مرگ بسیار پُرآوازهی لاسونر مانع از آن شد که سوءقصدِ فیپشی [به لویی-فیلیپ] طنین انداز شود، یعنی آخرین شاه کشی که معرفِ چهرهی وارونهی خُردهمجرمیتی بود که به خشونت سیاسی منجر شد. همچنین نباید فراموش کرد که این مرگ پُرآوازه چند ماه پیش از آخرین حرکتِ دستهی زنجیرشدهی محکومان و نمایشهای بسیار رسوایی برانگیز همراهِ آن رخ داد. این دو جشن در تاریخ با یکدیگر تـ لاقی کـردند؛ وانگهی، فرانسوا، همدستِ لاسونر، یکی از شخصیتهایی بودکه در حرکت دستهی زنجیرشدگان در ۱۹ ژوئیه ۱۸۳۶ بیش از همه جلب نظر کردند. ۱ یکی از این جشنها تداوم آیینهای دیرینهی تعذیب همراه با خطر فعالسازیِ مجدد قانونشکنیهای

۱. چرخهی سالهای ۱۸۳۶-۱۸۳۵: فییشی که به کیفر مشترک میان پدرگشها و شاه گشها محکوم شد، یکی از دلایل محکوم شدنِ ریوی پر پدرگش به مرگ بود، آنهم به رغم رسالهی شگفتانگیزِ ریوی پر که بدون شک در زیر درخشش لاسونر و محاکمه و نوشتههایش مسکوت ماند. نوشتههای لاسونر به یاریِ رئیس اداره ی امنیت (البته با اندکی سانسور) در ابتدای سال ۱۸۳۶ به چاپ رسید، یعنی چند ماه پیش از آنکه فرانسوا، همدست لاسونر، به همراه دستهی زنجیرشدگانِ زندان برست یکی از آخرین نمایشهای بزرگ و سیّارِ جرم را ارائه دهد. چرخهی قانونشکنیها و بزهکاریها، چرخهی گفتمانهای جرم و درباره ی جرم.

مردمی بود. جشنی که کمی بعد ممنوع شد چون دیگر قرار نبود که مجرم جایی غیر از مکان در خور و مختص بزهکاری داشته باشد. و جشنِ دیگر جشنِ مراسم افتتاحِ بازیِ نظریِ قانون شکنیِ [طبقه ی] ممتازان بود؛ یا به عبارت دقیق تر، این جشن از لحظه ای نشان داشت که در آن قانون شکنی های سیاسی و اقتصادی یی که در واقع بورژوازی مرتکب می شد با بازنماییِ نظری و زیبایی شناختی، یا به عبارتی، با «متافیزیک جرم»، همانگونه که در مورد لاسونر می گفتند همراه شد. [ترجمه ی فرانسوی] قتل به منزله ی یکی از هنرهای زیبا \* در سال ۱۸۴۹ چاپ شد.

\*

این تولید بزهکاری و سرمایه گذاری دستگاه کیفری روی آن را باید همانگونه که هست درنظر گرفت: یعنی نه به منزلهی نتیجههایی که یک بار برای همیشه به دست آمدهاند، بلکه به منزلهی تاکتیکهایی که جابه جا می شوند زیرا هرگز کاملاً به هدف خود نمی رسند. گسست میان بزهکاری و قانون شکنی های دیگر، چرخش بزهکاری علیه این قانون شکنی ها، استعمار بزهکاری از سوی قانون شکنی های حاکم بدهگی اثرها و نتیجههایی اند که به وضوح در شیوه ی عملکردِ نظام پلیس زندان تجلی می یابند؛ بااین حال، این اثرها پیوسته با مقاومتهایی روبه رو بودهاند؛ و مبارزه ها و واکنش هایی را برانگیخته اند. ایجاد سدی که بتواند بزهکاران را از تمامی قشرهای مردم جداکند، به ویژه در محیطهای شهری کاری دشوار بود، چه، خاستگاه بزهکاران همین قشرهای مردم بود و بزهکاران همچنان با آنان پیوند داشتند. امدت مدیدی با پافشاری و سماجت وقت صرف این کار شد. [و برای این کار] از روش های عمومیی «اخلاقی کردن» طبقههای فقیر استفاده شد، اخلاقی کردنی که سوای مزیتهای افزون، چه از لحاظ اقتصادی و چه از لحاظ سیاسی اهمیتی حیاتی سوای مزیتهای آفزون، چه از لحاظ اقتصادی و چه از لحاظ سیاسی اهمیتی حیاتی داشت (یادگیری آنچه می توان «قانونگرایی پایه ای» نام داد و از همان زمان که نظام داشت (یادگیری آنچه می توان «قانونگرایی پایه ای» نام داد و از همان زمان که نظام داشت (یادگیری آنچه می توان «قانونگرایی پایه ای» نام داد و از همان زمان که نظام داشت (یادگیری آنچه می توان «قانونگرایی پایه ای» نام داد و از همان زمان که نظام

<sup>\*</sup> De Quincey, Murder Considered as One of the Fine Arts.

۱. در پایان سده ی هجدهم، کولکیوهاون تصویری از دشواری این کار در شهری همچون لندن ارائه داد.

Colquhoun, Traité de la police de Londres, traduit en français 1807, I, p. 32-34; p. 299-300.

قانون جایگزینِ رسم و عرف شده بود ضرورت یافت؛ یادگیری قاعده های مقدماتی مالکیت و پس انداز؛ تعلیم اطاعت در کار، تعلیم داشتنِ مسکن ثابت و وفاداری به خانواده و غیره). برای حفظ خصومت و دشمنیِ قشرهای مردم بیا بیزهکاران، روشهای خاص تری نیز به کار بسته شد (استفاده از زندانیان سابق به میزلهی خبرچین، جاسوس، اعتصاب شکن و آدمکُش). بزههای عادی و تخطی از قوانین سنگین در مورد دفترچهی کار و اعتصاب ها و ائتلاف ها و تجمعها مرتباً با هم یکی گرفته می شدند، تخطی هایی که کارگران خواهان به رسمیت شناختنِ جایگاهی سیاسی برای آنها بودند. فعالیت های کارگری همواره متهم می شدند که از سوی مجرمان تصریک یا حیا اداره می شوند. آ اغلب علیه کارگران حکمهای مختگیرانه تری صادر می شد تا علیه دزدان. آ در زندانها، این دو دسته از محکومان را درهم می آمیختند و برای زندانیان عادی امتیازهایی قائل می شدند، حال آنکه خبرنگاران یا سیاستمدارانِ زندانی اغلب از حیّ جدا بودن [از زندانیان عادی] برخوردار بودند. مختصر آنکه یک تاکتیک تمام و کمالِ درهم آمیختن به کار بسته شد برخوردار بودند. مختصر آنکه یک تاکتیک تمام و کمالِ درهم آمیختن به کار بسته شد که غایت آن [حفظ] یک حالتِ دائمی تعارض و ستیز بود.

۱. «هیچ طبقهی دیگری در انقیاد مراقبتی از این دست نیست؛ این مراقبت تقریباً به همان شیوه ای اِعمال می شود که بر محکومان آزادشده اِعمال می شود؛ به نظر می رسد که این مراقبت کارگران را در ردیف طبقه ای قرار می دهد که اکنون طبقه ی خطرناک جامعه خوانده می شود» (لاتلیه، سال پنجم، شماره ی ۶، مارس ۱۸۴۵، در مورد دفترچه ی کار).

۲. برای مثال نگاه کنید به:

J. B. Monfalcon, Histoire des insurrections de Lyon, 1834, p. 142.

٣. نگاه كنيد به لاتليه، اكتبر ١٨٤٠، يا لا فراترنيته، ژوئيه ـ اوت ١٨٤٨.

۴. به غیر از گازت ده تریبونو و کوریه ده تریبونو، ژورنال ده گونسپرژ نیز به حوادث اختصاص داشت.

مجموعهی کنترلهای قضایی و پلیسی را، که جامعه را شبکهبندی میکنند، مقبول و پذیرفتنی میکند؛ بخش حوادث هر روز راوی نوعی نبرد داخلی علیه دشمن بی چهره است؛ و در این جنگ، یک خبرنامهی روزانهی اعلام خطر یا پیروزی را ترتیب می دهد. رمان جنایی که به تدریج به صورت پاورقی ها و ادبیات عامیانه توسعه یافت نقشی ظاهراً وارونه را برعهده گرفت. کارکرد رمان جنایی بهویژه آن بود که نشان دهد بزهکار به جهانی کاملاً متفاوت و بیگانه و بی ارتباط با زندگی آشنای روزمره تعلق دارد. این بیگانه بودنْ نخست بیگانگی قشرهای تهیدست جامعه بود (اسرار پاریس، رُوکامبول\*)، سپس بیگانگی جنون (بهویژه در نیمهی دوم سده)، و سرانجام بیگانگی جرم طلایی و بزهکاری «بالا دستها» (آرْسِن لُوپَن). از بیش از یک سده ی قبل بدین سو، صفحه ی حوادث به همراه ادبیات پلیسی انبوه بی شماری از «روایتهای جنایی» را تولید کرده است که در آنها به ویژه بزهکاری هم به منزلهی چیزی کاملاً نزدیک هم کاملاً بیگانه، بهمنزلهی تهدیدی همیشگی برای زندگی روزمره اما با خماستگاه و انگیزههایی بینهایت دور تصویر شدهاست، [یعنی] محیطی که بزهکاری در آن همچون چیزی روزمره و در عین حمال دور و بیگانه [اگزوتیک] نمایش داده می شود. از رهگذر اهمیتی که به بزهکاری داده شد و شُکوهی گفتمانی که با آن همراه شد، خطی گرداگرد بزهکاری کشیده شد که با ستایش بزهکاری، آن را جدا میکند. حال کدام قانون شکنی می تواند خود را در این بزهكاري تا به اين اندازه خوفانگيز و نازل شده از عالمي تا به اين اندازه بيگانه، باز

این تاکتیکِ چندگانه بی اثر نبود و موارد زیرگواه آن است: مبارزهی روزنامههای مردمی علیه کار کیفری ۱؛ علیه «رفاه زندان»؛ مبارزه در جهت اختصاص سخت ترین

<sup>\*</sup>Les Mystères de Paris, Rocambole.

۱. نگاه کنید به: لاتلیه، ژوئن ۱۸۴۴، عرض حالیِ خطاب به مجلس پاریس در مورد آنکه زندانیان را به «کارهای آلوده و خطرناک» بگمارند؛ در آوریل ۱۸۴۵، همین نشریه تجربهی برتانی را نقل میکند که در آن شمار کثیری از محکومانِ دادگاه نظامی در حالِ انجام کارهای کانالکشی، از تب مردهاند. در نوامبر ۱۸۴۵ این نشریه مینویسد که چرا زندانیان با جیوه یا کربنات قلیایی سرب کار نمیکنند؟... همچنین نگاه کنید به دموکراسی پولیتیک سالهای ۱۸۴۲-۱۸۴۵.

و خطرناکترین کارها به زندانیان؛ مبارزه علیه توجه بیش از حدِ انساندوستان به بزهکاران؛ مبارزه علیه ادبیاتی که جرم را ستایش میکنند<sup>۱</sup>؛ و نیز بدگمانیِ عمومی تمامیِ جنبشِ کارگری نسبت به محکومانِ عادیِ سابق. میشل پِرُو مینویسد: «در آستانهی سده ی بیستم زندان، این متکبرترین مکان با آن دیوارهای بلند که حصاری از تحقیر برگرداگرد خویش کشیده است سرانجام جماعتی از مردمان غیر محبوب را در خود محبوس میکند.»<sup>۲</sup>

اما با این حال بعید است که این تاکتیک توانسته باشد به موفقیت و پیروزی برسد، یا در هر حال، توانسته باشد به جدایی کامل میان بزهکاران و قشرهای مردمی دست یابد. مناسبات طبقات فقیر با جرم و موضع دو سویهی پرولتاریا و تودههای شهری هنوز هم نیاز به بررسی و مطالعه دارد. اماً یک چیز مسلم است: در جنبش کارگری سالهای ۱۸۳۰ تا ۱۸۵۰، بزهکاری و مجازات مسئلهای مهم تلقی می شد. بدون شک نسبت به بزهکاران خصومت و دشمنی وجود داشت؛ اما نبرد بـر سـر کیفرمندی بود. روزنامههای مردمی اغلب تحلیلی سیاسی از بزهکاری ارائه مىدادند، تحليلي كه كلمه به كلمه با توصيفِ آشنا و مأنوس براي انسان دوستان (فقر \_اسراف \_ تنبلی \_ میگساری \_ رذالت \_ دزدی \_ جنایت) در تقابل بود. این روزنامههای مردمی خاستگاه بزهکاری را نه فرد مجرم (که صرفاً شرط یا نخستین قربانی بزهکاری است) بلکه جامعه می دانستند: «انسانی که شما را می کُشد آزاد نيست كه شما را نكشد. اين جامعه، يا به عبارت دقيق تر، سازمانِ بد جامعه است كه مجرم و مقصر است.» معال چه به دلیل این که جامعه توان براور دنِ نیازهای اساسی او را ندارد، یا بهدلیل این که جامعه امکانها، آرزوها یا اقتضاهایی را در او ویران یا محو میکند که بعدها در جرم سر بـرمی آورند: «اَمـوزش نـادرست، استعدادهـا و نیروهای بهرهبرداری نشده، و هوش و احساساتی که بر اثر کار اجباری در سنین بیش

۱. در لاتلیه، نوامبر ۱۸۴۳، به شدت از کتاب اسرار پاریس انتقاد شد و این انتقاد بر این مبنا بود که این کتاب برای بزهکاران و تصویرشان و واژگانشان بیش از اندازه امتیاز قائل شده و بیش از اندازه بر ویژگی مقدر و حتمیِ میل به جرم تأکید شده است. می توان انتقادهایی از همین نوع را در مورد تئاتر در لاروش مچوپولیر مشاهده کرد.

<sup>2.</sup> Michèle Perrot, Delinquance et système pénitentiaire de France au XIXe siècle,

الين متن چاپ نشدهاست). ۳. لومانيتر، اوت ۱۸۴۱.

از حد پایین سرکوب شده است.» اما این مجرمیت [ناشی از] نیاز یا سرکوب به دلیل جلوهای که به آن داده شده و بی اعتباری و مذمتی که آن را احاطه کردهاست، مجرمیت دیگری را پنهان میکند که گاه علت آن و همیشه تشدیدکنندهی آن است. این [مجرمیت] بزهکاری بالادستان است، نمونهای رسوایی برانگیز و سرچشمهی تهیدستی و بنیان شورش برای فقیران. «هنگامی که تهیدستی خیابانهای تان را با جسدها سنگ فرش می کند و زندان های تان را از دزدان و قاتلان پُر می کند، کجایند آن كلاهبردارانِ والا مقام؟... فساداورترين نمونهها، شورشبرانگيزترين كلبي مسلكي، وقیحانه ترین راهزنی... آیا نمی ترسید که آن مرد فقیری که به جرم ربودنِ قطعهای نان از پشت نردههای نانوایی، روی نیمکت مجرمان نشاندهایم، روزی چنان خشمگین شود که بازار بورس، این گنام وحشی را آجر به آجر ویران کند، کنامی که در آن گنجینه های کشور و ثروت خانواده ها بدون مجازات ربوده می شود؟» اما این بزهکاری اغنیا با آسانگیری و مدارای قوانین مواجه میشود و اگر هم زمانی زیر ضرب قوانین قرار بگیرد خیالاش از بابت اغماض و چشمپوشی دادگاهها و ملاحظه گری مطبوعات راحت است. " از همین جا این اندیشه سربرآورد که دادگاههای جنایی می توانند فرصتی را برای یک بحث سیاسی فراهم آورند، و نیز این اندیشه که باید از دادگاههای بحثانگیز یا دعواهای اقامه شده علیه کارگران در جهتِ افشای عملکرد عمومی عدالتِ کیفری بهره جست: «صحن دادگاهها دیگر همانند گذشته فقط مکان نمایش فلاکتها و جراحتهای دوران ما نیست، نوعی داغکوبی که در آن قربانیان محزونِ نابسامانی اجتماعیمان در کنار یکدیگر نمایش داده می شوند؛ [بلکه] گودی است که در آن فریاد مبارزان طنین انداز است.» ۴ همچنین از

۱. لا فراترنیته، نوامبر ۱۸۴۵. ۲. لاروش پوپولی، نوامبر ۱۸۴۲.

۳. نگاه کنید به لاروش پوپولر (دسامبر ۱۸۳۹) که در آن وَنْسار پاسخ تندی به مقالهی بالزاک در لوسیبِکل میدهد. بالزاک گفته بود که باید با اتهام دزدی، وقتی متهم یک فرد توانگر و ثروتمند است و کوچک ترین بی آبروییاش بی درنگ زبانزد همه می شود با احتیاط و ملاحظه کاری برخورد شود: «آقا، با نهایت صداقت و راستی بگویید که آیا هر روز عکس [این رفتار] رخ نمی دهد و آیا با ثروت بسیار و رتبهی بالای اجتماعی نمی توان هزار راه و هزار وسیله برای مسکوت نگه داشتن یک قضیه ی ناخوشایند یافت.»

۴. لافراترنیته، نوامبر ۱۸۴۱.

همینجا این اندیشه سربرآورد که زندانیان سیاسی از آنجا که همانند بزهکاران، تجربهای مستقیم از نظام کیفری دارند اما برخلاف آنان در وضعیتی هستند که به حرفشان گوش داده می شود، پس موظف اند سخنگوی تمامی زندانیان باشند: بر عهده ی آنان است که «شهروندِ خوبِ فرانسه» را آگاه و روشن کنند، «شهروند خوب فرانسه که جز از طریق کیفرخواستهای پرطمطراق دادستان کل، هرگز با کیفرهای تحمیل شده آشنایی نداشته است». ا

در این بهزیرسؤالبردنِ عدالت کیفری و مرزی که این عدالت به دقت گرداگسرد بزهكارى مىكشد، تاكتيكِ آنچه مى توان آنرا «ضد صفحهى حوادث» خواند سرشتنما است. برای روزنامه های مردمی، این تاکتیک عبارت بود از وارونه کردنِ استفاده از جرمها و دادگاهها، استفادهای معمول در روزنامههایی همچون گازت ده تریبونو که «از خون تغذیه میکنند» و «از زندان خوراک میگیرند» و هر روز «یک برنامهی ملودرام ۲» را به اجرا درمی آورند. ضد-صفحهی حوادث به گونهای نظام مند بر بزهکاری های بورژوازی تأکید میکرد و نشان می داد که این بورژوازی است که طبقهای در معرض «تباهی جسمی» و «فساد اخلاقی» است؛ ضد صفحهی حوادث بهجای روایتِ جرمهای ارتکابیافته بهدست مردم عادی، بـدبختی و فـلاکـتی را توصیف می کرد که استثمارگرانِ همین مردم آنان را در غرقاب آن فرو می برند و بهمعنای دقیق کلمه، مردم را گرسنگی میدهند و به قتل میرسانند ۳؛ ضد صفحهی حوادث نشان می داد که در دادخو است های جنایی علیه کارگران، باید چه بخشی از مسئولیت را به گردنِ کارفرمایان و کل جامعه انداخت. مختصر آنکه تلاشی تمامعیار بسط و گسترش یافت تا آن گفتمانِ یکنواخت در مورد جرم را وارونه کند، گفتمانی که میکوشید هم جرم را بهمنزلهی چیزی هیولایی مجزاکند و هم رسوایی و ننگِ آن را به گردن فقیر ترین طبقه بیندازد.

<sup>1.</sup> Almanach populaire de la France, 1839, p. 50.

۲. میرور ژاک، سال اول، شمارهی ۳.

۳. در فراترنیته (مارس ۱۸۴۷)، قضیه ی درویار و نیز اشارهای به قضیه ی دزدی نیروی دریایی بندر روشهٔ و درباره ی در ژوئن ۱۸۴۷، مقالهای درباره ی دادگاه بولمی و درباره ی قضیه ی کوبی پر پیلاپرا درج می شود؛ در ژوئسیه داوت ۱۸۴۷، مطلبی درباره ی قضیه ی اختلاس بنیه دلاگرانژ ژوسیو [از اوراق قرضه ی دولتی] چاپ می شود.

در جریان این مناقشهی ضدکیفری، بدون شک پیروانِ شارل فوریه از دیگران فراتر رفتند. آنان نظریهی سیاسی یی را ساخته و پرداخته کردند که در عین حال، یک ارزشگذاری مثبتِ جرم بود و شاید در این کار پیشقدم بودند. از دیدگاه آنان، هر چند جرم نتیجه و معلول «تمدن» است اما همچنین و از همینرو، سلاحی علیه آن نیز هست. جرم با خود نیرو و آیندهای را به همراه دارد. «نظم اجتماعی که تحت سیطرهی مقدر بو دنِ اصل سركوبگرش است همچنان به دست جلادان يا از طريق زندان ها به کشتن کسانی ادامه می دهد که سرشت و طبیعت نیرومندشان قواعد این نظم اجتماعی را نمی پذیرد یا حقیر می شمارد، کسانی که قوی تر از آن اند که در بندِ این قنداقهای تنگ و سفت بمانند و آنها را می درند و یاره میکنند، انسانهایی که نمی خواهند کودک بمانند.» ایس طبیعت و سرشت مجرم وجود ندارد بلکه بازی هایی از نیرو وجود دارد که افراد را بسته به طبقه ای که به آن تعلق دارند ۲ به قدرت می رساند یا روانهی زندان می کند: قضّاتِ امروز اگر فقیر به دنیا آمده بو دند بدون شک زندانهای اَعمال شاقه را پُر میکردند؛ و محکومان به اَعمال شاقه هم اگر اصیلزاده میبودند «بر کسرسی دادگاهها مینشستند و در آنجا عدالت را بسرقرار می کردند». ۳ در واقع، وجود جرم خوشبختانه نشان دهنده ی «سرکوبناپذیری طبیعت انسانی» است؛ باید جرم را نه یک ضعف یا بیماری، بلکه یک نیرو دید، نیرویی که قد راست میکند، یک «اعتراضِ انفجاراًمیزِ فردیتِ انسانی» که بدون شک جرم را به چشم همگان از قدرت عجیب افسونگری برخوردار میکند. «بدون جرم که انبوهی از احساسهای کرخ و شور و هوسهای نیمهخاموش درونمان را بیدار  $^{\mathsf{k}}$ میکند، ما مدتی طولانی تر در نابسامانی، یعنی در ضعف و سستی میماندیم.

<sup>\*</sup> Charles Fourier (۱۷۷۲-۱۸۳۷)، فيلسوف سوسياليست فرانسوي..م.

١. لا فالانثر، ١٠ ژانويه ١٨٣٧.

۲. «روسیهیگریِ دارای میجوز، دزدی مستقیم کالا، دزدی با اِعمال زور و تخریب، قتل و راهزنی برای طبقه های فرودست؛ حال آنکه تاراج های ماهرانه، دزدی غیرمستقیم و ظریف، استثمار عالمانه ی چهارپای انسانی، خیانت های به دقت طراحی شده، شیادی های متعالی، و سرانجام تمامی بدکارگی ها و تمامی جرم های فاخرِ حقیقتاً سودآور که قانون در برخورد با آن ها بیش از اندازه مؤدب است، در انحصار طبقه های فرادست است» (اول دسامبر ۱۸۳۸).

٣. لا فالانثر، اول دسامبر ١٨٣٨. ۴. لا فالانثر، ١٠ ژانويه ١٨٣٧.

پس می توان نتیجه گرفت که جرم ابزاری است سیاسی که احتمالاً برای آزادسازی جامعه ی ما به همان اندازه گران بها و ارزشمند است که برای رهایی سیاه پوستان گران بها بود؛ آیا رهایی سیاه پوستان می توانست بدون جرم رخ دهد؟ «شرارتِ زهرآگین، آتش افروزی و حتا گاهی شورش گواه تیره روزی های و خیم شرایط اجتماعی اند.» و زندانیان چیست اند؟ «تیره روز ترین و ستمدیده ترین بخش جامعه ی انسانی». لا فالانژ گاهی در زیبایی شناسیِ جرم در آن زمان سهیم می شد، اما این کار در جهت مبارزه ای کاملاً متفاوت بود.

بنابراین، بهرهبرداری دیگری از صفحهی حوادث سربرآورد با این هدف که نه فقط عیبِ اخلاق ستیزی را متوجه رقیب کند بلکه بازی نیروهای متضاد را با یکدیگر آشکار سازد. لا فالانثر محاکمه های کیفری را به منزلهی مصافی که «تمدن» آن را رمزگذاری کرده است تحلیل می کرد؛ جرمهای سنگین را نه به منزلهی چیزهایی عجیب و هیولایی بلکه به منزله ی بازگشت اجتناب ناپذیر و طغیانِ آن چه سرکوب شده ۲، و قانون شکنی های خُرد را نه به منزله ی حاشیه های ضروری جامعه بلکه به منزله ی غرشی از بطن نبرد جاری در جامعه تحلیل می کرد.

در این جا باید، پس از ویدوک و لاسونر، شخصیت سومی را قرار دهیم. او صرفاً مدتی کوتاه ظاهر شد؛ و شهرت او بیش از یک روز دوام نداشت. او صرفاً چهره ی گذرای قانون شکنی های خُرد بود: یک کودک سیزده ساله، بی خانمان که به اتهام ولگردی به دو سال حبس تأدیبی محکوم شد و بی شک با این حکم برای مدت ها در حلقه های بزه کاری جا گرفت. او به طور قطع از خود نشانی به جا نمی گذاشت اگر در برابر گفتمانِ قانون که (بیشتر به نامِ انضباطها تا براساس نص قانون) از او بزه کار می ساخت، گفتمانِ قانون شکنی ی را قرار نمی داد، قانون شکنی یی که در برابر این اجبارها همچنان سرکش و نافرمان بود. و به شیوه ای همواره مبهم، که در برابر این اجبارها همچنان سرکش و نافرمان بود. و به شیوه ای همواره مبهم، بی انضباطی را به منزله ی نظمِ بی نظمِ جامعه و به منزله ی تأیید حقوقِ تقلیل ناپذیر برجسته می کرد. تمامی قانون شکنی هایی را که دادگاه به منزله ی جرم رمزگذاری

١. همان جا.

۲. برای مثال نگاه کنید به آنچه لا فالانژ در مورد دولاگولونژ یا اِلیرابید در اول اوت ۱۸۳۶ و دوم اکتبر ۱۸۴۰ گفته بود.

میکند، متهم به منزله ی تأیید یک نیروی زنده از نو تعریف کرده است: نداشتن مسکن به منزله ی خانه به دوشی و ولگردی، نداشتن ارباب و رئیس به منزله ی خودمختاری، نداشتن کار به منزله ی آزادی، نداشتن برنامه ی روزانه به منزله ی پسربودن روزها و شبها ایسن رویارویی قانون شکنی با نظام انضباط کیفرمندی بزهکاری را معاصران، یا به عبارت دقیق تر، آن روزنامه نگاری که در آن جا [دادگاه] حضور داشت، به منزله ی جلوه ی مضحک قانون کیفری در جدال با خرده بی انضباطی ها درک کرد. و این کاملاً درست بود: خود محاکمه و حکمی که در پی آن می آمد کاملاً در مرکز مسئله ی مجازات های قانونی سده ی نوزدهم قرار داشتند. ریشخند[ironie]ی که قاضی با آن می کوشید بی انضباطی را به محاصره ی عظمت قانون درآورد و گستاخی یی که متهم با آن بی انضباطی را دوباره در حقوق بنیادین جا می داد، صحنه ای مثال زدنی را برای کیفرمندی ترتیب می دادند.

بیشک این همان چیزی است که گزارش گازت ده تریبونو [از یک دادگاه] به ما ارائه می دهد ۱ «قاضی: باید در خانهی خود خوابید. بیناس: مگه من خونه دارم؟ بسما دائماً در ولگردی زندگی میگذرانید. من واسه معاش کار می کنم. حرفه تان چیست؟ حرفهم: اولاً من حداقل سی وشش تا شغل دارم؛ بعدشم پیش هیچ کسی کار نمی کنم. الان مدتهاست که برای خودم کار می کنم. روزا یه شغل دارم شبا یه شغل مثلاً روزا بینِ همهی رهگذرا آگهی پخش می کنم؛ دنبال درشکههایی که از راه می رسند می دوم تا بسته ها رو حمل کنم؛ تو خیابان نویلی پشتکوارو می زنم و رو دستام راه می رم؛ شبا، تو کارِ نمایشم؛ درِ کالسکه ها رو باز می کنم، بلیط می فروشم؛ حسابی سرم شلوغه. بهتر بود که شما در خانه ای مناسب سکنا می گزیدید و در در دسرش زیاده. تازه، صاحب کار هم مدام غر می زنه و بعد شم آزاد نیستی. پدرتان در دسرش زیاده. تازه، صاحب کار هم مدام غر می زنه و بعد شم آزاد نیستی. پدرتان په دو سال هیچ اعتراضی به شما ندارد؟ پدر ندارم. می مادرتان چه طور؟ مادر هم ندارم، نه بیج اعتراضی به شما ندارد؟ پدر ندارم. می مدام غر می زنه و بعد شم آزاد نیستی. پدرتان به دو سال خوش رویی گفت: «دو سال برگشت و بیا خوش رویی گفت: «دو سال، این که همه ش بیست و چهار ماهه. پس بزن بریم."»

۱. گازت ده تربیونو، اوت ۱۸۴۰.

لا فالانثر همین صحنه را بازگو می کند. و اهمیتی که این روزنامه به این صحنه مى دهد و تحليل بسيار آرام و بسيار دقيقى كه از آن مى كند نشان مى دهد كه پيروانِ فوریه در محاکمهای تا به این اندازه روزمره، بازی نیروهای بنیادین را میدیدند. در یک طرف، نیروی «تمدن» با نمایندگی قاضی، [یعنی] «قانونمندی زنده، روح و نص قانون». این نیرو نظام اجبارگر خود را دارد، نظامی که بهنظر می رسد مجموعهی قوانین است اما در واقع انضباط است. باید مکان، جای معین و جایگیری یی الزامی داشت: «قاضی میگوید که هر کسی در خانهی خود میخوابد، چون در واقع از دیدگاه او همه باید خانهای داشته باشند، سکونتگاهی مجلل یا محقر، نوع آن برای او اهمیت چندانی ندارد؛ او مسئول فراهم کردن مسکن بىرای هـر فـرد نیست؛ بـلکه مسئول آن است که هر فرد را وادار به داشتن مسکن کند.» به علاوه، باید شغلی داشت، هویتی شناساییپذیر، فردیتی که یکبار برای همیشه تثبیت شده باشد: «حرفه تان چیست؟ این پرسش ساده ترین بیانِ نظم مستقر در جامعه است؛ ولگردی با این َ نظم مغایر و ناهمخوان است و آن را برهم میزند؛ باید حرفهای ثابت داشت، حرفهای ثابت و پیوسته که مستلزم صرف وقت بسیار و تلاش فراوان است، باید اندیشههایی رو به آینده و موقعیتی ثابت در آینده داشت تا جامعه را در برابر هرگونه حملهای خاطرجمع کند.» و سرانجام باید اربابی داشت، باید درون یک پایگانبندی گرفتار بود و در آن قرار گرفت؛ و فرد تنها زمانی وجـود دارد کــه جــایی ثــابت در مناسبات تعریف شده ی استیلا داشته باشد: «نزد چه کسی کار میکنید؟ یعنی چون ارباب نیستید پس باید خدمتکار باشید حال تحت هر شرایطی که باشد؛ مسئله رضایتِ شخص شما نیست؛ مسئله نظمی است که باید حفظ شود.» در برابر انضباط با چهرهی قانون، قانونشکنی یی وجود دارد که خود را بهمنزلهی یک حق برجسته مىكند؛ و بيشتر اين بى انضباطى است كه موجب كسست مى شود نه جرم. بى انضباطي زبان: نادرستي دستور زبان و لحن پاسخها «نشان دهنده ي جدايي فاحش میان متهم و جامعهای است که با نمایندگی قاضی، متهم را با عبارتهای صحیح خطاب قرار میدهد». بی انضباطی یی که بی انضباطی [حاصل از] آزادی مادرزادی [native] و بی و اسطه است: «او به خوبی حس می کند که کار آموز و کارگر بَرده است و بردگی غمانگیز... او بهخوبی می داند که در نظم معمول، دیگر از آن آزادی و از آن نیاز به حرکتی که دارد خبری نخواهد بود... او آزادی را ترجیح میدهد و برای او چه

اهمیتی دارد که این آزادی چیزی جز بی نظمی نباشد؟ این آزادی است، به عبارتی، رشدِ خودانگیخته ترِ فردیت او، رشدی خودرو و وحشی و در نتیجه رشدی خشن و محدود اما طبیعی و غریزی.» بی انضباطی در روابط خانوادگی: چندان مهم نیست که این کودکِگم شده را رهاکرده و بی کس گذاشته اند یا این که به خواست خودش رهایی یافته و آزاد شده است، چون «او دیگر نتوانسته است بردگیِ آموزش و پرورش نزد یافته و آزاد شده است، چون «او دیگر نتوانسته است بردگیِ آموزش و پرورش نزد پدر و مادر یا غریبه ها را تحمل کند». و از رهگذر تمامی این خُرده بی انضباطی ها، در نهایت این کُلِ «تمدن» است که رد می شود و «خودرویی و توحش» [«sauvagerie»] است که سربرمی آورد: «این برخاسته از کار است، برخاسته از تنبلی است، برخاسته از بی خیالی است، برخاسته از عیاشی است: همه چیز است اِلّا نظم؛ جدا از تفاوت مشغله ها و عیاشی ها، این زندگی وحشی است، زندگی روز به روز و بی دغدغه ی فردا.» ۱

بدون شک نمی توان تحلیلهای لا فالانژ را معرّف بحثهایی دانست که روزنامههای مردمی در آن دوران در مورد جرمها و کیفرمندی به راه می انداختند. اما با این حال، این تحلیلها در بافت همین بحث و جدل جا دارند. درسهای لا فالانژ اعتبارِ خود را کاملاً از دست نداده اند. همین درسها بودند که در انعکاسِ پُردامنهی بحثهای آنارشیستها در نیمهی دوم سدهی نوزدهم دوباره جان گرفتند، یعنی آن هنگام که آنارشیستها با حمله به دستگاه کیفری، مسئلهی سیاسیِ بزهکاری را طرح کردند؛ آن هنگام که گمان کردند مبارزه جویانه ترین شکلِ امتناع از قانون را در بزهکاری باز شناخته اند؛ آن هنگام که کوشیدند چندان از شورش بزهکاران بورژوایی یی که آن را به استعمار خود درآورده بودند بگسلند؛ آن هنگام که قصد بورژوایی یی که آن را به استعمار خود درآورده بودند بگسلند؛ آن هنگام که قصد داشتند و حدتِ سیاسیِ قانون شکنی های مردمی را اعاده یا ایجاد کنند.

۱. لا فالانثر، ۱۵ اوت ۱۸۴۰.

## فصل سوم

## حبس\*

اگر ناگزیر بودم تاریخی را برای پایانِ شکلگیریِ نظام حبس تعیین کنم، سال ۱۸۱۰ یعنی سالِ وضع قانونِ کیفری، یا سال ۱۸۴۴، یعنی سال وضع قانونِ بازداشت [internement] در سلول را انتخاب نمی کردم؛ شاید، سال ۱۸۳۸ را نیز که کتابهای شارل لوکاس، مُورُو کریشتُف و فُوشه در مورد اصلاح زندانها به چاپ رسیدند، انتخاب نمی کردم. بلکه تاریخ ۲۲ ژانویه ۱۸۴۰ یعنی روز گشایش رسمی مِثره را برمی گزیدم. یا شاید بهتر باشد که آن روز باشکوهِ ثبتنشده در تقویم را برگزینم که در آن کودکی از بچههای متره در حال احتضار گفت: «افسوس که به این زودی باید دارالتأدیب را ترک کنم.» این روز روزِ مرگ نخستین قدیس زندانی بود. اگر این گفته درست باشد که دستههای زندانیانِ دارالتأدیبهای کیفری معمولاً در ستایش از سیاست نوینِ تنبیه بدنی این عبارت را ترنم می کردند که «کتک را ترجیح می دهیم اما سلول برای ما مناسبتر است»، پس باید پذیرفت که رستگارانِ بسیارِ می دیگری با آن کودک همآوا بودند.

<sup>\*</sup> Carcéral ، این واژه در این متن هم به صورت اسم و هم به صورت صفت آمده است. هرجا که این واژه است معادل «حبس» را آورده ایم و هرجا که صفت است گاهی معادل «حبس» و گاهی معادل «حبس-بنیاد» را آورده ایم که منظور آن نهادها یا مکانه آیی است که هر چند زندان و حبس نیستند اما بنیان شان بر حبس کردن است. م.

<sup>1.</sup> E. Ducpétiaux, De la condition physique et morale des jeunes ouvriers, t. II, p. 383.

اما چرا متره؟ چون متره یک سازمانِ انضباطی از شدیدترین نوع خود بود، نمونهای که تمامی تکنولوژیهای اجباری رفتار را در خود متمرکز داشت. در متره، «صومعه، زندان، مدرسه و هنگ نظامی» یافت می شد. در آنجا زندانیان به گروههای کوچکی که پایگانبندی سفت و سختی شده بودند تقسیم می شدند و این گروه ها در آنِ واحد از پنج الگو پیروی میکردند: الگوی خانواده (هر گروه «خــانواده»ای بــود متشکل از «برادرها» و دو «برادر ارشد»)؛ الگوی ارتش (هر خانواده تحت فرماندهی یک رئیس بود و به دو بخش تحت فرماندهی دو معاون تقسیم می شد؛ هر زندانی شمارهای داشت که در دفتر ثبت شده بود، و موظف بود تمرین های پایهای نظامی را فراگیرد؛ بهعلاوه، در هر خانواده بازدید روزانهی نظافت، بازدید هفتگی لباس و سهبار حضور و غیاب در روز انجام می شد)؛ الگوی کارگاه با رؤسا و سرکارگرانی که مسئول رسیدگی به نظم کاری و کارآموزی زندانیانِ کمسنتر بودند؛ الگوی مدرسه (یک تا یکساعتونیم کلاس در روز و ارائهی آموزش که برعهدهی معلم و دستیاراناش بود)؛ و سرانجام الگوی قضایی به این ترتیب که هر روز در اتاق ملاقات، «عدالت» به اجرا در می آمد: «کوچک ترین نافرمانی کیفر داده می شود و بهترین راه جلوگیری از جرمهای سنگین، تنبیه بسیار سخت کوچکترین خطاها است: در متره حتا یک حرف بی جا مجازات دارد»؛ اصلی ترین تنبیهٔ زندانی کردن در سلول بود؛ چون «مجزا و منزوی کردن بهترین راه تأثیرگذاری بـر اخــلاق کــودکان است؛ بهویژه در انزوا است که ندای دین حتا اگر تا بدان روز بر احساساتاش تأثیر نگذاشته باشد، تمامی قدرت عاطفی خود را باز می یابد، ۱؛ کل این نهاد پیراکیفری [parapénale] که بدین منظور ساخته شده بود که زندان نباشد، در سلول به نقطهی اوج خود میرسید، سلولی که بر دیوارهای آن با حروف سیاه نوشته شده بود: «خدا شما را می بیند.»

این کنار هم قرار گرفتنِ الگوهای مختلف [در متره] امکان می داد که کارکردِ «تربیت» در محدوده ی ویژگی های خاص خود تبیین شود. در متره لازم نبود که رؤسا و معاونانِ آنان کاملاً قاضی، معلم، سرکارگر، گروهبان یا «والدین» باشند بلکه باید آمیزه ی خاصی از اندکی از همه ی آنها می بودند و به شیوه ای خاص [در تربیتِ

۱. همانجا، ص ۳۷۷.

زندانیان] دخالت مم کردند. آنان به نوعی تکنسینهای رفتار بودند: مهندسان کردار، ارتوپدهای فردیت. آنان باید بدنهایی مطیع و در عین حال توانا میساختند: آنان بر ۹ یا ۱۰ ساعت کار روزانه (در کارگاه یا کشتزار) نظارت می کردند؛ حرکت منظم صفهای زندانیان، تمرینهای جسمی، آموزش میدان تیر و قدمرو با سوت و شیپور را هدایت میکردند؛ بیدار باش و خاموشی را اعلام میکردند؛ به زندانیان نرمش و ورزش می دادند ۱؛ و به نظافت و استحمام آنان رسیدگی می کردند. تربیتی که با نظارتی همیشگی همراه بود؛ بیوقفه دانشی دربارهی رفتار روزمرهی زندانیان گردآوری می شد و این دانش به منزلهی ابزاری برای ارزیابی دائمی سازمان می یافت: «از هر کو دک به هنگام ورود به دارالتأدیب استنطاق می شود تا در مورد اصل و نسب او، موقعیت خانوادگی اش، جرمی که به دلیل آن به دادگاه فراخوانده شده بود و تمامی جرمهایی که زندگی کو تاه و اغلب بسیار غمانگیزش را شکل دادهاند آگاهی به دست آید. این اطلاعات روی لوحهای ثبت می شود و به تدریج هر آنچه مربوط به هر زندانی است و مدت اقامت او در دارالتأدیب، و محل اقامت و کار او پس از ترک دارالتأدیب روی این لوحه یادداشت می شود. ۲ پرورش بدن شناختی از فرد بهدست می دهد، کارآموزی و یادگیری فنون شیوههای رفتار را پدید می آورد، و کسب مهارتها با تثبیت مناسبات قدرت درهممی آمیزند؛ [بدینسان] کشاورزانی قوی و کارآزموده پرورش می یابند؛ در خود همین کار، به شرط وجود کنترل تکنیکی، می توان افرادی [سوژهها] مطیع ساخت و دانشی موثق در مورد آنان شکل داد. این تکنیک انضباطی که بر بدن ها اِعمال می شود، دو نتیجه دارد: «روح»ی که باید شناخته شود و انقیادی که باید حفظ شود. این کار تربیتی نتیجهای داشت که گواه صحت آن بود: در سال ۱۸۴۸ یعنی آن هنگام که «اندیشهی همگان در تب و تاب انقلاب میسوخت، آن هنگام که مدرسه های [شهرهای] آنژه، لَفْلِش و آلْفُور و حتاکالجها سر به شورش گذاشته بودند، زندانیان دارالتأدیب متره بیش از پیش آرام بودند.»

۱. «هر آنچه جسم را خسته کند، فکرهای بد و ناجور را نیز دور میکند؛ همچنین باید دفت کرد که بازی ها شامل تمرین های سخت و خشن باشند. شبها، [زندانیان] به محض آنکه دراز میکشند به خواب می روند.» (همانجا، ص 376-375). نگاه کنید به طرح شماره ی ۲۷.

<sup>2.</sup> E. Ducpétiaux, Des colonies agricoles, 1851, p. 61.

<sup>3.</sup> G. Ferrus, Des prisonniers, 1850.

آنچه متره را به نمونهای خاص بدل میکند ویژگیِ متره در این عملیاتِ تربیتی است. این عملیات تربیتی به دیگر شکل های کنترل که بر آنها استوار بود شباهت داشت: [یعنی] پزشکی، آموزش همگانی و هدایت مذهبی. اما این عملیات به هیچرو با آنها یکی نبود. با اداره کردن در معنای اخص کلمه نیز یکی نبود. کارکنان [متره]، چه رؤسا یا معاونانِ خانواده، و چه مربیان یا سرکارگران، ملزم بودند که در مجاورت زندانیان زندگی کنند؛ لباسشان «تقریباً بههمان سادگی» لباس زندانیان بود؛ عملاً هیچگاه زندانیان را تنها نمیگذاشتند و شبانهروز از آنان مراقبت میکردند؛ در میان زندانیان شبکهای از نظارت دائمی ایجاد کرده بودند. و برای آموزش خود این کارکنان، در دارالتأدیب مدرسهی ویژهای تأسیس شده بود. عنصر اصلی در برنامهی مدرسه این بود که کارکنان نوآموز مشمول همان کارآموزیها و همان اجبارهایی باشند که خود زندانیان ملزم به آناند: این کارکنان نوآموز «همانند شاگردان، مشمول همان انضباطی بودند که بعدها در مقام مربی باید اِعمال مى كردند». به آنان هنر مناسبات قدرت آموزش داده مى شد. [این مدرسه] نخستین دانشسرای انضباطِ ناب بود: در آنجا «ندامتگاه» صرفاً طرحی نبود که پشتوانهی خود را در «انسانیت» [«اومانیته»] جست وجو کند یا بنیان هایش را در یک «علم» بجوید؛ بلکه تکنیکی بود که آموخته می شد، انتقال داده می شد و از هنجارهایی کلی تبعیت می کرد. روشی که کردار افراد بی انضباط یا خطرناک را با زور بهنجار می کند، می تواند از رهگذر ساخته و پرداخته شدنِ تکنیکی و تأملی عقلانی، بهنوبهی خود «بهنجار» شود. تكنيكِ انضباطى به «رشته "»اى بدل شدكه آن نيز مدرسهى خود را داشت.

تاریخ نگارانِ علوم انسانی اغلب تولد روان شناسی علمی را در همین دوره جا می دهند: گویا در همین سال ها بود که وِبِر \*\* پرگار خود را برای اندازه گیریِ حواس، دستکاری و کوچک و بزرگ می کرد. آن چه در متره (و کمی پیش یا پس از آن در سایر کشورهای اروپایی) رخ داد به طور قطع، از مقوله ی کاملاً متفاوتی بود. آن چه رخ داد ظهور یا به عبارت دقیق تر، و یژگی یافتنِ نهادینه ی نوع جدیدی از کنترل و گویی غسل تعمید آن بود، نوع جدیدی از کنترل سال قدرت بر

<sup>\* &</sup>quot;discipline" که هم به معنای انضباط است و هم به معنای رشته (ی علمی) .. م.

<sup>\*\*</sup> Ernst Heinrich Weber فيزيولوژيست آلماني..م.

افرادی که در برابر بهنجارسازی انضباطی مقاومت میکنند. و با این حال، ظهور این متخصصان انضباط، هنجارمندی و انقیاد بیشک نشاندهندهی آغاز مرحلهی متفاوتی در شکلگیری و رشد روانشناسی بود. ممکن است گفته شود که ارزیابی کمّی واکنشهای حسی دستکم می توانست بر اعتبار فیزیولوژی نوپا متکی باشد و از همین رو سزاوار آن است که در تاریخ علوم جاگیرد. اما کنترل هنجارمندی نیز کاملاً در چهارچوب پزشکی و روانپزشکی قرار داشت، و این دو یک قالب «علمی بودن» را برای آن فراهم می آوردند؛ [به علاوه،] این کنترل بر دستگاه قضایی استوار بود، دستگاهی که بهطور مستقیم یا غیرمستقیم، پشتوانهی قانونی آن را فراهم می کرد. بنابراین، یک تکنیکِ سنجیده ی کنترلِ هنجارها در سایه ی این دو حامی برجسته و بهمنزلهی رابط یا مکان تبادل میان آن دو، تا به امروز بی وقفه توسعه یافتهاست. از زمان [ایجاد] مدرسهی کوچک متره بدین سو، پایههای نهادینه و خاص این روشها تکثیر یافته، دستگاههایشان چه از لحاظ کمی و چه از لحاظ سطح و دامنه افزایش یافته، پیوندهایشان با بیمارستانها، مدارس، ادارههای دولتی و مؤسسههای خصوصی افزایش یافته، بر تعداد کارگزارانشان افزوده شده و قدرتِ اين كارگزاران افزايش و كيفيّت تكنيكي شان ارتقاء يافته است؛ [بهعبارتي] تكنيسين های بی انضباطی سرسلسلهی یک خانواده را تشکیل دادند. متره و مدرسهی آن در بهنجارسازی قدرت بهنجارساز و سامان دهی [مناسبات] قدرت دانش بر افراد، برههای مهم را رقم زد.

\*

اما چرا این لحظه را به منزلهی پایان شکلگیریِ نوعی هنر تنبیه که هنوز هم کم وبیش هنر تنبیه عصر ما است برگزیدم؟ دقیقاً به این دلیل که این گزینش کمی «ناعادلانه» ["injuste"] است. به این دلیل که این گزینش «پایان» آن فرایند را در حاشیه های فرو دستِ حقوقِ کیفری جا می دهد؛ به این دلیل که متره یک زندان بود اما نه کاملاً: زندان بود زیرا بزهکاران جوانی را که در دادگاه ها محکوم شده بو دند در آنجا زندانی می کردند؛ و با این حال، متره تقریباً چیز دیگری نیز بود زیرا متهمان کمسنی را که براساس ماده ی ۶۶ قانون تبر ثه شده بو دند، و نیز شاگردان شبانه روزی را همانند سده ی هجدهم تحت عنوانِ تأدیب پدرانه در آنجا زندانی می کردند. متره،

این الگوی تنبیهی، در آخرین حدِ کیفرمندی در معنای دقیق کلمه قرار داشت. متره مشهورترین نهاد در میان مجموعه نهادهایی بود که در فراسوی مرزهای حقوقِ کیفری، آن چیزی را بناکردند که شاید بتوان مجمعالجزایرِ حبس نامید.

البته اصول كلى و قوانين مهم و قانونگذارىها تصريح كرده بودند كه: زندانىي کردن «خارج از قانون» ممنوع است، بازداشت بدون تصمیم یک نهادِ قضایی ذی صلاح ممنوع است، و محبوس کردنهای خودسرانه و درعین حال گسترده ممنوع است. اما خودِ اصل حبس برون کیفری [incarceration extra-penale] هرگز در عمل کنار گذاشته نشد. ا و گرچه دستگاه عظیم و قدیمی محبوسکردن تا حدودی (وفقط تا حدودی) برچیده شد اما خیلی زود دوباره فعال شد، از نو سامان گرفت و از برخی جنبه ها توسعه یافت. اما به مراتب مهم تر این که این دستگاه عظیم محبوسکردن به واسطهی زندان، از یکسو با مجازاتهای قانونی و از سوی دیگر با سازوكارهاي انضباطي همگن شد. مرزهاي ميانِ محبوس كردن و مجازاتهاي قضایی و نهادهای انضباطی که پیشتر در عصر کلاسیک مخدوش شده بودند، اینک برای بناکردنِ پیوستار عظیم حبس که تکنیکهای ندامتگاهی را تا درون نابترین انضباطها انتشار می داد رو به محوشدن نهادند، هنجارهای انضباطی را تا قلب نظام کیفری انتقال دادند، و خُردترین قانونشکنی و کوچکترین بیقاعدگی و انحراف و نابهنجاری را با بزهکاری تهدید کردند. شبکهی ظریف و درجهبندی شدهی حبس\_بنیاد [carcéral] با نهادهایی فشرده و نیز با روشهایی جزءپرداز و پراکنده، مسئولیتِ آن محبوس کردنِ خودسرانه و انبوه و بدادغامشدهی عصر کالاسیک را برعهده گرفت.

در این جا قصد ندارم تمام آن بافتی را که نخست محیطِ بی واسطه ی زندان و سپس محیط دور تر و دور تر را شکل داد بازسازی کنم. چه ارائه ی چند نشانه برای ارزیابیِ وسعت [این بافت] و چند تاریخ برای اندازه گیری زودهنگام بودنِ آن کافی خواهد بود.

بخشهای کشاورزی [وابسته به] زندانهای مرکزی وجود داشت (که نخستین

۱. جا دارد که بحثهای دوران انقلاب [۱۷۸۹ فرانسه] بر سر دادگاههای خانواده و تأدیب پدرانه و حق والدین در محبوس کردن فرزندانشان مورد مطالعهای جامع قرار گیرد.

نمونهی آن کولونی گایون در سال ۱۸۲۴ بود و بعدها فُونْتهوْرُو، دویْس و بـولار)؛ دارالتأدیبهایی برای کودکان فقیر و بیکس و ولگرد (پُـتیــبـور در ســال ۱۸۴۰ و أَسُوالْد در سال ۱۸۴۲)؛ نوانخانه ها و مؤسسه های خیریه و شیفقتگاه هایی برای دختران مجرمی که «از فکر بازگشت به زندگی بی قاعده هراسان می شوند»، یا برای «دختران فقیر و معصومی که فساد اخلاقی مادرانشان آنان را در معرض انحراف و فسادِ زودهننگام قرار دادهاست»، و یا برای دختربچههای فقیری که جلوی در نوانخانهها یا مهمانسراها پیدا میشدند. کولونیهای ندامتگاهییی وجود داشت که قانون سال ۱۸۵۰ آنها را پیش بینی کرده بود: متهمان خردسالی که تبرئه یا محکوم شده بودند به این دارالتأدیبها فرستاده میشدند و در آنجا میبایست «تحت یک انضباط سفت و سخت بهطور دستهجمعی پرورش پابند و به کارهای کشاورزی و نیز صنایع اصلی وابسته به آن گمارده شوند»؛ بعدها کودکانی که باید تبعید می شدند و «کودکان صغیر شرور و سرکش مؤسسه های خیریه ی عمومی» ا نیز در زمره ی آنان قرار گرفتند. انجمنهای حبس-بنیاد [cercles .carcéraux] با فاصله گیری بیشتر و بیشتر از کیفرمندی در معنای دقیق کلمه، گسترش یافتند و شکل زندان [گونهی آنها] به آرامی کمرنگ شد تا آنکه به کلی محو شد: نهادهایی برای کودکانِ بیسرپرست یا فقیر، یتیمخانه هایی (همچون نُوهُف یا مِنیل ـ فیرمن)، مؤسسه هایی برای کارآموزان (همچون بتُلِم دو رنس یا مِزون دو نانسی) ؛ و بعدها کارخانه صومعههایی همچون لاشووَژر و سپس تارار، ژوژوریُو (که دختران کارگر در حدود سیزده سالگی وارد آنها می شدند و سالها در آنجا محبوس می ماندند و فقط تحت مراقبت اجازهی خروج داشتند؛ آنان دستمزد دریافت نمی کردند اما مقرری یی برای شان تعیین می شد که در صورت داشتن همت و جدیت و رفتار خوب با پاداش افزایش می یافت؛ دختران تنها در زمانِ ترکِ مکان این مقرری را دریافت میکردند). بهعلاوه، در فراسوی این نهادها، مجموعهی کاملی از دستگاهها وجود داشت که گرچه شکل یک زندانِ «فشرده» را به خود تمی گرفتند اما از شیاری از سیازوکارهای حبس بنیاد استفاده می کردند: انجمنهای نیکوکاری، فعالیتهای اصلاح اخلاقی، دفاتر

۱. در مورد تمامی این نهادها نگاه کنید به:

کمکرسانی که درعین حال مراقبت را نیز تضمین می کردند، و شهرکها و خانههای کارگری ـ بدوی ترین و ناشیانه ترین شکل این خانه ها هنوز هم به گونهای بسیار آشکار نشانه های نظام ندامتگاهی را با خود دارند. و سرانجام، این شبکهی عظیم حبس ـ بنیاد به تمامی دستگاه های انضباطی که به طور جداگانه در جاجای جامعه عمل می کنند می پیوندد.

دیدیم که زندان در درون عدالت کیفری، روش تنبیهی را به تکنیکِ ندامتگاهی بدل کرد؛ مجمع الجزایر حبس نیز این تکنیک را از نهاد کیفری به سرتاسر پیکر اجتماع انتقال داد. و این امر چندین نتیجهی مهم داشت.

۱. این دستگاه گسترده یک درجه بندی بطیء، پیوسته و نامحسوس را برقرار میکند که امکان گذار طبیعی از بی نظمی تا جرم، و برعکس، از تخطی از قانون تا لغزش نسبت به یک قاعده، یک میانگین، یک الزام یا یک هنجار را فراهم می آورد. در دوران کلاسیک به رغم آن که یک مرجع مشترک در مورد خطا به طور کلی وجود داشت<sup>۲</sup>، مقولهی جرم و مقولهی گناه و مقولهی رفتار بد از یکدیگر متمایز بودند چراکه به معیارها و مراجع مجزا و جداگانه ای ارجاع می شدند (کفاره، قضاوت،

۱. برای مثال نگاه کنید به مطلبی درباره ی خانه های کارگری ی که در میانه ی سده ی نوزدهم در لیل ساخته شد: «نظافت در دستور کار روزانه است. و این روح مقررات است. مقرراتِ سفت و سختی علیه افراد پرهیاهو و دائم الخمرها و علیه هرگونه بی نظمی وضع شده است. هر خطای سنگین با طرد و اخراج پاسخ داده می شود. کارگران از آنجا که به نظم و صرفه جویی عادت داده شده اند دیگر روزهای دوشنبه کارگاه را ترک نمی کنند... کودکان از آنجا که تحت مراقبت بهتری قرار دارند دیگر موجب رسوایی نمی شوند... پاداش هایی برای نظافت خانه ها، رفتار خوب و ایثار و از خودگذشتگی درنظر گرفته می شوند که هر ساله افراد بسیاری برای کسب آن ها به رقابت می پردازند.»

Houzé de L'Aulnay, Des logements ouvriers à Lille, 1863, p. 13-15.

 می توان این مرجع مشترک در مورد خطا را به وضوح در آرای برخی از حقوق دانان دید، مانند موییار دو ووگلان:

Muyart de Vouglans, Réfutation des principes hasardés dans le traité des délits et des peines, 1767, p. 108. Les Lois criminelles de la France, 1780, p. 3;

يا همچون روشو دولاگومپ:

Rousseaud de la Combe, Traité des matières criminelles, 1741, p. 1-2.

محبوس کردن). در مقابل، حبس با سازوکارهای مراقبت و تنبیه خود، بر پایهی اصل پیوستگی نسبی عمل میکند. پیوستگی خودِ نمهادهایی که به یکدیگر ارجاع مىدهند راز مؤسسهى خيريه تا يتيمخانه، دارالتأديب، ندامتگاه، گردان انضباطي و زندان؛ از مدرسه تا انجمن نیکوکاری، کارگاه، نوانخانه و صومعهی ندامتگاهی؛ از شهرک کارگری تا بیمارستان و زندان). پیوستگیِ معیارها و سازوکارهای تنبیهی یی که از یک انحرافِ ساده آغاز میکنند و به تدریج و گام به گام قاعده ها را سنگین تر و مجازاتها را شدیدتر میکنند. درجهبندیِ پیوستهی مراجع نهادینه و متخصص و صلاحیت دار (در مقولهی دانش و در مقولهی قدرت) که نه خودسرانه بلکه بر پایهی مقررات و از رهگذر مشاهده و ارزیابی پایگانبندی میکنند، تفاوتگذاری، مجازات و تنبیه میکنند، و گامبه گام از تنبیه لغزشها و خطاها تا مجازات جرمها پیش میروند. «حبس» با شکلهای چندگانهی پراکنده یا فشردهی خود، با نهادهای كنترلكننده يا وادارگر خود و با نهادهاي مراقبتِ محتاطانه و اجبارِ مؤكدِ خود ارتباطِ کیفی و کمّی مجازاتها را میسر میکند؛ «حبس» کیفرهای سبک و سنگین، ملایمتها و سختگیریها، و توبیخها و محکومیتهای ناچیز را بهصورت یک رشته درمی آورد یا در بخش بندی هایی ظریف تنظیم میکند. خُردترین انضباطها مى تواند گوياى آن باشد كه تو سرانجام به زندانِ محكومان به اَعمال شاقه خواهى افتاد؛ و سختگیرترین زندانها به محکوم به حبس ابد میگوید: کوچکترین خطا و لغزش در رفتارت را توبیخ خواهم کرد. عمومیتِ کارکرد تنبیهی که سدهی هجدهم آن را در تکنیک «ایده تولوژیک» تصورات و نشانه ها جست وجو می کرد، اینک بر پایهی گستردگی دستگاههای مختلف حبس-بنیاد و استخوانبندی مادی و درهمبافته و پراکنده اما منسجم آنها استوار است. از همینرو، یک مدلول مشترک میان کوچکترین بیقاعدگیها و سنگینترین جرم برقرار شد: این مدلول دیگر خطا نیست، آسیب رساندن به منافع مشترک عمومی نیز نیست، بلکه انحراف و نابهنجاری است؛ و همین مدلول است که در مدرسه، دادگاه، نوانخانه یا زندان متداول است. این مدلول همان کارکردی را از لحاظ معنایی تعمیم میدهد که حبس از لحاظ تاکتیکی تعمیم می دهد. آن فردی که زمانی رقیب و دشمن پادشاه و بعدها دشمن اجتماع خوانده می شد، اینک به فردی منحرف بدل شده است، منحرفی که با خود خطر چندگانهی بینظمی، جرم و جنون را همراه دارد. شبکهی حبس-بنیاد دو

رشتهی طویل و چندگانهی تنبیه و نابهنجاری را برپایهی مناسباتی چندگانه بههم جفت میکند.

۲. حبس با مجراهایش امکانِ به خدمت گرفتن «بزهکاران» بزرگ را فراهم می آورد. حبس آن چیزی را سازمان می دهد که می توان آن را «مشاغل انضباطی» نامید، مشاغلی که در آنها در پس طرد کردنها و رد کردنها، یک کار تمامعیار ساختن و پرداختن انجام میگیرد. در دوران کلاسیک، در سرحدها یا شکافهای جامعه، عرصهی مبهم و مسامحه گر و خطرناکِ «قانونشکنی» یا دستکم هر آنچه از چنگالهای مستقیم قدرت میگریخت باز شد: مکانی نامطمئن که برای مجرمیت در حکم مکانِ شکلگیری و منطقهی امن بود؛ در آنجا فقر، بیکاری، بیگناهی تحت تعقیب، نیرنگبازی، مبارزه علیه قدرتمندان، سر باز زدن از اجبارها و قوانین و جرم سازمانیافته، همگی در آمدوشدهایی اتفاقی با یکدیگر ملاقات می کردند؛ این مکانْ مکان ماجراجویی یی بود که ژیل بلاس، شِپرْد یا مانْدْرَن هر یک به شیوه ی خود جزء به جزء آن را در نوردیده بودند. سدهی نوزدهم از رهگذر تفاوتگذاریها و بخش بندی های انضباطی، مجراهای سفت و سخت و دقیقی را بنا کرد که در قلب نظام، اطاعت را بریا می داشتند و از رهگذر همان سازوکارها، بزهکاری را تولید می کردند. نوعی «آموزش» انضباطی پیوسته و تقیّدزا وجود داشت که تا حدودی به حوزهی تعلیمات تربیتی و تا حدودی نیز به شبکهی حرفه ها مربوط می شد. مشاغل حاصل از این آموزش بههمان اندازه ایمنی بخش و حتمی بودند که مشاغل خدماتِ اجتماعی: باشگاههای جوانان و انجمنهای مددکاری، اِسکان و کاریابی در منازل، کولونی های ندامتگاهی، گُردان های انضباطی، زندان ها، بیمارستان ها و نوانخانه ها. این مجراها از همان ابتدای سده ی نوزدهم کاملاً مشخص شده بودند: «مؤسسههای نیکوکاریِ ما معرّفِ مجموعهای است با هماهنگی قابلِ تحسین؛ به واسطهی این مجموعه، تهیدستان از گهواره تا گور یک لحظه بدون کمک نمیمانند. یک بینوا را درنظر بگیرید: او را میبینید که در میان کودکان سرراهی به دنیا می آید؛ از آنجا به شیرخوارگاه و سپس به پرورشگاه میرود؛ در شش سالگی از پرورشگاه بیرون می آید و به مدرسهی ابتدایی و آنگاه به مدرسهی متوسطه می رود. اگر نتواند کار کند ناماش را در دفاتر خیریهی ناحیهی اقامتاش مینویسند، و اگر بیمار شود می تواند از ۱۲ بیمارستان یکی را انتخاب کند ... سرانجام هنگامی که این فقیر پاریسی به سن

پیری رسید هفت نوانخانه پذیرای دوران سالخوردگی اویند و نظام غذایی سالم این نوانخانهها اغلب این واپسین روزهای بی ثمر او را طولانی تر از واپسین روزهای یک ادم متمول کردهاست.» ۱

شبکهی حبس بنیاد فردِ تطبیق ناپذیر را به درون جهنمی نامعلوم پرتاب نمیکند، [چون] جایی بیرون از این شبکه وجود ندارد. این شبکه آن چیزی راکه ا گویی با یک دست پس زده است با دست دیگر پیش میکشد. این شبکه در همه چیز صرفه جویی می کند، حتا در آنچه مجازات می کند. این شبکه حتا با هدر دادن و از دست دادنِ آنچه قصد سلب صلاحیت از آن را دارد نیز موافق نیست. در این جامعهی سراسربین [یاناًیتیک] که محبوسکردن [incarceration] استخوانبندی همهجا حاضر آن است، بزهكار بيرون از قانون نيست؛ بلكه از همان آغاز در درون قانون و حتا در بطن قانون است، یا دستکم درست در میان آن سازوکارهایی است که بهطور نامحسوس او را از انضباط به قانون و از کجروی و انحراف به تخلف و جرم سوق می دهند. درست است که زندان بزهکاری را مجازات می کند، امیا بزهکاری اساساً در بطن محبوس کردن و بهوسیلهی آن ساخته میشود، و زندان در نهایت و بهنوبهی خود تداوم این محبوسکردن است. زندان چیزی جز دنبالهی طبیعی و مرتبهی برتر این پایگانبندی گامبه گام طی شده نیست. بزه کار محصولی نهادینه است. در نتیجه تعجبی ندارد که شمار قابل ملاحظهای از محکومان زندگی خود را در تمامی آن سازوکارها و مؤسسههایی گذراندهاند که وانمود میشود برای اجتناب از زندان درنظر گرفته شده بودند. و تعجبی نیدارد اگر این سیازوکارها و مؤسسهها از یک «سرشت» تقلیل ناپذیر بزهکارانه برخوردار باشند: زندانی محکوم به اَعمال شاقه دقیقاً محصولِ دوران کودکی سپری شده در دارالتأدیب است، اَن هم مطابق با خطوطِ نيروي نظام تعميميافتهي حبس. و برعكس، سبكِ غنايي [ليريسم] حاشيه نشيني كاملاً مي تواند محظوظ از آن فرد «بيرون از قانون»، آن کوچنشین بزرگ اجتماع باشد که در سرحـدهای نظم مطیع و وحشتزده پـرسه مى زند. مجرميت در حاشيه ها و درنتيجه ي تبعيدهاي پياپي زاده نمي شود، بلكه از

<sup>1.</sup> Moreau de Jonnès, cité in H. du Touquet, De la condition des classes pauvres (1846).

رهگذر الحاق کردنهای هر چه فشرده تر، تحت مراقبتهای همواره سختگیرانه تر و درنستیجه ی انسباشتِ اجبارهای انضباطی است که زاده می شود. در یک کلام، مجمع الجزایرِ حبس در اعماقِ پیکر اجتماع، شکلگیریِ بزهکاری را برپایه ی قانون شکنی های ظریف، پنهان سازیِ این قانون شکنی ها را در پسِ بزهکاری، و استقرار مجرمیتی و یژگی یافته را تضمین می کند.

۳. اما شاید مهم ترین اثر و نتیجه ی نظام حبس-بنیاد و گسترش آن در فراسوی زندانی کردنِ قانونی آن باشد که این نظام موفق شد قدرت تنبیه را طبیعی و مشروع کند و دست کم آستانه ی آسان گیری و تسامح را در کیفرمندی پایین آورد. گرایش این نظام آن است که هرگونه افراطی را که ممکن است در اجرای مجازات وجود داشته باشد محو کند. و اینکار را با به کار انداختن متقابل و همبستهی دو عرصهی گسترش خود انجام می دهد: عرصه ی قانونی عدالت و عرصه ی بیرون از قانونِ انضباط. در واقع، پیوستگی عظیم نظام حبس۔بنیاد از هر دو جانب قانون و احکام آن، نوعی پشتوانهی قانونی به سازوکارهای انضباطی و به احکام و جریمههایی که این سازوکارها اجرا میکنند میدهد. در سرتاسر این شبکه که شامل نهادهای «منطقه»ای نسبتاً خودگردان و مستقل بسيار است، الگوى عدالتِ بزرگ با «شكل\_زندان» [زندان به منزلهی شکل] انتقال می یابد. مقرراتِ مؤسسه های انضباطی می توانند قانون را بازتولید کنند، جریمه ها می توانند از حکمها و کیفرها تقلید کنند، و مراقبت می تواند الگوی پلیسی را تکرار کند؛ و زندان بر فراز تمامی این مؤسسه های چندگانه که در مقایسه با تمامی آنها شکلی ناب، بدون ناخالصی و بدون نقصان است، به تمامی این مؤسسه ها نوعی پشترانه و ضمانت دولتی می دهد. حبس با درجه بندی نزولی و طویل خود از زندانِ محکومانِ به اعمال شاقه یا زندان کیفری با کار اجباری تا محدودیتها و چهارچوببندی های پراکنده و خفیف، نوعی از قدرت را انتقال می دهد که قانون به آن اعتبار می بخشد و عدالت از آن به منزله ی سِلاح مرجّح خود استفاده میکند. حال چگونه انضباطها و قدرتی که در آنها عمل میکند می توانند خودسرانه بهنظر آیند، درحالی که این انضباطها و قدرتْ صرفاً سازوکارهای خود عدالت را ولو به قیمتِ کاهش شدت آن به کار می اندازند، و درحالی که انضباطها از آنرو اثرهای عدالت را تعمیم میدهند و آنها را تا پایین ترین ردهها انتقال میدهند که از سختگیری های آن اجتناب کنند؟ پیوستگی حبس و انتشارِ شکل ـ زندان امکان

می دهد که قدرتِ انضباطی قانونی و مجاز شود یا در هر حال مشروعیت یابد و بدین سان قدرت انضباطی از هرگونه زیاده روی یا سوء استفاده ای که ممکن است از آن سرزند پرهیز می کند.

اما در مقابل، هِرَم حبش بستری را به قدرتِ تحمیل تنبیه های قانونی ارزانی می کند که این قدرت در آن بستر، از هرگونه زیاده روی و از هرگونه خشونت رها به نظر می رسد. در درجه بندی گام به گام و ماهرانه ی دستگاه های انتضباطی و «جادادن»هایی که این دستگاهها در پی دارند، زندان به هیچرو معرفِ طغیانِ نوع دیگری از قدرت نیست، بلکه صرفاً معرفِ درجهای مکمل در شدتِ سازوکاری است که از همان اولین مجازاتها و جریمهها بیوقفه عمل میکند. تفاوت میان آخرین نهاد «بازپروری» که برای اجتناب از زندان، فرد را در آنجا اِسکان می دهند با زندان که فرد پس از ارتکاب جرمی بارز و مشخص به آنجا فرستاده میشود، به زحمت تفاوتی محسوس است (و باید چنین باشد). صرفه جویی و اقتصادی سفت و سخت که اثر و نتیجهاش آن است که قدرتِ عجیب تنبیه را تا حدممکن ملاحظه کارانه و ملایم کند. از این پس دیگر هیچ چیز در این قدرت یادآور آن زیاده روی پیشین قدرت پادشاه نیست آن هنگام که انتقام اقتدارش را از بدنِ تعذیب شدگان می کشید. زندان در مورد کسانی که به آن سپرده می شوند کاری را ادامه می دهد که در جای دیگری آغاز شده است و کل جامعه از رهگذر سازوکارهای بی شمار انضباطی آن را در مورد هر فرد دنبال میکند. به یمن پیوستار حبس، آن نهادی که محکوم میکند در میان تمامی نهادهایی که کنترل میکنند، دگرگون میکنند، اصلاح و بهسازی میکنند قرار میگیرد. در نهایت، عاملی که بهراستی مى تواند اين نهادِ محكوميت دهنده را از آن نهادها متمايز كنند سرشت بسيار «خطرناک» بزهکاران، شدت انحرافهای شان، و تشریفات ضروری آیین است. اما این قدرت تنبیه گر در کارکرد خود تفاوتی ماهوی با قدرت درمانگر یا قدرت تربیتی ندارد. قدرت تنبیه گر از آنها و از کار کمتر و خُرد آنها، پشتوانه و ضمانتی از پایین دریافت میکند؛ پشتوانهای که بههمان اندازه مهم است، چون پشتوانهی تکنیک و عقلانیت است. حبش قدرت قانونی تنبیه کردن را «طبیعی میکند»، همانگونه که قدرتِ تكنيكي منضبط كردن را «قانوني ميكند». ازآنجاكه حبس اين دو قدرت را بدین سان همگون میکند و هر گونه خشونتِ ممکن در قدرت تنبیه و هرگونه

خودسرانگیِ ممکن در قدرت انضباطی را محو میکند، ازآنجاکه حبس اثرهای شورشبرانگیزی را که ممکن است هر دو قدرت داشته باشند کاهش میدهد و در نتیجه شدت و سرسختی شان را غیرضروری می سازد و روشهای حساب شده و خودکار و ملاحظه کارانه ی یکسانی را از یکی به دیگری به گردش می اندازد، امکان می دهد تا «اقتصاد» بزرگِ قدرت تحقق یابد، «اقتصادی» که سده ی هجدهم به هنگام طرح مسئله ی انباشت و اداره ی مفید انسانها، به دنبال فرمول آن بود.

عمومیت یافتنِ حبس با عمل کردن در تمامی ضخامتِ پیکرِ اجتماع و با درهم آمیختنِ بی وقفه ی هنرِ اصلاح با حقِ تنبیه، خدِ قبولِ تنبیه به منزله ی امری طبیعی و پذیرفتنی را پایین می آورد. اغلب این پرسش مطرح می شود که چگونه پیش از انقلاب [ ۱۷۸۹ فرانسه] و پس از آن، حقِ تنبیه از بنیانی جدید برخوردار شد؟ بی شک باید پاسخ را در نظریهی قرارداد جست وجو کرد. اما باید همچنین و شاید به ویژه این پرسش معکوس را طرح کرد: چگونه عمل شد تا مردم قدرت تنبیه را بپذیرند، یا به عبارت ساده تر، مردم تنبیه شدن را تحمل کنند. نظریهی قرارداد فقط با خلقِ شخص [سوژه] حقوقی می تواند به این پرسش پاسخ دهد، شخصی که به دیگران قدرتِ اعمال همان حقی را بر خود می دهد که خود بر دیگران دارد. پیوستار دیگران قدرتِ اضباطی را با قدرت قانون مرتبط می کند، و از کوچک ترین اجبارها تا سهمگین ترین بازداشت های کیفری بی وقفه بسط و گسترش می بابد، به احتمال قوی یک همتای تکنیکی و واقعی و بی واسطه مادی برای واگذاری خیالپردازانه ی حق تنبیه بوده است.

۴. به همراه این اقتصادِ نوینِ قدرت، نظامِ حبس-بنیاد که ابزار پایهای آن است، شکل نوینی از «قانون» را برجسته کرد: آمیزهای از قانونمندی و طبیعت، از دستورِ عمل و قانون اساسی، [یعنی] هنجار. و این آمیزه مجموعهای از اثرها و نتیجه ها را درپی داشت: تجزیهی درونی قدرتِ قضایی [قوهی قضاییه] یا دستکم تجزیهی عملکرد آن؛ دشواری روزافزون قضاوت و گویی شرمساری از حکم دادن و محکوم کردن؛ میل شدید قضّات به قضاوت کردن، ارزیابی کردن، تشخیص دادن و بازشناختنِ بهنجار و نابهنجار؛ دعوی افتخارِ درمان کردن یا سازگاری مجدد دادن. از همین زاویه اعتبار دادن به وجدانِ آسوده یا معذب قضّات و حتا به ناخودآگاه شان بی فایده است. «اشتها»ی بی اندازه و آشکار قضّات به «پزشکی» از توسل آنان به

كارشناسان روانپزشكى گرفته تا توجهشان به پُرگويي جرمشناسان ــ بــيانگر ايـن واقعهی مهم است که قدرتی که آنان اِعمال میکنند «تغییر ماهیت» دادهاست؛ و این قدرت در سطحی معین به وسیلهی قوانین اداره می شود و در سطحی دیگر که بنیادی تر است به منزلهی قدرت هنجارگذار عمل میکند؛ آنچه قنضات اِعمال می کنند اقتصادِ وسواسهای بسیار یا اقتصاد انسان گرایی شان نیست، بلکه اقتصاد قدرت است که آنان را وامی دارد که حکمهایی «درمانی» صادر کنند و رأی به زندانی کردن هایی در جهتِ «تجدید سازگاری» دهند. برعکس، گرچه قضّات بیش از پیش با اکراه می پذیرند که برای نفس محکوم کردن محکوم میکنند، اما کار قضاوت كردن، به همان نسبت كه قدرت بهنجارساز انتشار يافته، تكثير يافته است. قدرت بهنجارساز که رهآوردِ حضور فراگیر سیازوکارهای انتضباطی است و بر تمامی دستگاههای حبس بنیاد استوار است، به یکسی از کارکردهای اصلی جامعهی ما بدل شدهاست. قضّاتِ هنجارمندی در همه جای جامعهی ما حضور دارند. ما در جامعهی معلم قاضی، پزشک قاضی، مربی قاضی و «مددکار اجتماعی» ـ قاضی به سر می بریم؛ و اینان همگی جهان شمولی [قدرتِ] هنجارگذار را حکمفرما میکنند؛ و هرکس در هر جاکه باشد بدن، حرکات، رفتارها، كردارها، قابليتها و عملكردهاي خود را تابع اين [قدرت] هنجارگذار ميكند. شبکهی حبس بنیاد در شکلهای فشرده یا پراکندهی خود و با نظامهای الحاق، توزیع، مراقبت و نظارت خود، پایهی عظیم قدرت بهنجارساز در جامعهی مدرن است. ۵. بافتِ حبس بنیادِ جامعه امکان به جنگ آوردنِ واقعی بدن و در همان حال نظارت دائمی بر آن را فراهم می آورد؛ این بافت به دلیل خصوصیت های ذاتی خود، دستگاهی تنبیهی است که بیشترین همخوانی و سازگاری را با اقتصادِ نوین قدرت دارد، و نیز ابزاری است برای شکلگیری دانشی که خودِ این اقتصاد به آن محتاج است. عملكرد سراسربين اين بافت به آن امكان مي دهد كه اين نقش دوگانه را ايفا کند. این بافتِ حبس\_بنیاد بهوسیلهی روشهای خود، یعنی روشهای تثبیت، توزیع و ثبت، برای مدتهای مدید یکی از شروط و در واقع ساده ترین و بدوی ترین و مادی ترین و با این حال شاید ضروری ترین شرط برای توسعهی آن فعاليتِ وسيع امتحان [آزمون، معاينه] بودهاست، فعاليتي كه رفتار انسان را ابژه قرار دادهاست. اگر ما پس از عصر عدالت «تفتیشی» ["inquisitoire"] به عصر عدالت

«آزمونی» قدم گذاردهایم، و اگر به گونهای به مراتب کلی تر، روش امتحان توانست به طور بسیار گستردهای تمامی جامعه را دربرگیرد و تا حدودی موجد علوم انسانی شود، یکی از ابزارهای مهم و اصلی آن کثرت و درهم بافتگی فشرده ی سازو کارهای محبوس کردن بوده است. منظور این نیست که علوم انسانی محصول زندان اند. بلکه معمولی زندان اند. بلکه امنظور این است که آگر این علوم توانستند شکل بگیرند و تمامی نتایج آن تغییرات عسمیقی را که می شناسیم در مجموعه ی شناخت [لپیستمه] پدید آورند، از آنرواست که این علوم ره آورد یک شیوه ی خاص و نوین قدرت بوده اند: یک سیاست معین بدن و یک شیوه ی معین برای مطیع و مفید کردن توده ی انسانها. این سیاست مستلزم نهفتگی مناسبات تبیین شده ی دانش در مناسبات قدرت بود؛ این سیاست مستلزم تکنیکی برای درهم بافتن انقیاد [assujettissement] و ابژه کردن بود؛ این سیاست روشهای نوین فردی سازی را دربرداشت. شبکه ی حبس بنیاد بود؛ این سیاست روشهای این قدرت دانش است که از لحاظ تاریخی، امکان پیدایش علوم انسانی را فراهم آورد. انسان قابل شناخت (در این جا فرقی نمی کند که روح باشد، یا فردیت، یا وجدان، یا رفتار) معلول ابژه [effet-objet]ی این محاصره ی جداگرانه و تحلیلی و این سلطه مشاهده است.

۶. بیشک این امر بیانگر استحکام بی اندازه ی زندان است، این ابداع کمبها که با این حال از بدو تولد تقبیح شده بود. اگر زندان صرفاً یک ابزار طرد یا سرکوب در خدمت دستگاه دولتی می بود، آنگاه اصلاح و تغییر شکلهای بیش از حد زننده ی آن یا یافتن جایگزینی پذیرفتنی تر برای آن آسان تر می بود. اما از آنجا که زندان در عمق سازوکارها و استراتژیهای قدرت رسوخ کرده است می تواند در برابر هر کس که قصد تغییر آن را دارد مقاومت کند. و در این جا یک نکته سرشت نما است: هنگامی که مسئله ی تغییر و اصلاح نظام زندانی کردن مطرح می شود ممانعت فقط از جانب نهاد قضایی نیست؛ آن چه در برابر این تغییر و اصلاح مقاومت می کند زندان به منزله ی مجازاتِ کیفری نیست بلکه زندان با تمامی تعینها و رابطهها و اثرهای برون قضایی آن و به منزله ی یک تقویت کننده [رله] در شبکه ی عمومی انضباطها و براز نوع جامعه ی ان می تواند تغییر کند یا این که زندان همیشه برای جامعه ی از نوع جامعه ی ما اجتناب ناپذیر است. برعکس، در درون پیوستگی فرایندهایی که از نوع جامعه ی ما اجتناب ناپذیر است. برعکس، در درون پیوستگی فرایندهایی که

زندان را به کار انداخته اند می توان دو فرایند را جا داد که قادرند استفاده از زندان را بهطور قابل ملاحظهای محدود کنند و عملکرد درونی آن را تغییر دهند. و بیشک این دو فرایند از قبل بهطور گستردهای آغاز شدهاند. یکی از فرایندها فرایندی است که از سودمندی بزهکاری که بهمنزلهی قانون شکنی خاص، بسته و کنترل شده سامان دهی شده است می کاهد (یا ضرر و زیانهای آن را افزایش می دهد)؛ بنابراین با ایجادِ قانونشکنی هایی بزرگ در مقیاس ملی یا بین المللی که مستقیماً با دستگاههای سیاسی و اقتصادی ارتباط دارند (قانونشکنی های مالی، سرویس های اطلاعاتی، قاچاق اسلحه و مواد مخدر، خرید و فروش مستغلات)، بدیهی است که نیروی کار کموبیش خام و جلب نظرکنندهی بزهکاری بی فایده و ناکارا می نماید؛ یا در مقیاسی محدودتر، از آن زمان که بهرهبرداری اقتصادی از لذت جنسی با فروش قرصهای ضدبارداری یا از رهگذر نشریهها و فیلمها و نمایشها بهمراتب بیشتر شد، پایگانبندیِ قدیمیِ روسپیگری بخش اعظمی از سودمندی پیشیناش را از دست داد. فرایند دیگر فرایندِ رشد شبکههای انضباطی، افزایش مبادلات این شبکهها با دستگاه کیفری، اعطای قدرت فزاینده به آنها، و واگذاری روزافزونِ کارکردهای قضایی به این شبکه ها است؛ بنابراین به همان نسبت که پزشکی، روان شناسی، آموزش، کمکرسانی و «مددکاری اجتماعی» سهم بیشتری در قدرتِ کنترل و مجازات می یابند، دستگاه کیفری نیز بهنوبهی خود خواهد توانست مایهی پزشکی و روانشناسی و تربیتی به خود بگیرد؛ و به یکباره، سودمندی آن لولا یعنی زندان كاهش مىيابد، چە، زندان بەدلىل شكاف موجود ميان گفتمانِ ندامتگاهى خود و تأثیر خود در تحکیم و انسجام بزهکاری، قدرت کیفری و قدرت انضباطی را به یکدیگر متصل میکرد. در میانِ تمامی آن سازوکارهای بهنجارسازکه بههم نزدیک تر و فشرده تر می شوند، و یژگی زندان و نقش پیوند دهنده ی آن علت وجودی خود را از دست مىدهند.

اگر یک مسئلهی سیاسی کلی در مورد زندان مطرح باشد این نیست که آیا زندان اصلاحگر است یا نه؛ آیا قضّات، روانپزشکان یا جامعه شناسان قدرت بیشتری را در زندان اِعمال میکنند یا گردانندگان و مراقبان؛ در نهایت، حتا مسئله بر سر گزینهی زندان یا چیزی غیر از زندان هم نیست. بلکه اکنون مسئله عبارت است از اوجگیری عظیمِ سازوکارهای بهنجارسازی و تمامی گستره و وسعتِ اثرهای قدرتی که این

سازوکارها از رهگذر استقرار ابژکتیویتهی نوین به همراه می آورند.

眷

در سال ۱۸۳۶، خبرنگاری در نشریه ی لا فالانژ چنین می نویسد: «اخلاق گرایان، فیلسو فان، قانونگذاران و چاپلوسانِ تمدن، این است نقشه ی پاریس منظم شما، این است نقشه ی کاملی که در آن همه ی چیزهای همانند گرد آمدهاند. در مرکز [شهر] و در نخستین محوطه: بیمارستانهایی برای تمامی بیماریها، نوانخانههایی برای تمامی بینواییها، دیوانهخانهها، زندانها، و زندانهای اَعمال شاقه برای مردان، زنان و بینواییها، دیوانهخانهها، زندانها، و زندانهای اعمال شاقه برای مردان، زنان و کودکان. و در گرداگرد این محوطه، پادگانها، دادگاهها، کلانتری، پاسدارخانهی نگهبانانِ محوطهی محکومان، محلِ قاپوقها، و اقامتگاه جلاد و دستیاراناش. در چهارگوشه[ی محوطهی مرکزی]، مجلس نمایندگان، مجلس اعیان، پژوهشگاه و قصر سلطنتی. و آنچه بیرون از مین محوطهی مرکزی قرار دارد و آن را تغذیه میکند عبارت است از تجارت با این محوطهی میمیند یا به هرزگی و عیاشی حیله گریهایش، صنعت با مبارزههای خشمگینانهاش، مطبوعات با سفسطه گریهایش، قمارخانهها، روسپیگری، مردمانی که یا از گرسنگی میمیرند یا به هرزگی و عیاشی درمی غلتند، مردمانی که همواره آماده ی [شنیدن] آوای فرشته ی انقلابهایند، درمی غلتند، مردمانی که همواره آماده ی [شنیدن] آوای فرشته ی انقلابهایند، شوتمندانی سنگدل... و سرانجام جنگ سرسختانه ی همه علیه همه.» ا

میخواهم روی این متن بی نام و نشان مکث کنم. اکنون از آن کشورِ تعذیبها و پوشیده از چرخهای شکنجه، چوبههای دار، دارزدنها و پیلوریها بسیار دور شده ایم و نیز از آن آرزویی که کمتر از پنجاه سال پیش اصلاحگرایان در سر داشتند، یعنی آرزوی شهرِ تنبیهها که در آن هزار نمایش کوچک بی وقفه نمایش ِ رنگارنگِ عدالت را ارائه دهند، و مجازاتهایی که روی قاپوقهای مصنوعی به دقت صحنه پردازی می شوند همواره جشنِ مکاره ی قانون را برپا دارند. [اما] شهرِ حبس بنیاد با «جغرافیای سیاسی» تخیلی اش از اصول کاملاً متفاوتی پیروی می کند. این متنِ چاپ شده در لا فالانثر چند اصل از مهم ترین اصول این شهر را بازگو می کند: این که در مرکز این شهر و گویی برای حفظ آن، نه یک «مرکز قدرت» و نه یک هسته ی نیروها، بلکه شبکه ی چندگانه ای از عنصرهای گوناگون دیوارها، فضا، نهاد، نیوها، بلکه شبکه ی چندگانه ای از عنصرهای گوناگون دیوارها، فضا، نهاد،

۱. لا فالانژ، ۱۰ اوت ۱۸۳۶.

قاعدهها وگفتمان ــ وجود دارد؛ اینکه الگوی شهرِ حبسـبنیاد نه بدنِ پادشاه بـا قدرتهای برخاسته از آن، و نه پیوندِ قراردادیِ ارادهها که هم بدنِ فردی و هم بدنِ جمعی از آن زاده میشود، بلکه توزیع استراتژیکِ عنصرهایی با ماهیت و سطوح گوناگون است. اینکه زندان نه مولود ِ قوانین یا مجموعهی قوانین است و نه مولود دستگاه قضایی؛ اینکه زندان تابع و فرودستِ دادگاه نیست، آن هم در حکم ابزارِ مطیع یا خام دستِ احکامی که دادگاه صادر میکند یا ابزاری برای نتایجی که ميخواهد بهدست آورد؛ بلكه اين خودِ دادگاه است كه نسبت به زندان، بيروني و تابع و فرودست است. این که زندان به تنهایی جایگاهی مرکزی را اشغال نمی کند بلکه با مجموعهی کاملی از سایر سازوکارهای «حبس-بنیاد» که بهظاهر کاملاً از زندان متمایزند ـ چون برای تسکین دادن و درمان کردن و یاری دادن در نظر گرفته شدهاند \_ اما همگی همانند زندان در جهتِ اِعمالِ قدرتِ بهنجارساز عمل میکنند، در پیوند است. این که این سازوکارها با تخلف از یک قانون «مرکزی» سروکار ندارند، بلکه باکثیری از قانون شکنی ها در گرداگرد دستگاه تولید \_«تجارت» و «صنعت» \_ با تنوع ماهیت و ریشهی آنها و نقش خاصشان در سود، و سرنوشت متفاوتی که سازوکارهای تنبیهی برای شان رقم می زنند سروکار دارند. و سرانجام این که آنچه تمامی این سازوکارها را هدایت میکند عملکرد واحد یک دستگاه یا نهاد نیست، بلکه ضرورت یک مبارزه و قواعد یک استراتژی است. و درنتیجه اینکه در خود مرکز شهر حبس ـ بنیاد، مفاهیمی همچون نهادهای سرکوب، رَد، طرد و به حاشیه رانی برای توصیفِ شکلگیری ملایمتهای خدعه آمیز، شرارتهای نهچندان قابل اعتراف، خُرده ترفندها و نیرنگها، روشهای حساب شده، تکنیکها و نهایتاً «علوم» که همگی ساختن فرد انضباطی را امکانپذیر میکنند کفایت نمیکنند. در این انسانیتِ مرکزی و تمرکزیافته، [این] معلول و ابزار روابط درهم تنیدهی قدرت، [این] بدنها و نیروهای به انقیاد درآمده [assujettis] بهوسیلهی سازوکارهای چندگانهی «محبوسکردن»، و [این] ابژههایی برای گفتمانهایی که خود عناصری از این استراتژی اند، باید غرش نبرد را شنید. ۱

۱. من در این جا این کتاب را به پایان میبرم، کتابی که بایستی در حکم زمینهای تاریخی برای مطالعه های گوناگون در مورد قدرت بهنجارساز و شکلگیری دانش در جامعه ی مدرن به کار آید.

## فهرست نامها

| Béasse                 | بِئاس                | Appert          | آپر                |
|------------------------|----------------------|-----------------|--------------------|
| Botany Bay             | بَاتْنی بِیْ         | Artoupans       | اپِر<br>اَرتوپانها |
| Mary Barnes            | بارنز                | Arsène Lupin    | آرْسِن لُوپَن      |
| Benquot                | بانگو                | Arc-et-Senans   | آرک۔ اِ۔ سنان      |
| B. Poyet               | ب. پوایه             | Alfort          | ئەر<br>آلفور       |
| Batencour              | بَتانكور             | Alost           | آلوست              |
| Bethléem de Reims      | پتْلِم دو رنس        | Amici           | آميچى              |
| Bretagne               | برتان <i>ی</i>       | Angers          | أنژه               |
| Bergasse               | برگاس                | Avignon         | آوينيون            |
| Brissot                | بُريسُو              | Oberkampf       | أبركامف            |
| Beccaria               | بكاريا               | Auburn          | ٱبَرْن<br>ٱتل_ديُو |
| Bexon                  | بكسون                | Hotel-Dieu      | اُتَل ديُو         |
| Blackstone             | بُّلَکستون           | Ostwald         | أشوالد             |
| Blouet                 | بلوثه                | L. de Carné     | ال. دو كارنه       |
| Blosseville            | بْلُوسويل            | Elirabid        | اليرابيد           |
| Belleyme               | ېلىم                 | M. Lebailly     | ام. لِبایْیی       |
| Bentham                | بُنتام               | Amor            | اَمُور             |
| سيو                    | بنيه ُ لاگرانژ ـ ژو، | Indret          | آندره              |
| Benier-Lagrange-Jussie | eu                   | N. Harou-Romain | ان. هارو_رومَن     |
| Bouhier                | بوئيه                | Auvergne        | أوِرنْیْ           |
| Bouton                 | <i>بو ئي</i> ن       | Issy            | ایسی               |
| Buré                   | -<br>بوره            | Ivry            | ايۇرى              |

| Toussaint Barré      | توسَن باره       | Boussanelle        | بوسانِل                     |
|----------------------|------------------|--------------------|-----------------------------|
| Toufait              | توفه             | Buffon             | بوفون                       |
| Thistlewood          | تيسلوود          | Buffet             | بوفه                        |
| Julius               | جوليوس           | Boulard            | بولار                       |
| Chery Hill           | چری هیل          | Boulmy             | بولم <i>ي</i>               |
| Damhoudère           | دامودر           |                    | <i>بُ</i> ومُون دو تُوکُويل |
| Damiens              | دام <i>ی</i> ین  | Beaumont de Tocqu  | eville                      |
| Danjou               | دانثرو           | Bontemps           | بونتان                      |
| Drouillard           | درويار           | Bonfort            | بونفور                      |
| Decazes              | دِکاز            | Benoît             | بونوا                       |
| Demia                | دِميا            | Bonneville         | بونويل                      |
| Douaires             | دوير             | B. Rush            | یی. راش                     |
| Douai                | دوئه             | Bicêtre            | بيسِتْر                     |
| Dupaty               | دو پات <i>ی</i>  | Parent-Duchatelet  | پاران_دوشاتوله              |
| Dupaty               | دوپات <i>ی</i>   | Pâris-Duverney     | پاری- دووِرنه               |
| Duport               | دوپُور           | Pastoret           | پاستوره                     |
| Ducpétiaux           | دوڭپسيو          | Petty              | پنی                         |
| Delacollonge         | دولاً كُولُونُرْ | Petit-Bourg        | پُتی۔ بور<br>پُتی۔ بور      |
| Demetz               | دُومِثْز         | Ponts et Chaussées | پُن اِ شُوسه                |
| يتردام               | راسپھویس اَمس    | Petite Roquette    | پوتیت رُوکِت                |
| Rasphuis d'Amsterdam |                  | Pauvre Jacques     | مپو <b>ؤ</b> ر ژاک          |
| Ravaillac            | را <b>و</b> یاک  | Pussort            | پوسور                       |
| Rossi                | ر<br>ر <i>سی</i> | Piranese           | پيرانِس                     |
| Rhône                | رُن              | Pierre du Fort     | پ <i>ی</i> یر دو فور        |
| Rhene                | رن               | Pierre Chaunu      | <b>پی</b> یر شُونو          |
| Rouen                | رُو ٹان          | Tarare             | تارار                       |
| Roussillon           | روسيون           | Target             | تارژه                       |
| Rochefort            | روشفور           | Tamise             | تاميز                       |
| Rusche               | روشه             | Tanguy             | تانگ <i>ی</i>               |
| Romilty              | رُوميل <i>ي</i>  | Thouret            | توره                        |
|                      |                  |                    |                             |

| ۳۸۹ | فهرست نامها |  |  |  |
|-----|-------------|--|--|--|
|     |             |  |  |  |

| Charles I years      | 16   1   4                 | Danie de Danie       |                           |
|----------------------|----------------------------|----------------------|---------------------------|
| Charles Lucas        | شارل لوكاس                 | Revue de Paris       | ژوو دو پاری<br>مصدر       |
| Champré              | شائره                      | Ruysbroek            | رویس <i>بروک</i>          |
| Sheppard             | شِپڙد                      | ان۔ باتیست دو لا سال |                           |
| Chevalier Paulet     | شواليه پُله                | Jean-Baptiste de La  | _                         |
| Chaussade            | شوساد                      | لاد                  | ڑان۔ دومینی <i>ک</i> لانگ |
| Chaumont             | شُومُون                    | Jean-Dominique La    | nglade                    |
| Chaumié              | شوميه                      | J. N. Moreau         | ژ. اِن. مُورُو            |
| Fowell Buxton        | فاوِل باكستن               | Georget              | ڗٝڔڗ۫ۄ                    |
| François Billiard    | فرانسوا بيلييار            | J. F. de Neufforge   | ژ. ف. دو نوفورژ           |
| François             | فرانسوا                    | JL. Siegel           | ژل. سييژل                 |
| Ferrus               | فيروس                      |                      | ژورنال دِه کونسيرژ        |
| Flandre              | فلائدر                     | Journal des concièrs | ges                       |
| Fleury-Mérogis       | فلوری۔مِروڑیس              | Joseph de Maitre     | ژوزف دو مِتر              |
| Force                | فُورْس                     | Joseph Guillotin     | ژوزف گيوتَن               |
| Faucher              | فوشه                       | Jujurieu             | <b>ڈو</b> ڈوریو           |
| Fontainebleau        | فوثْتِن بْلُو              | Jouy                 | <i>ڊ</i> دئ               |
| Fontevrault          | فُونْتەۋژو                 | Gil Blas             | ژیل بلاس                  |
| Fieschi              | فيبشى                      | Sabbat               | سَبت                      |
| Château d'Otrante    | قصَر ٱثْرانت               | Spinhuis             | سپينهويس                  |
| Catherine Espinas    | كاترين اسپيناس             | Sturm                | شتورم                     |
| Calas                | كالاس                      | Stateville           | ستيتويل                   |
| Cambrai              | كامبره                     | Serpillon            | سِرْپيون                  |
| Canler               | كانله                      | Servan               | سِروان                    |
| Clairvaux            | كْلِرۇ                     | Sèvres               | سِوْرْ                    |
| Claud Gueux          | کلود گئو                   | Soulatges            | سولاژ                     |
| Quincey              | كوئينسى                    | Sirven               | سيروان                    |
| Cubière-Pellaprat    | کوبی پر۔پلاپرا             | Chaptal              | شاتال                     |
| Courtille            | کورتیل<br>کورتیل           | Chatelet             | شاتوله                    |
| Cordeliers           | گُوردوليه                  | Charbonière          | شاربونىيو                 |
| Courrier de tribunau | کوریه دِه تریبونو <i>x</i> | Charles Fourier      | شارل فوریه                |
|                      | _                          |                      |                           |

| Laleu                  | لالو                  | گولْبِر Colbert                       |
|------------------------|-----------------------|---------------------------------------|
| Lamoignon              | لاموثنيون             | کُولُکیوهاون Colquhon                 |
| Lord Ferrer            | گُود فِرر             | کویکر Quaker                          |
| Loss                   | لُس َ                 | كيرشهايمر Kirchheimer                 |
| La Flèche              | لَفْلِش               | گابوريو Gaboriau                      |
| Lancaster              | لَنْكستر              | گازِت دو سَنْت - پلاژی                |
| Loire                  | لوار                  | Gazette de Sainte-Pélagie             |
| Le Breton              | لو برتون              | گازت دِه تريبونو Gazett des tribunaux |
| Le Peletier            | لو پلتيه              | Sall گال                              |
| Le Trosne              | لو تُرُن              | ان Gand                               |
| Ledoux                 | <b>لُ</b> ودو         | گایون Gaillon                         |
| J Le Siècle            | لو سيبكل              | grand-duc Michel گراندوک میخائیل      |
| Le Corre               | لو کُر                | گرِز Grève                            |
| Le Creusot             | لو کُروزو             | گلاستر Gloucester                     |
| L'Humanitaire          | <i>لومانيت</i> ر      | گوبلَن Gobelins                       |
| Lemaître               | لومتر                 | گوستار آدولف                          |
| Le Maire               | گو میر                | گويا Goya                             |
| Le Vaux                | گو ۋو                 | گویان Guyane                          |
| Louis-Le-Grand         | لوی <b>ی</b> ۔لو۔گران | گیبِر Guibert                         |
| Lescombat              | لهكومبّه              | گیبِری Guilleri                       |
| Marat                  | مارا                  | گيوم دورانژ                           |
| Marengo                | مارانگو               | لا پیلُورْڈِری La Pilorgerie          |
| Martignac              | مار تینْیا <i>ک</i>   | La Phalange کا فالانز                 |
| Mardi Gras             | ماردی گُرا            | لا بار La Barre                       |
| Marchal de Saxe        | مارشال دو ساکس        | L'Atelier لاتليه                      |
| Marquet-Wasselot       | ماڑکه۔واسِلُو         | لا روش بوپولر La Ruche populaire      |
| ماري فرانسواز سالمون   |                       | لاشوير Lacenaire                      |
| Marie Françoise Salmon |                       | لا سُووَرِْر La Sauvagère             |
| Marion Le Goff         | ماريون لوگُف          | لا فراترنيته La Fraternité            |
| Massola                | ماسولا                | لاڭرتل Lacretelle                     |

## فهرست نامها ۲۹۱

| Neuhof        | ئوھ <i>ف</i>    | Mandrin           | مائڈرن            |
|---------------|-----------------|-------------------|-------------------|
| Neuilly       | نُويْل <i>ى</i> | Mettray           | مِثْره            |
| Nièvre        | نىيۇر           | Medine            | مِدين             |
| Walhausen     | والهَاوزن       | Maison de Nancy   | مِزون دو نانْسی   |
| Van Meenen    | وان مینن        | M. Allard         | مسيو آلار         |
| Weidmann      | وايدمن          | M. Oppenheim      | مسيو أپنهايم      |
| Vauban        | ۇبان            | Mackintosh        | مكينتاش           |
| Vermeil       | ورميئ           | Melun             | مِلَن             |
| Vaugirard     | ۇژىرار          | Mesnil-Firmin     | مِنيل۔فيْرمَن     |
| Walnut Street | ۇلىنات شترىت    | Maupeou           | مُوپو             |
| Vidocq        | وی <i>دُوک</i>  | Moreau-Christophe | مُورُو ـ كريـشتُف |
| Vico          | ويكو            | Maurice d'Orange  | موریس دورانژ      |
| Wilkinson     | ويلكينسون       | Murillo           | موريلُو           |
| Villermé      | وىيرمه          | Montalivet        | مُونْتاليوه       |
| Harou-Romain  | هاروً ـ رومن    | Montrouge         | مُونْتروژ         |
| Haile         | هال             | Montagne          | مونتَنْي          |
| Hanway        | هانْ وى         | Montigny          | مونتينيي          |
| Howard        | هاوارد          | Monge             | موئثر             |
| Helvétius     | هِلُو تيوس      | Michel Barbier    | ميشل باربيه       |
|               | •               | Michèle Perrot    | ميشل پِرُو        |