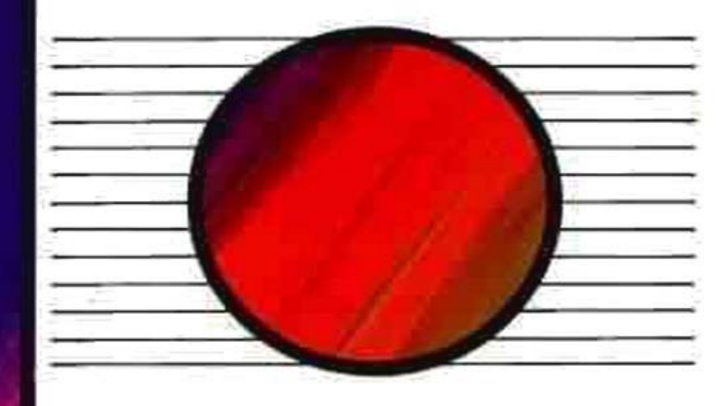
# شوک آینده



الوین تافلر ترجمهٔ حشمتالله کامرانی

# شوک آینده

# الوين تافلر

ترجمة حشمت الله كامراني

با پیشگفتاری از شهیندخت خوارزهی

نشر سيمرغ

# فهرست مطالب

| پج  | • | • | • | • | • | ٠ | • | • | • | • | •  | •    | ٠    | •    | •   | •   | •   | •         | •   | 1    |      | ſ         | -,       | - (         |      | وواا        | 2  |
|-----|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|------|------|------|-----|-----|-----|-----------|-----|------|------|-----------|----------|-------------|------|-------------|----|
| مفت | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • |    | C    | زمح  | ار   | خو  | ت   | خد  | ہند       | شهي | •    | خانہ | ٠,        | ، قل     | ر با        | لغتا | <b>ک</b> شہ | 4  |
| ١   | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | •  | •    | •    | •    | •   | •   | •   | •         | •   | 1 ,  | •    |           | نده      | <u>1</u>    | ة نو | ئدم         | i. |
|     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | ت  | خب   | ، ن  | خثر  | ب   |     |     |           |     |      |      |           |          |             |      |             |    |
|     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | زم | نداو | ل آ  | ر مح | مر  |     |     |           |     |      |      |           |          |             |      |             |    |
| •   | • | • | • |   | • | • | ٠ | • | • | • | •  | •    |      | Ĺ    | گی  | ند  | . ز | ور        | ن د | میر  | مد   |           | <b>.</b> |             | نخ   | سل          | ذ  |
| 40  | • | • | • |   | • |   | • | • | • | • | •  | •    | •    | •    |     |     | يير | تغږ       | ب   | ئتا  | پريا | ن         | نريا     | <b>&gt;</b> | ce   | سل          | خه |
| 70  | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | •  | •    | •    | •    | •   | •   |     |           | ى   | دگ   | زن   | ك         | ما       | ې: ۲        | سو   | سل          | خه |
|     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | (  | در،  | ئل ا | بخا  | ?   |     |     |           |     |      |      |           |          |             |      |             |    |
|     |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | (  | ری   | بدار | ناپا |     |     |     |           |     |      |      |           |          |             |      |             |    |
| 41  | • | • | • | • | • | • | • |   | • | • |    | •    | •    |      | ن   | نکر | راة | دو        | i   | جام  | - :L | بزه       | : ح:     | ارج         | 47,  | سل          | ند |
| 74  | • | • | • | • | • | • | ٠ | • | • | • | •  |      |      | J    | ديد | ج   | ان  | بشا       | ۹۷  | نه ب | خا   | ها:       | مكان     | مع:         | ÷    | سل          | ند |
| 90  | ٠ | • | • | • | • | • | • | • | • | • | •  | •    | •    | •    |     |     | Ü   | ولم       | مد  | ان   | انسا | <b>م:</b> | مرد      | ئې:         | شن   | سل          | خە |
| )ŢŢ | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | •  |      | 0.   | ٰیند | Τ,  | زی  |     |           |     |      |      |           |          | ج:          |      |             |    |
| 101 | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | •  | •    |      | ع    | ر ک | نح  | i.  | <u>بر</u> | م.و | : ت  | ات   | (ء        |          | -ب          | 4    | سل          | ند |

### فهرست مطالب

|             |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     | ٩    | سو        | ئن<br>زگ |            | ?           |     |     |       |          |            |          |            |          |      |     |      |
|-------------|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|-----|------|-----------|----------|------------|-------------|-----|-----|-------|----------|------------|----------|------------|----------|------|-----|------|
| ۱۸۵         |   | • |   | • |   |   |   |   | •   | •   |      | ى         |          |            |             | •   | •   |       |          | ٠,         | عل       | یر         | : میب    |      | ٠ , | نم   |
| 110         |   | • |   |   | • |   |   |   |     |     |      |           |          |            |             |     |     |       |          |            |          |            | : تج     | •    |     |      |
| 734         |   | • | • | • | • | • | • | • | •   | •   |      | •         |          | •          |             |     |     | سته   |          |            |          |            | هم:      |      |     |      |
|             |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |      |           |          |            |             |     |     |       |          |            | _        |            | `        |      |     |      |
|             |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |      | بهار<br>ک |          |            |             |     |     |       |          |            |          |            |          |      |     |      |
|             |   |   |   |   |   |   |   |   |     | •   | ر    | کثر       | 9        | ٤          |             |     |     |       |          |            |          |            |          |      |     |      |
| 780         | ٠ | • | • | • | • | ٠ | • | • | •   | •   | •    | •         | •        |            | Ú           |     |     | یش    |          |            |          |            | •        |      |     |      |
| YAY         | • | • | • | ٠ | • | • | ٠ | ٠ | •   | •   | •    | •         | •        | •          |             |     | شها | ەكينا | ىرد      | <b>÷</b> . | دياد     | از         | دهم      | سيزه | ٠ ٧ | نم   |
| <b>70</b> A | • | • | • | • | • | • | • | • | •   | •   | •    | •         |          | (          | گی          | ړند | ی ز | کهای  | ښ        | ع ,        | ننو      | ;          | رده      | جها  | ٠,  | نم   |
|             |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |      |           |          |            |             |     |     |       |          |            |          |            |          |      |     |      |
|             |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     | ۴    | ېنج       | ن ا      | خث         | ب           |     |     |       |          |            |          |            |          |      |     |      |
|             |   |   |   |   |   |   |   |   | ر ی | يذي | •    | نطب       |          |            |             | دو  | بحا | •     |          |            |          |            |          |      |     |      |
| ***         | • | • | • |   |   | • |   | • |     | •   |      |           |          |            |             |     |     | ده:   | آن       | ق          | ح ک      | <u>ش</u> : | دھے      | بان  | N   | نم   |
| TAY         |   | _ | _ | _ |   | _ |   | _ | _   | _   |      |           |          |            |             |     |     | نده:  |          |            |          |            | •        |      |     |      |
| ,           | • | • | • | • | • | • | • | • | •   | •   | •    |           | ر        | ٠,٠        | <b>7</b> .) | ÷   |     |       | Ź.       | _          | بو ر     | •          | بعع      | w مر | ٠,  | جيمب |
|             |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |      |           |          | <b>.</b> . |             |     |     |       |          |            |          |            |          |      |     |      |
|             |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |      | <u> </u>  |          |            |             |     |     |       |          |            |          |            |          |      |     |      |
|             |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |      | ی ب       |          |            |             |     |     |       | <b>.</b> |            |          |            |          |      |     |      |
| ٣٨٣         | • | • | • | • | • | • | • | • | •   | •   | •    | •         | •        | •          | •           |     | •   | ينده  |          | 4 با       | اجه      | موا        | هم:      | ىند  | ٠ ٦ | نم   |
| 410         | • | • | • | • | • | • | • | • |     | ٥.  | ٔیند | ن آ       | ماد      | . ز        | در          | ش   | ور  | , پر  | , و      | رش         | موز      | T :        | دهم      | ىب   | ٦,  | نم   |
| 441         | • | • | • | • | ٠ | • | • | • | •   | •   | •    | ٠         | •        |            | (           | ژی  | لو  | کنو   | ָ ד      | ردن        | ہ ک      | راء        | هم:      | نوزد | ٦.  | نم   |
| 409         | • | • | • | • | • | • | • | • | •   | •   |      |           | (        | عى         | تما         | اج  | یی  | گرا   | دهٔ      | آين        | یر       | تدب        | `<br>تم: | يسيا | į.  | نم   |
|             |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |      |           |          |            |             |     |     |       |          |            |          |            | `        |      |     |      |
| ۵۰۱         | • | • | • | • | • | ٠ | • | • | •   | •   |      | •         |          |            | •           | •   |     | •     |          |            |          |            | 4        | اسہ  | ش   | کتا  |
| ۵۲۳         |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |      |           |          |            |             |     |     |       |          |            |          |            |          |      |     |      |
| ۵۳۸         |   |   |   |   |   |   |   |   |     |     |      |           |          |            |             |     |     |       |          |            |          |            |          |      |     |      |
| ₩1/\        | • | • | • | • | • | • | • | • | •   | •   | •    | •         | •        | •          | •           | •   |     |       | ر س      |            | <b>.</b> |            | ىرى      | 1 44 |     | 11 0 |

#### يادداشت منرجم

الوین تافلر در ایران بهدلیل کتابهایی که از وی منتشر شده و مورد استقبال قرار گرفتهاند بیش از آن شهرت دارد که نیازی به شرح و معرفی داشته باشد. لذا فقط اکتفا می شود به ذکر اسامی و اظهار امتنان از دوستان و سرورانی که در بهبود کتاب مرا یاری دادهاند. از دوست گرامی ام آقای محمد باقر میرزایی که در طی خواندن و مقابلهٔ متن و یکدست کردن اصطلاحات و همکاری در تهیهٔ پاورقیها بادقت بسیارش در یافتن و رفع مشکلات مرا یاری داده است، و از خانم ثریا یوسفی که برای تهیه زیرنویسها از کتابخانهٔ ایشان استفاده کرده ام و خانم شهیندخت خوارزمی که زحمت خواندن متن آمادهٔ چاپ را بر خود هموار نموده و نکات سودمندی را یاد آور شده اند و از آقای محمدرضا جعفری مدیر محترم نشرنو که دستنوشتهٔ یاد آور شده اند و از آقای محمدرضا جعفری مدیر محترم نشرنو که دستنوشتهٔ دیگری که در رفع برخی مشکلات متن به من کمک کرده اند صمیمانه سپاسگزاری می کنم. البته ناگفته نماند که با همهٔ این یاریها عیب و ایرادهای محتمل کتاب همچنان از من و برعهدهٔ من است.

#### اصلاحات

با تمام سعی و دقتی که در چاپ کتاب به عمل آمد، معالوصف مواردی در زیرنویس و واژهنامه نیاز به اصلاح دارد. ــویراستار.

#### زيرنويس

| صحيح                      | غلط               | شماره | صفحه |
|---------------------------|-------------------|-------|------|
| <b>ج</b> ایزهٔ نوبل در طب | جايزة طب          | *1    | 109  |
| مورخ انگلیسی              | مورخ امریکایی     | *     | 444  |
| توصيف نقاشي چندين         | توصيف چندين       | 14    | ***  |
| Rock-n-roll               | Roc-n-roll        | 10    | ۳۱۲  |
| پرورشکار امریکایی         | <b>پرو</b> ر شکار | 40    | **   |

#### واژهنامه

| صحيح             | غلط            | ستون و سطر | صفحه |
|------------------|----------------|------------|------|
| نمادگرایی        | مادگرایی       | راست ۶     | ٥٣٥  |
| كمتحريكي         | کمتجربگی       | راست ۹     | ۵۳۱  |
| آموزش متحرك      | آموزش تحرك     | چپ ۱۲      | 544  |
| پویش/پیمایش نوری | پیمایش نوری    | راست ۱۹    | ۵۳۲  |
| ناهماهنگی شناختی | ناهمگنی شناختی | چپ ۱۲      | ۵۳۷  |

ضمناً در صفحهٔ ۳۱۰ زیرنویس شمارهٔ ۳۲ از اضافات ویراستار است.

# پیشگفتار

«آینده» و مسائل آن سالهاست که موضوع تحقیق و تفکر بسیاری از اندیشمندان معاصر قرار گرفته است و بهطور کلی «آیندهنگری» به معنای تبیین و پیش بینی روندهای آینده که از مدلهای پیشرفتهٔ کامپیوتری و آماری بهره می گیرد و چه بخشی دیگر که صرفاً به تحلیل کیفی می پردازد، جایگاه ویژهای یافته است.

اله آینده» برای بشر امروز در مواردی بسیار، دیگر تداوم گذشته نیست. گسستهای پی در پی و گسترده، پیوند انسان معاصر را با گذشتهاش بیش از پیش قطع کرده و او را در وضعیتی قرار داده است که به قول تافلر، حال مسافری را دارد که بدون آمادگی قبلی پا به سرزمینی می گذارد که دارای فرهنگی از بن متفاوت است و او با گم گشتگی و تنهایی و انزوای تلخی که در درون احساس می کند، به ناچار باید راه و چارهٔ امور را بیاموزد و خود را با آن انطباق دهد. و در اینجا تفاوتی دردناک وجود دارد. مسافر، هرگاه به دیار خود بازگردد، فرهنگ آن را همانگونه می بابد که ترک کرد، ولی فرهنگ جامعهای که انسان معاصر به درونش پرتاب شده است دیگر آن فرهنگ آشنای گذشته نیست، زیرا دائم در حال تحول است انسان کنونی، واقعا آن فرهنگی » دچار شده است.

خوانندگان ایرانی، الوین تافلر را با چند کتاب می شناسند: موج سوم، جابجایی در قدرت، درقهای آینده و شرکت انطباق پذیر. در این میان، جای کتاب شوک آینده همیشه خالی بود.

شوک آینده در سال ۱۹۷۰ انتشار یافت و تافلر را به اوج شهرت جهانی رساند. سال ۱۹۷۰، پایانی بود بر دههٔ ۱۹۶۰ که بیش از هر چیز آن را دههٔ «تحول فرهنگی» غرب دانسته اند که بیشتر خود را به صورت یک شوک فرهنگی نشان دادیم غرب، یس از تجربهٔ رفاه و پیشرفت اقتصادی که به یمن تحولات شتابان علمی ـ تكنولوژیكی حاصل شد، خود را برای ورود به عصر «جامعهٔ رفاه» آماده میساخت، با این پیشفرض که پیشرفت و توسعه روندی خطی و اجتنابناپذیر و بدون برگشت دارد، ولی ناگهان موجی از رخدادهای پیشبینی نشده، از جمله، جنبش هیپیسم، نهضتهای طرفداری از حفاظت محیط زیست، «گذشتهگرایی» و «فرقه گرایی» و بسیاری دیگر، او را از این خواب خوش به در آورد و چشمانش را به روی عوارض فرهنگی و زیست محیطی و روان شناختی ناخواستهٔ پیشرفت باز گشوی کتاب شوک آینده در چنین حال و هوایی نگاشته شد و بهسرعت مورد استقبال قرار گرفت. مطالب این کتاب، با آن که بیش از ۲۰ سال از تاریخ انتشار آن می گذرد، هنوز تازگی دارد و بهویژه برای ما ایرانیان خواندنی و آموختنی است. تافلر، خود این کتاب را جزئی از مجموعهٔ سه جلدی و نخستین آن می داند که هرسه دربارهٔ «تغییر» نوشته شدهاند. شوک آینده فرایند تغییر و چگونگی تأثیر آن را بر زندگی مردم و سازمانها تبیین می کند. موج سرم دربارهٔ جهتی است که این تغییرات ما را می کشانند و جابجایی در قدرت دربارهٔ کانونهایی است که این تغییرات زا در کنتر ل دار ند.

کانون توجه شوک آینده انسان و فضای پرتحولی است که او را در بر گرفته است انسان به عنوان یک بیوسیستم در برابر تغییر، ظرفیت جسمی دروانی محدودی دارد. و وقتی حجم و آهنگ تغییرات از این ظرفیت فراتر رود، به ناچار این ظرفیت درهم شکسته می شود و شوک آینده پدید می آید. پس شوک آینده ناتوانی و ضعفی است که بر جسم و روان انسان حاکم می شود و او را از پاسخگویی مناسب در برابر تغییرات باز می دارد.

این شوک در شرایطی پدید می آید که به قول تافلر بشر دچار «عارضه یا بیماری تغییر» شده است. بدین معنی که محیط پیرامون بهسرعت تغییر می کند و آهنگ تغییرات، شتابان و با سرعتی تصاعدی است. بسیاری از این تغییرات گریزناپذیرند و انسان نمی تواند گذشته را حفظ کند. ولی پارهای دیگر، افسار گسیخته و بی بند و بار و هدایت نشدهاند. نویسنده می گوید رسالت انسان معاصر و جامعهٔ معاصر در برابر آینده آن است که با برخوردی خردمندانه، تغییرات را بشناسد و با داوری دقیق و سنجیده، این تغییرات و شتاب آنها را در جهت تعادل و نظم هدایت کنده و افراد و جامعه را در برابر شوک آینده محافظت نمایدهاماه همین نوع برخورد خود به تغییراتی انقلابی در ذهنیت انسان و جامعه نیاز دارد. پ

تافلر، در کتاب شوک آینده در یچههای تازهای را به روی تفکر و اندیشهٔ خواننده می گشاید. او می گوید، انسان آینده با چند پدیدهٔ اجتناب ناپذیر مواجه خواهد شد: ناپایداری، تجدد و تازگی، تنوع و کثرت. به بیانی دیگر پیوند و رابطهٔ انسان با افراد، اشیاء، مکانها، سازمانها و نهادها، افکار و جریان اطلاعات، مدام در حال ناپایدار تر شدن و تنوع خواهد بود. ما تا مفهوم ناپایداری و تازگی و تنوع را درک نکنیم و تشخیص ندهیم که چگونه عمر دورانی که آرمان و ارزش بشر ثبات و تداوم و دوام بود رو به انتها گذاشته است، نخواهیم توانست آنچه را که امروز بر ما می گذرد تبیین و تحلیل کنیم.

تند شدن آهنگ جابجایی، سفر، مهاجرت و تحرک زیاد دیگر فرصتی برای برقراری رابطهای پایدار با افراد و اشیاء و مکانها باقی نمیگذارد و آن احساس تعهد به پایداری و وفاداری و آن توان ریشه دواندن و دلبسته شدن رو به ضعف میگذارد و انسان میماند با روابطی گذرا و الزام دردناک انطباق پذیری که اندکاندک از یک «الزام» به یک «ارزش» تبدیل میشود. برای انسان پایبند به ارزشهای فرهنگی کهن که بر وفا و دوستی پایدار و تعلق به خاک مبتنی بود، این تحول چه معنایی دارد؟ و آیا این تحول با طبیعت انسان سازگار است؟

تافلر از رواج تولید کالاهای با پایدار (یک بار مصرف)، معماری مدولی (که در آن هر قطعهای از ساختمان را می توان تغییر داد)، گسترش خانه به دوشی و مهاجرت و نرخ بالای ورود و خروج افراد به زندگی یکدیگر سخن می گوید و آز تغییراتی که در اثر این گذار در الگوهای خانواده و سازماندهی دیوانسالار رخ داده است. و در جایی نتیجه می گیرد که در مجموع طی این فرایند، حق گزینش انسان افزایش می یابد و به بیانی ساده نا پایداری، انسان را از قیود تعهدات بازدارندهٔ گوناگون رها می سازد و انسان آزادتر می شود و تنوع، حق انتخابهای بیشتری در اختیارش قرار می در در اختیارش قرار می در در اختیارش قرار می در اختیار در دارد در این همه آزادی را

خواندن شوک آینده ما را در برابر این مسئلهٔ اساسی قرار می دهد که در دنیای ناپایداریها و پدیده های گذرا و موقتی و تغییرات شتابان، آیا بشر بیش از گذشته به دلبستگیهای استوار و عمیق و ستونهای محکمی که بتواند او را در برابر ضربه های سهمگین آینده محافظت کند، نیاز ندارد؟ چگونه می توان آن را فراهم کرد؟ و آیا جوامعی که دارای فرهنگهای کهن و غنی و ریشه های محکمی در تاریخ هستند، بیش از دیگران نمی توانند چنین شرایطی را فراهم آورند؟ به بیانی دیگر، به نظر می رسد که شاید بتوان پاسخ برخی از مسائل معنوی و غیرمادی بشر در عصر حاضر

را در چنین فرهنگهایی جستجو کرد. فرهنگهایی که دربارهٔ رابطهٔ عمیق و پرمعنای انسان با کل هستی سخنهای بسیار دارند.

در بخشهای اصلی کتاب آتافلر با تحلیلی عمیق و گسترده، بازتاب ناپایداری و تنوع و تازگی را در حوزههای روابط ششگانهٔ انسان با افراد، اشیاء، مکانها، سازمانها، افکار و اطلاعات توصیف می کند و ضمن برشمردن محدودیتهای ظرفیت روان و جسم انسان در جذب تغییرات، هشدار می دهد که نمی توان انسانها را بدون آمادگی قبلی در برابر الزاماتی قرار داد که تاب تحمل آن را ندار ند. درست مثل آن می ماند که فضانوردی را لخت و عریات به فضا بفرستیم.

واقعیت آن است که ما دربارهٔ ماهیت تغییر و عکسالعملهای انسان در شرایط پر تحول دانش چندانی نداریم. همین اواخر مسئلهٔ «تغییر» کانون توجه پژوهشگران و دانشمندان قرار گرفته است. ولی هنوز کار زیادی در پیش است. «تغییر» از حوزههایی است که نیاز مند برخوردی میان رشتهای و کار تیمی است. روانشناسان، عصب شناسان، غددشناسان، جامعه شناسان، متخصصان از تباطات و بسیاری متخصصان دیگر باید گرد هم جمع شوند تا بتوانند برای بالا بردن ظرفیت انطباق پذیری فرد و جامعه راه حلهای نوینی بیابند و تدابیری بیندیشند که درست مثل لباس و تجهیزات فضانوردی، فرد را برای رویارویی با شرایط تازه و پر تغییر مجهز سازد.

در جایی دیگر، تافلی می گوید نمی توان جامعه را در وضعیت تعادل و در حالی حفظ کرد که افراد بسیاری در آن در معرض شوک آینده باشند برباید میان آهنگ تغییرات و ظرفیت و توان انسان برای انطباق با آن تعادلی سازنده برقرار کرد.

از سوی دیگر، در سطحی کلی تر، هرگاه فرهنگ با فرهنگی دیگر یا با عصری تازه مواجه می شود، باید در کلیت و تمامیت خود با آن رویارو شود. نمی توان تنها پارهای از فرهنگ یا عناصری از آن را با پدیده ای نو مواجهه داد. و البته این مواجهه بدون تحمل گمگشتگی، آشفتگی و رنج و زحمت امکانپذیر نیست. در واقع، هر تحول سازنده ای هزینه های سنگینی دارد که افراد و جامعه باید بپردازند. از سوی دیگر، در سطح فرد یا جامعه، در برابر هر پدیدهٔ تازه و یا هر ابداعی باید پاسخی خلاق یافت. پذیرش کورکورانه یا ایستادگی در برابر تازگی و تغییر، هردو برخوردی نامناسب و حتی خطرناک خواهد بود. با بحرانهایی که در اثر شتاب تحولات یا رویارویی فرهنگها پدید می آیند تنها با تدابیری خلاق و انتخابی دوراندیشانه و کنترل هوشمندانهٔ برخی از فرایندهای اساسی می توان مقابله کرد. با چنین رهیافتی است که بحران به فرصتی مناسب و امکانی برای رشد و توسعه تبدیل می شود. به

تافلر، بهدرستی در این کتاب به نقش سرنوشتساز نظام آموزشی در راه آماده سازی افراد و جامعه برای انطباق با شرایط پر تحول و آموختن شیوه های گزینش درست اشاره می کند و معتقد است برای ایفای چنین نقشی، نظام آموزشی خود به تحولی بنیادین نیاز دارد که وجوه اصلی آن را توصیف می کند.

کتاب شوک آینده کتابی است خواندنی و پرمحتوا. خوانندهٔ پربصیرت و به دور از تعصب، می داند که چه نکاتی برای جامعهٔ ما دارای ارزش و اهمیت بیشتر است. کوشش و زخمت مترجم محترم در برگرداندن کتاب به فارسی جای تقدیر دارد. شهیندخت خوارزمی

# مقدمة نويسنده

این کتاب دربارهٔ اتفاقاتی است که وقتی مردم مقهور تغییر می شوند برایشان پیش می آید، و از شیوه هایی سخن می گوید که ما برای انطباق \_یا ناکامی در انطباق با آینده اتخاذ می کنیم.

دربارهٔ آینده بسیار نوشتهاند. اما اغلب کتابهایی که دربارهٔ دنیای آینده نوشته شده طنینی ناخوش دارند. ولی برعکس، در صفحات این کتاب به جنبهٔ «نَرم» یا انسانی آینده توجه شده است. وانگهی در این صفحات به مراحلی توجه شده که ما از طریق آنها، احتمالاً به آینده می رسیم. صفحات این کتاب به زندگی روزمره و معمولی می پردازد، به محصولاتی که می خریم و به دور می افکنیم، به مکانهایی که تر کشان می کنیم، به شرکتهایی که در آنها بسر می بریم. و به مردمی که با سرعت هرچه شتابنده تر وارد زندگی ما می شوند و از آن بیرون می روند. در این کتاب چگونگی روابط دوستانه و زندگی خانوادگی در آینده کاویده می شود. خرده فرهنگهای جدید و عجیب و غریب و سبکهای زندگی، همراه با سایر خرده فرهنای از حکمت مدنی و زمینهای بازی گرفته تا سقوط آزاد از هواپیما و روابط جنسی، مورد بررسی قرار می گیرند.

آنچه همهٔ اینها را در کتابی مثل خود زندگی به هم پیوند میزند جریان خروشان تغییر است، جریانی چنان نیرومند که امروز نهادها را واژگون میکند، ارزشهای ما را دگرگون میسازد و ریشههامان را میخشکاند. تغییر فرایندی است که آینده بواسطهٔ آن به زندگی ما می تازد، و نگریستن از نزدیک به آن، نه صرفاً از چشم اندازهای بزرگ تاریخ، بلکه از منظر خود زندگان، یعنی افراد حی و حاضری که آن را تجربه میکنند، حائز کمال اهمیت است.

خودِ شتاب تغییر در زندگی ما یک نیروی اولیه است. این حرکت پرشتاب دارای آثار و عواقب شخصی و روانشناختی و نیز جامعه شناختی است. در صفحات این کتاب، برای اولین بار آثار و نتایج این شتاب، بطور منظم مورد کنکاش قرار می گیرد. من امیدوارم این کتاب مؤکداً این نکته را نشان بدهد که اگر انسان چه در کارهای شخصی خود و چه در سطح جامعه، بسرعت آهنگ تغییر را کنترل نکند، در انطباق دادن خود با دشواری و شکست همه جانبه ای مواجه خواهد شد.

در سال ۱۹۶۵ در مقالهای که در نشریهٔ Horizon منتشر کردم، برای توصیف فشار خردکننده و اختلال ناشی از تحمیل تغییر بسیار فراوان بر افراد در یک مدت بسیار اندک، اصطلاح شوک آینده را بکار بردم. من که شیفتهٔ این مفهوم شده بودم پس از آن پنج سال از وقت خود را به دیدن دهها دانشگاه، مراکز تحقیقاتی، آزمایشگاهها و ادارات دولتی گذراندم، مقالات و گزارشهای علمی بسیاری را خواندم، و عملاً دربارهٔ رفتار موفقیت آمیز و پرداختن به آینده، با صدها متخصص در رشتههای گوناگون تغییر مصاحبه کردم. برندگان جایزهٔ نوبل، هیپیها، در وانپزشکان، پزشکان، سوداگران، آینده گرایان حرفهای، فیلسوفان و متخصصان روانپزشکان، پزشکان، سوداگران، آینده گرایان حرفهای، فیلسوفان و متخصصان ترسشان را از آینده ابراز داشتند. از این سیر و تجربه به دو عقیدهٔ اضطراب آور رسیدم.

نخست آنکه، برایم روشن شد که شوک آینده یک خطر بالقوه که در دوردستها قرار داشته باشد نیست، بلکه یک بیماری واقعی است که روزبروز شمار مبتلایانش بیشتر می شود. این وضع روانی دزیستی را می توان با استفاده از اصطلاحات پزشکی و روانپزشکی توضیح داد. این بیماریِ تغییر است.

دوم آنکه، بتدریج از ناچیز بودن شناخت واقعی خودمان در امر انطباق پذیری به وحشت افتادم، هم شناخت واقعی کسانی که خواهان تغییرات وسیع در جوامع ما هستند و این تغییرات را پدید می آورند و هم شناخت واقعی کسانی که ظاهرا ما را برای رویارو شدن با آن تغییرات آماده می کنند. روشنفکران واقعی و جدی باشجاعت از «آموزش برای تغییر» یا از «آماده کردن مردم برای آینده» سخن می گویند. ولی ما عملاً نمی دانیم چگونه به چنین کاری دست بزنیم، و با قرار گرفتن در محیطی که با سرعت حیرت انگیز و بی سابقه ای در حال تغییر است، بطور رقت باری نسبت به چگونگی برخورد انسان با محیط جاهل هستیم.

روانشناسان و سیاستمداران ما هم از مقاومت بظاهر نابخردانهای که برخی افراد و گروهها در برابر تغییر از خود نشان میدهند، حیرت میکنند. رئیس شرکتی که

میخواهد قسمتی را از نو سازماندهی کند، معلمی که میخواهد روش جدیدی را در زمینهٔ آموزش اعمال نماید و شهرداری که میخواهد یگانگی نژادها را در شهر خودش بطور مسالمت آمیز تحقق بخشد، همگی سرانجام زمانی در برابر این مقاومت کورکورانه قرار خواهند گرفت. ولی ما از علت این مقاومت چیز زیادی نمی دانیم. به همین سیاق، چرا بعضی از مردم تشنه و سرتاپا شیفتهٔ تغییرند و همهٔ توان خویش را بکار میگیرند تا باعث تغییر شوند، و حال آنکه دیگران از آن می گریزند؟ من نه تنها جوابهای حاضر و آمادهای برای این پرسشها ندیدم، بلکه پی بردم که حتی فاقد یک نظریهٔ مناسب دربارهٔ انطباق پذیری هستیم. چیزی که بدون بردم که حتی فاقد یک نظریهٔ مناسب دربارهٔ انطباق پذیری هستیم. چیزی که بدون بردم که حتی ناقد یک نظریهٔ مناسب دربارهٔ انطباق پذیری هستیم. پیزی که بدون استمال اینکه روزی روزگاری، پاسخهایی برای این پرسشها بیابیم، بعید است.

پس هدف این کتاب آن است که ما را با آینده سازگار کند، به ما کمک کند تا با تعمیق بخشیدن به آگاهی خود از چگونگی واکنش انسان در برابر تغییر، بتوانیم بطور مؤثر با تغییرات شخصی و اجتماعی کنار بیاییم. با چنین هدفی است که این کتاب یک نظریهٔ جدید و وسیع را در زمینهٔ انطباق یافتن مطرح می کند. این کتاب همچنین توجه ما را به یک تمایز مهم، که غالباً از دیدهها پنهان مانده است، جلب می کند. تقریباً بدون استثناء، تمام پژوهشهایی که در مورد آثار و نتایج تغییر صورت گرفتهاند صرفاً به مقاصدی توجه دارند که تغییر ما را به سویشان نتایج تغییر صورت گرفتهاند صرفاً به مقاصدی توجه دارند که تغییر ما را به سویشان می کشاند و به سرعت سفر نظر ندارند. من در این کتاب می کوشم نشان بدهم که آهنگ تغییر پیامدهایی دارد که از جهتهای تغییر کاملاً متفاوت و گاه حتی مهم تر است. تا وقتی که این واقعیت پذیرفته نشود، هیچ کوششی برای در ک انطباق پذیری به نتیجه نخواهد رسید. هر کوششی که در جهت تعیین «محتوا»ی تغییر بعمل می آید باید آثار و عواقب آهنگ تغییر را بهمنزلهٔ بخشی از محتوای آن بحساب آورکد.

ویلیام آگبرن با نظریهٔ مشهورش دربارهٔ پسافتادگی فرهنگی نشان داده است که چگونه فشارهای اجتماعی از نامتوازن بودن آهنگ تغییر در بخشهای متفاوت جامعه ناشی میشود. مفهوم شوک آینده و نظریهٔ انطباق پذیری منبعث از آن حاکی از آن است که نه تنها باید بین آهنگ تغییر در بخشهای گوناگون توازن و تعادل برقرار شود، بلکه باید بین آهنگ تغییر محیط و آهنگ محدود واکنش انسان نیز این توازن و تعادل موجود باشد. چرا که شوک آینده از پسافتادگی

۱) William Oghurn: (۱۸۸۹–۱۹۵۹): جامعهشناس امریکایی. ــم.

روزافزون بين ايندو نشأت مي گيرد.

اما هدف این کتاب چیزی فراتر از ارائهٔ یک نظریه است. مقصود ارائهٔ یک روش نیز هست. سابق بر این مردم گذشته را مطالعه می کردند تا در پر تو آن، حال را روشن سازند. من با این یقین که داشتن یک تصویر پیوسته و جامع از آینده می تواند بینشهای گرانبهایی از امروز برای ما فراهم کند، آینهٔ زمان را برعکس کردهام. بدون بهره گیری از آینده به منزلهٔ یک ابزار و وسیلهٔ فکری، در ک مشکلات شخصی و عمومی ما روزبروز دشوار تر می شود. در صفحات بعد این ابزار را بکار می گیرم تا کاراییهای آن را نشان بدهم.

و نکتهٔ آخر که اهمیت آن بهیچوجه ناچیز نیست، آن است که این کتاب این هدف را نیز دنبال میکند تا با هوشیاری و در عینحال بطور اساسی خواننده را تغییر دهد. به دلایلی که در صفحات بعد روشن خواهد شد، برخورد موفقیت آمیز با تغییر سریع مستلزم آن است که همهٔ ما نسبت به آینده موضعی جدید اتخاذ کنیم و آگاهی دقیقی از تأثیر آینده بر حال به دست آوریم. هدف این کتاب آن است که آینده آگاهی خواننده اش را افزایش دهد. از معیارهای سودمندی این کتاب یکی آن است که خواننده پس از خواندن آن تا چه حد می تواند در بارهٔ رویدادهای آینده تفکر کند، به تخیل بپردازد و سعی کند که آن رویدادها را پیش بینی نماید.

با اهدافی که برشمردیم شرط و قیدهایی نیز در این میان دخیلند. یکی از این شرط و قیدها به زودگذر بودن واقعیت مربوط می شود. هر خبرنگار با تجربه ای حتما با داستان یا خبری مواجه شده است که قبل از آنکه فرصت یابد دست به قلم ببرد، آن داستان یا خبر بسرعت پخش شده است. امروز تمام جهان حکم چنین داستان یا خبری را دارد. بنابراین کتابی که در طول چند سال نوشته شده، بناگزیر برخی از مطالبش، در فاصلهٔ زمان تحقیق و نگارش و چاپ و انتشار کهنه و بی اعتبار می شود. مثلاً استادانی که در دانشگاه الف بودند، در این فاصله به دانشگاه ب رفته اند. و سیاستمدارانی که در موقعیتی دیگر قرار داشتند در این فاصله به موقعیتی دیگر تغییر موضع داده اند.

با آنکه در طول نوشتن این کتاب تلاش خالصانهای مبذول شد تا مطالب شوک آینده تازه و جدید باشد، ولی بدون تردید برخی از مطالب آن کهنه و از مد افتادهاند. (البته این در مورد کتابهای بسیاری صدق می کند، گرچه نویسندگانشان دوست ندارند در اینباره سخن بگویند.) به هر حال کهنه شدن اطلاعات در این کتاب خود مطلب بامعنا و مهمی است، چرا که تأییدی است بر نظریهٔ ما دربارهٔ

سرعت تغییر. برای نویسندگان روزبروز دشوار تر می شود که دوش به دوش و اقعیت حرکت کنند. ما هنوز یاد نگرفته و به این حد نرسیده ایم که در «زمان و اقعی» فکر کنیم، تحقیق کنیم، بنویسیم و منتشر سازیم. به همین دلیل خوانندگان نیز باید بیش از پیش به موضوع و بحث کلی توجه کنند تا به جزئیات.

شرط و قید دیگر مربوط می شود به فعل «آینده». هیچ آینده گرای جدی به «پیشگویی» نمی پردازد. چنین کارهایی به درد غیبگوییهای تلویزیونی و طالع بینان روز نامه ها می خورد. اگر کسی به پیچیدگیهای کار پیش بینی اندک آشنایی داشته باشد هرگز ادعا نمی کند که نسبت به فردا شناخت کامل و مطلق دارد. به قول این گفتهٔ طنز آمیز که احتمالاً یک ضرب المثل چینی است: «پیشگویی بی نهایت دشوار است، مخصوصاً برای آینده.»

این به معنای آن است که هر گفته و جملهای را دربارهٔ آینده باید با یک مجموعه عبارتها و کلمات شرطی همراه کرد، مثل اگرها و اماها و از جانب دیگرها. ولی وارد کردن اینگونه کلمات و عبارتهای وصفی و شرطی در کتابی نظیر این، مثل آن است که خواننده را در زیر بهمن «شایدها» مدفون کنیم. من به جای این کارها به خود اجازه دادم تا بدون هیچ شک و تردید، و با تکیه و اعتماد به خوانندهٔ باهوش که مشکل سبک نگارش را درک میکند، با ایقان و استواری از آینده سخن بگویم. کلمهٔ «خواهد شد» و یا «میشود» را بهتر است همیشه طوری بخوانید که گویی کلمههای «احتمالاً» یا «به نظر من» پیش از آنها آمده است. به همین نحو تمام تاریخهای مربوط به رویدادهای آینده را باید تا اندازهای با حزم و دوراندیشی مورد ملاحظه قرار دهید.

اما ناتوانی در سخن گفتن از آینده بطور دقیق و از روی یقین نباید عذر و بهانهای برای سکوت باشد. البته وقتی که «اطلاعات دقیق و موثق» وجود داشته باشد باید از آنها استفاده نمود. و طبعاً وقتی که چنین آمارهایی موجود نباشد، نویسندهٔ مسئول حتی دانشمند حق دارد و وظیفه نیز به وی حکم می کند تا به انواع شواهد دیگر، مثل اطلاعات خیالپردازانه یا حکایت گونه و عقاید و آراء اشخاص کاملاً مطلع تکیه کند. من در سراسر آین کتاب چنین کردهام و از این بابت نادم نیستم.

هنگام پرداختن به آینده، دست کم برای امور نزدیک و دمدست، بهتر است به جای اطمینان صددرصد تا اندازهای از تخیل و بینش مدد گرفت. لازم نیست نظریه ها کاملاً درست باشد تا بتوان از آنها بنحو شایسته آستفاده نمود. حتی خطا نیز فواید خودش را دارد. نقشه های جهان که نقشه برداران قرون وسطی ترسیم کرده اند، بقدری غیردقیق و پر از اشتباهات عینی هستند که وقتی امروز که تقریباً تمام سطح کرهٔ

زمین نقشهبرداری شده به آنها نگاه میکنیم لبخندی اغماضگرانه بر لبهای ما مینشیند. اما بدون وجود همین نقشه ها کاوشگران بزرگ هرگز نمی توانستند «قارهٔ جدید» را کشف کنند. و اگر آن مردانی که با شواهد محدود و ناچیزی که در دسترسشان بود، تصورات جسارت آمیز خود را از جهانهایی که هرگز ندیده بودند بر روی کاغذ نمی آوردند، نقشه های بهتر و دقیق تر امروز پدید نمی آمد.

و ما که آینده را میکاویم، مثل همان نقشه کشان باستان هستیم، و در همین راستاست که مفهوم شوک آینده، و نظریهٔ حد انطباق پذیری در این کتاب مطرح می شود، البته نه به عنوان آخرین کلام، بلکه به مثابهٔ نخستین تخمین از واقعیتهای جدید، که مملو از خوف و رجا است و از آهنگ پرشتاب تغییر ناشی می شود.

# بخش نخست مرگ تداوم

### فصل نخست

# هشتصدمین دور زندگی

در سه دههٔ کوتاه بین سالهای کنونی و سدهٔ بیست و یکم، میلیونها انسان عادی که از نظر روانی کاملاً طبیعی هستند بناگهان با آینده تصادم پیدا میکنند. بسیاری از شهروندان در غنی ترین و پیشرفته ترین کشورهای جهان از نظر تکنولوژی به این امر پی می برند که همگام شدن با الزام بی وقفه برای تغییر یافتن، که ویژگی دوران ماست، بطور فزاینده ای رنج آور می شود. برای چنین افرادی آینده بسیار سریع تر از حد معمول فراخواهد رسید.

این کتاب دربارهٔ تغییر و چگونگی انطباق ما با آینده است. دربارهٔ کسانی است که از تغییر شکوفاتر میشوند و شادمانه بر امواج آن مینشینند، و نیز دربارهٔ کسان بسیاری است که در برابر تغییر مقاومت می کنند و یا از آن روی گردانده می گریزند. دربارهٔ میزان ظرفیت ماست برای منطبق شدن با تغییر، این کتاب دربارهٔ آینده و نیز دربارهٔ شوکی است که فرارسیدن آینده با خود به همراه می آورد.

اجامعهٔ غرب در سیصد سال گذشته در معرض طوفان سهمگین و سوزان تغییر قرار گرفته است. این طوفان نه تنها آرام نگرفته بلکه بر شدت آن افزوده شده است. تغییر با شتابی هر دم فزاینده تر و با آثار و نتایجی بی سابقه کشورهای بسیار پیشرفتهٔ صنعتی را درمی نوردد. تغییر به دنبال خود انواع و اقسام پدیده های اجتماعی بدیع به همراه می آورد، از کلیساهای و هم انگیز و دانشگاههای آزاد گرفته تا شهرهای علمی در قطب شمال کرهٔ زمین و باشگاههای مبادلهٔ همسران در کالیفرنیا.

از اینها گذشته انسانهای شگفت آوری پدید می آورد، مثل کودکان دواز دهسالهای که دیگر حالت کودکانه ندارند و سالمندانی که در پنجاهسالگی چون کودکان دواز دهسالهاند. ثرو تمندانی که ادای تهیدستان را در می آورند، برنامهنویسان کامپیو تر

که با مصرف آل اس دی تهییج می شوند آنارشیستهایی که در زیر لباس کثیفشان آدمهایی هستند شدید آهمنوا و هماهنگ با جامعه و دیگران، و همنواگرانی که در زیر جامهٔ مرتب و منظم خود آنارشیستهای تمام عیارند. کشیشانی که از دواج کرده اند و لامذهبند و ذن بودیستهای یهودی. ما دارای پاپ و آپ و هنرسینه تیک هستیم... باشگاههای پلی بوی (Playboy) و سینماهای مخصوص همجنس بازان... امفتامین هم و داروهای آرامبخش... خشم، و فور نعمت، فراموشی، و بخصوص فراموشی.

آیا می توان این صحنهٔ شگفت انگیز را بدون استفاده از اصطلاحات روانشناسان و کلیشه های مبهم مکتب اگزیستانسیالیسم توضیح داد؟ ظاهراً جامعهٔ شگفت آور جدیدی در میان ما در حال سر بر آوردن است. آیا راهی برای درک و شکل دادن به رشد و توسعهٔ آن وجود دارد؟ چگونه می توانیم خود را با این جامعه همساز کنیم؟

چنانچه به آهنگ پرشتاب تغییر نگاه نوی بیفکنیم، که واقعیت را گاهگاه به صورت یک فانوس خیال (Kaleidoscope) در می آورد که دیوانه وار می چرخد، آنگاه در ک بسیاری از مطالب که اکنون برایمان امکان ندارد آسان تر می شود. شتاب تغییر فقط بر صنایع و کشورها اثر نمی گذارد شتاب تغییر یک نیروی مشخص و عینی است که تا اعماق زندگی شخصی ما نفوذ می کند؛ ما را وامی دارد که نقشهای

۱) پاپ (pop) مختصر شدهٔ صفت popular انگلیسی به معنی منسوب به عامهٔ مردم، عامه، و آز دههٔ ۱۹۵۰ به بعد این صفت را در هنرهای گوناگون برای مشخص کردن اثری بکار می بردند که عناصر زیبایی شناختی یا نمادین را بکار می گرفت با این حساب که مخاطبان تودهای جدیدی را جلب کند. طبعاً اساس این محاسبه امری تجاری است اما غالباً استفادهای که از این عناصر بعمل می آید چنین نیست. سه کاربرد اصلی این اصطلاح چنین است: ۱.موسیقی پاپ ۲.شعر پاپ ۳.نقاشی پاپ. –م.

۲) آپ (op) جنبشی با جهتگیری علمی در هنر انتزاعی دههٔ ۱۹۹۰ که با دینامیک

ادراک و تحریک شبکیه سر و کار داشت. -م.

۳) هنر سینه تیک (Art Cinétique) یا هنر حرکتی، گسترش هنرهای سنتاً ساکن نقاشی و پیکرتراشی به گونهای که یک عنصر حرکت را در خود گیرد. برخی از شعرا نیز شعرهایی حرکتی ساختهاند که در آنها عنصر حرکت عبارتست از جابجا کردن حساب شدهٔ واژه ها و حروف، سطر به سطر یا صفحه به صفحه. –م.

٤) آمفتامین (Amphetamine) دارویی است ترکیبی و فرار و بیرنگ. سولفات آن از راه خوراکی در معالجهٔ حملهٔ خواب (narcolepsy) و عوارض عصبی بعد از التهاب مغز و کاهش فعالیت مغزی و افسردگی بکار میرود. –م.

تازهای بر عهده بگیریم، و ما را با خطر بیماری تازه و سخت آشفته کنندهای مواجه می سازد. این بیماری تازه را می توان «شوک آینده» خواند، و آگاهی یافتن از سرچشمه ها و نشانه های آن به ما امکان می دهد که امور بسیاری را تبیین کنیم، اموری که در غیر این صورت نمی توانستیم از آنها تجزیه و تحلیلی عقلائی بعمل آوریم.

## مسافر سر گردان

اصطلاح مترادف «شوک فرهنگی» نیز کم کم در زبان امروز راه باز کرده است. شوک فرهنگی از غوطهور شدن یک مسافر نا آماده در یک فرهنگ بیگانه حاصل می شود اوطلبان سپاه صلح برای مثال این شوک فرهنگی را در بورنئو هیا در برزیل احساس کرده اند. احتمالاً مارکوپولو نیز در کاتای شوک فرهنگی را در ک کرده است. شوک آینده زمانی پیش می آید که مسافری ناگهان خود را در جایی بیابد که کلمهٔ آری به معنای نه باشد، جایی که «قیمت یک کلام» قابل چانه زدن باشد، جایی که متنظر ماندن در بیرون دفتر یک اداره توهین آمیز نباشد، جایی که باشد، جایی که ممکن است نشان خشم باشد. شوک فرهنگی زمانی پیش می آید که اشاره های روانی مانوس که به کارکرد فرد در جامعه یاری می رسانند، ناگهان کنار گذاشته می شوند و جای آنها را اشارات و معیارهای تازهای می گیرد که برای انسان بیگانه و غیرقابل در که است.

سبب اصلی قسمت اعظم گمگشتگی و ناکامی و سرگردانی امریکائیانی که با جوامع دیگر رابطه برقرار میکنند، همین پدیدهٔ شوک فرهنگی است. شوک فرهنگی باعث می شود که رابطهٔ شخص با دیگران قطع شود، واقعیت طور دیگری جلوه کند و انسان نتواند با جامعه کنار بیاید: با اینهمه شوک فرهنگی در مقایسه با بیماری بسیار جدی تر شوک آینده شوک چندان شدیدی بحساب نمی آید. شوک آینده سرگشتگی و حیرانیی است که از فرارسیدن نابهنگام آینده ایجاد می شود. مهم ترین بیماری فردا ممکن است همین باشد.

۵) بورنئو (Borneo) جزیرهای در جنوب غربی فیلیپین. -م.

٦) منظور از کاتای (Cathay) که به فارسی آن را ختا می گفتند، چین شمالی بوده ست. -م.

۷) اشاره (cue) به یک محرک ثانوی غالباً مبهم میگویند که بهمنزلهٔ راهنما برای واکنش ما در مقابل یک وضعیت، از طریق ادراک یا کنش عمل میکند؛ گرچه ممکن است خود این محرک بروشنی قابل تمیز نباشد. –م.

اصطلاح شوک آینده را نمی توان در فرهنگ پزشکی و یا در فهرست نابهنجاریهای روانی پیدا کرد. اما اگر برای مقابله با آن دست به اقدامات حساب شدهای نزنیم میلیونها نفر از افراد بشر بیش از پیش دچار گمگشتگی می شوند و قادر نخواهند شد با محیط زندگی خود به شکل عقلائی مواجه شوند. اگر به شناختن و درمان این بیماری موفق نشویم در آن صورت ناراحتی و عصبیتهای جمعی، نابخردی و خشونت بی قید و بند که مدتی است در زندگی معاصر پدیدار شده، فقط به منزلهٔ پیش در آمد آن چیزهایی خواهد بود که در چنتهٔ آینده نهفته است.

شوک آینده پدیدهای است زمانی، و محصول آهنگ پرشتاب تغییر در جامعه است. شوک آینده از قرار گرفتن یک فرهنگ جدید بر روی فرهنگ قدیم پدید می آید. این نوعی شوک فرهنگی است در جامعهٔ خود ما. اما آثار و عواقبش بسیار وحشتناک است. غالب افراد سپاه صلح و درواقع بیشتر مسافران، اطمینان خاطر دارند که فرهنگی را که پشت سر گذاشته اند در بازگشت همچنان محفوظ است. اما قربانیان شوک آینده چنین یقینی را ندارند.

شخصی را از فرهنگش جدا کنید و او را ناگهان در محیطی شدیداً متفاوت با فرهنگ خودش قرار دهید، فرهنگی با مجموعهای از اشارات متفاوت که می باید در برابر آنها واکنش نشان دهد، با مفاهیم متفاوتی از زمان، فضا، کار، عشق، مذهب، رابطهٔ جنسی و غیره، و همهٔ امیدهای او را به بازگشت به محیط اجتماعی آشناتری قطع کنید؛ خواهید دید که نابسامانی روحی چنین فردی دو چندان می شود، از اینها گذشته، اگر خود این فرهنگ جدید هم دچار تحول و آشفتگی دائم باشد، و اگر از همه بدتر ارزشها و معیارهایش پیوسته در حال دگرگونی باشد، احساس سرگشتگی و نابسامانی بسیار زیادتر خواهد بود. اگر چنین شخصی از تکیه گاههای درستی بهرهمند نباشد که به یاری آنها بتواند در محیط یکسره جدیدی عاقلانه رفتار کند، چهبسا خود و بسیاری دیگر را به نیستی بکشاند.

اکنون فقط به سرنوشت یک فرد فکر نکنید، بلکه کل جامعه و کل یک نسل را در نظر آورید ـاز جمله ضعیف ترین، کم هوش ترین، و نابخرد ترین افراد را که یکباره به این دنیای نو افکنده می شوند. حاصل کار سرگشتگی عمومی و شوک آینده در مقیاسی و سیع است.

این دورنمایی است که اکنون در برابر انسان قرار گرفته است. تغییر مثل بهمن بر سر و روی ما فرومی غلتد و بیشتر مردم برای مقابله و کنار آمدن با آن هیچ آمادگی ندارند.

# گسستن از گذشته

آیا این گفته ها غلو آمیز است؟ فکر نمی کنم چنین باشد. اکنون دیگر همگی این گفته را تکرار می کنند که آنچه از سر می گذرانیم «دومین انقلاب صنعتی» است. این عبارت بدان جهت بکار می رود تا سرعت و ژرفای تغییرات اطرافمان را دریابیم. اما این عبارت با آنکه پیش پا افتاده است در عین حال گمراه کننده است. زیرا آنچه اکنون دارد اتفاق می افتد، به احتمال قریب به یقین از انقلاب صنعتی بزر گئتر و عمی تر است. به عقیدهٔ بسیاری از مقامات علمی سرشناس، جنبش حاضر عمیق تر و مهم تر است. به عقیدهٔ بسیاری از مقامات علمی سرشناس، جنبش حاضر چیزی از دومین گسست در تاریخ بشر کم ندارد، وحتی در اهمیت و عظمت فقط با اولین گسست عظیم در تداوم تاریخ، یعنی انتقال از بربریت به تمدن قابل قیاس است.

این اندیشه بیش از پیش در نوشته های دانشمندان و متخصصان تکنولوژی بیان می شود. سر جورج تامسون (Sir George Thomson) فیزیکدان انگلیسی و برندهٔ جایزهٔ نوبل در کتاب آیندهٔ قابل پیشبینی می گوید واقعهٔ تاریخی که با وضع کنونی ما همسنگ باشد انقلاب صنعتی نیست، بلکه «کشف کشاورزی در دوران نوسنگی» است. جان دیبولد (John Diebold) کارشناس اتو ماسیون در امریکا خاطرنشآن می سازد که «آثار انقلاب تکنولوژیکی که هماکنون از سر می گذرانیم، از همهٔ تغییرات اجتماعی که تا به حال مشاهده کرده آیم عمیق تر خواهد بود.» سر لئون باگریت (Sir Leon Bagrit) سازندهٔ کامپیو تر در انگلستان تأکید می کند که «اتو ماسیون به تنهایی بزرگئرین تغییر در تمام تاریخ بشری است.» است.»

این دیدگاهها فقط به دانشمندان و مردان اهل تکنولوژی محدود نمی شود. سر هربرت رید فیلسوف و منتقد هنر می گوید: «ما در دوران چنان انقلاب عمیقی بسر می بریم که برای یافتن نظیر و همانند آن باید در قرون گذشته به جستجو بپردازیم. شاید تنها تغییری که همانند این باشد، تغییر و تحولی است که در فاصلهٔ دو دوران دیرینه سنگی و نوسنگی به ظهور رسید...» ولی کورت مارک (Kurt Marek) که به اسم سی. و. سرام (C. W. Cerame) نویسندهٔ کتاب خدایان، مقابر و دانشمندان

۸) برای مقایسهای که تامسون کرده نگاه کنید به [۱۷۵] صفحهٔ ۱.

۹) گفتهٔ باگریت از The New York Times، ۱۸ مارس ۱۹۶۵ نقل شده است.

۱) هربرت رید (Sir Herbert Read): ۱۹۶۸–۱۹۹۸ نویسنده و مُنتقد انگلیسی. –م.

۱۱) اظهارنظر رید از مقالهٔ «قلمروهای تازهٔ هنر» در [۳۰۲] صفحهٔ ۷۷ نقل شده

شهرت بسیار دارد اظهار میدارد: «ما در قرن بیستم عصری از تاریخ بشر را به پایان میبریم که پنجهزار سال بطول انجامیده است. ما، آنطور که اشپنگلر گمان میکرد، در موقعیتی نظیر وضع روم در آغاز پیدایش مغربز مین مسیحی نیستیم، بلکه در دوران ۵۰۰ سال قبل از میلاد مسیح بسر میبریم. ما نیز مثل انسانهای پیش از تاریخ چشمان خود را میگشاییم و جهانی کاملاً نو در برابر خود میبینیم. "ا

یکی از روشنگر ترین مطالبی که در خصوص این موضوع گفته شده اظهارات کنت بولدینگ (Kenneth Boulding) اقتصاددان برجسته و اندیشمند مسائل اجتماعی است. بولدینگ در اثبات نظر خویش که زمان فعلی یک نقطهٔ عطف بسیار اساسی در تاریخ بشر است می گوید: «چنانچه سلسله آمارهای مربوط به فعالیتهای بشر را در نظر بگیریم، زمانی که در آن تاریخ بشر به دو بخش مساوی تقسیم می شود هنوز در خاطرهٔ ما زنده است.» در واقع قرن ما شاهراه بزرگی است که تا مرکز تاریخ بشر امتداد یافته است. بدینسان وی تأکید می کند: «دنیای امروز با دنیایی که من در آن زاده شدم همانقدر متفاوت است که جهان آن زمان با دوران ژول سزار. من با تقریب چند سال، در میانهٔ تاریخ بشری تولد یافتهام. و حوادثی که از هنگام زاده شدنم بدید آمد.» ۱۴

این اظهارنظر حیرت انگیز را می توان به شیوه های گوناگون به اثبات رساند. به عنوان مثال چنانچه ۵۰٬۰۰۰ سال حیات اخیر انسان را به دوره های حیات شصت و دو سال [یعنی برابر عمر متوسط انسان] تقسیم کنیم، درمی یابیم که انسان تاکنون حدود ۸۰۰ دوره ۲۲ ساله را زندگی کرده و از این هشتصد دوره عمر بیش از ۶۵۰ دوره عمر را در غارها بسر برده است.

فقط در خلال هفتاد دوره عمر اخیر امکان ایجاد ارتباط مؤثر از یک نسل به نسل دیگر فراهم شده است. پیدا شدن خط این امکان را فراهم آورد. فقط در طی شش دوره عمر اخیر بود که تودهٔ مردم چشمشان به حروف چاپی افتاد. انسان تنها در چهار دوره عمر اخیر توانسته است زمان را با دقتی نسبی اندازه گیری کند. فقط در دو

Spengler (۱۲ –۱۸۸۰): فیلسوف تاریخ آلمانی. –م.

۱۳) گفتهٔ مارک از [۱٦۵] صفحات ۲۰ و ۲۱ نقل شده که یک کتاب کمحجم و جالب توجه است.

The Prospects of Economic» کفتهٔ بولدینگ دربارهٔ ژول سزار از (۱۶ Nobel Conference, Gustavus Adolphus) که عنوان سخنرانی وی در Abundance در سال ۱۹۶۹ می باشد نقل شده است.

دوره عمر اخیر امکان یافته تا در اینجا و آنجا از موتور برق بهره ببرد. و تقریباً قریب به تمام همهٔ کالاهای مادی که در زندگی روزمره از آنها استفاده می کنیم، در زمان کنونی، یعنی در هشتصدمین دوره عمر پدید آمده اند.

هشتصدمین دوره خود را از تمام تجربهٔ نسلهای گذشتهٔ انسان بکلی جدا کرده است، زیرا در این نسل رابطهٔ انسان با منابع طبیعی دگرگون شده است. این دگرگونی در زمینهٔ رشد و توسعهٔ اقتصادی کاملاً آشکار است. فقط در خلال زندگی یک دوره عمر، کشاورزی که پایهٔ اصلی تمدن است نقش مسلط خود را در بسیاری نک دوره از دست داده است. امروز، در دهها کشور بزرگ کشاورزی کمتر از ۱۵ درصد از جمعیت فعال اقتصادی را دربر می گیرد. در ایالات متحد امریکا که مزارعش در حدود ۱۶۰ میلیون نفر از مردم کشورهای دیگر را تغذیه می کند، جمعیت فعال در رشتهٔ کشاورزی کمتر از ۶ درصد جمعیت فعال کشور می کند، جمعیت فعال در رشتهٔ کشاورزی کمتر از ۶ درصد جمعیت فعال کشور می کند، جمعیت بسرعت در حال کاهش است.

وانگهی اگر کشاورزی را نخستین مرحله و صنعت را دومین مرحلهٔ رشد قتصادی بدانیم اکنون بروشنی تمام درمی یابیم که رشد اقتصادی ناگهان به مرحله ای دیگر که مرحلهٔ سوم است وارد شده است. در سال ۱۹۵۶ ایالات متحد به صورت خستین کشور نیرومند جهان در آمد که در آن بیش از پنجاه درصد نیروی کار غیر کشاورزش لباس آبی رنگ کارگران و کارگران یدی را از تن بیرون کردند. تعداد کارکنان یقه سفید در مشاغلی چون خرده بازرگانان، کارمندان دولت، و کسانی که در زمینهٔ ارتباطات و تحقیقات و آموزش و دیگر خدمات کار می کنند از شمار کارگران یقه آبی زیاد تر شد. در طی همین دوره عمر، جامعهای برای نخستین بار در تاریخ بشر شکل گرفت که نه تنها یوغ کشاورزی را از گردن خویش فروافکند، توانست در طول چند دهه یوغ کار یدی را نیز از گردن خود باز کند. نخستین بیکه توانست در جهان پدیدار شد.

از آن زمان به بعد کشورهایی که از نظر تکنولوژی پیشرفته اند، یکی پس از دیگری در همین مسیر راه سپرده اند. امروز در میان کشورهایی که کارگران کشاورزی در آنها پانزده درصد و یا درصد کم تری از جمعیت فعال را تشکیل می دهد تعداد یقه سفیدها از یقه آبیها بیشتر است؛ می توان سوئد و انگلستان و میژیک و کانادا و هلند را نام برد. ده هزار سال برای کشاورزی. یک یا دو قرن برای

Malthus,» برای ارقام تولید کشاورزی در ایالات متحد امریکا نگاه کنید به «Marx and The North American Breadbaske: در Orville Freeman در Marx and The North American Breadbaske: ژوئیهٔ ۱۹۹۷ صفحهٔ ۵۸۷.

صنعت. و اکنون دوران فراصنعتی در برابر ما رخ مینماید.<sup>۱۲</sup>

ژان فوراستیه ۱۷ برنامهریز و عالم اجتماعی فرانسوی اعلام کرده است که «تمدنی که از انقلاب صنعتی پدید خواهد آمد کمترین جنبهٔ صنعتی را خواهد داشت.» معنا و اهمیت این حقیقت حیرت آور هنوز کاملاً دریافت نشده. شاید هیچ کس بهتر از او تانت ۱۸ دبیر کل سازمان ملل متحد معنای دوران انتقال به جامعهٔ فراصنعتی را خلاصه نکرده است. آو می گوید: «حقیقت بارز و اساسی اقتصادهای پیشرفتهٔ جهان امروز در این است که می توانند در کوتاه ترین زمان ممکن هم میزان و هم نوع

۱۲) هنوز اصطلاحی دلخواه و رضایتبخش که مورد قبول تعداد کثیری از مردم قرار گرفته و مبین مرحلهٔ تازهای از رشد و تکامل اجتماعی باشد، که ظاهراً در آن سمت حرکت میکنیم، در دست نیست. دانیل بل جامعه شناس، برای مشخص کردن جامعهای که اقتصادش عمدتاً مبتنی بر خدمات است و در آن طبقات افراد فنی و حرفهای وجه غالب را دارند و دانش نظری در کانون امور قرار دارد و تکنولوژی فکری -سیستمهای تحلیلی، مدل سازی و غیره - بسیار پیشرفت کرده و تکنولوژی به حدی رسیده آست که دُستكُم مَیْ تُواندُ أَز ریشهٔ خود استمرار برخوردار باشد، اصطلاح مابعد صنعتی را بكار برده است. این اصطلاح بدانجمت که حکایت از آن دارد که جامعهٔ آینده دیگر بر تکنولوژی استوار نیست مورد انتقاد قرار گرفته است؛ و این استنباطی است که دانیل بل بویژه و با احتیاط و دقت از آن پرهیز می کند. اصطلاح «مابعد تمدن» که مورد پسند كنت بولدينگ قرار گرفته جامعهٔ آينده را در برابر تمدن، يعني عَصَرٌ آجتماعات مستقر، عصر کشاورزی و عصر جنگ، قرار داده است. اشکال اصطلاح مابعد تمدن این است که بطور ضمنی حاکی از آن است که چیزی که بعدها ایجاد خواهد شد از بربریت خبر مىدهد. بولدينگ نيز با همان شور و حرارت دانيلبل اين سوءتعبير را نفي ميكند. زبیگنیف برزژینسکی اصطلاح «جامعهٔ تکنوترونیکی» را برگزیده است و منظورش جامعهای است که عمدتاً بر ارتباطات و الکترونیک آستوار باشد. ایراد این اصطلاح آن است که با تأکید بسیار بر تکنولوژی، و درواقع بر یک نوع خاص از تکنولوژی، جنبه های اجتماعی جامعه را به قدر کافی توصیف و مشخص نمی کند.

و بعد اصطلاح «دهکدهٔ جهانی» و «عصر الکترونیک» مک لوهان را داریم، که باز کوششی است در جهت توصیف آینده برحسب یک یا دو بغد نسبتاً محدود: ارتباطات و با هم بودن. چندین اصطلاح متنوع دیگر را نیز میتوان بکار برد، مثل «آنسوی صنعتی»، «مابعد اقتصادی» و غیره. پس از ذکر همهٔ اینها، اصطلاحی که من برگزیدهام «جامعهٔ فراصنعتی» است. این اصطلاح نیز دارای نواقص و ایرادهای جدی است. منظور از این اصطلاح یک جامعهٔ پیچیده و پرشتاب است که به تکنولوژی بسیار پیشرفته و نظام ارزشی مابعد مادهگرایی وابسته است.

١٧) گفتهٔ ژان فوراستیه (Jean Fourastié)، از [۲۷۷] صفحهٔ ۲۸ نقل شده است.

۱۸) او تانت (U Thant) ۱۹۷۹–۱۹۷۶: اهل برمه، در سالهای ۱۹۲۱ تا ۱۹۷۱ دبیر کل سازمان ملل متحد بود. م.

منابع مورد نیاز خود را فراهم کنند... دیگر منابع نمی توانند بر تصمیم گیریها اثری بگذارند و آنها را محدود کنند... این تصمیمها است که منابع را میسازد. اساسی ترین و انقلابی ترین تغییری که انسان از سر گذرانده همین باشد» و این دگرگونی در هشتصدمین دوره عمر روی داده است.

این دوره عمر به سبب و سعت یافتن حیرت انگیز میزان و مقیاس تغییر، با دوره های دیگر متفاوت است. بی شک در دیگر ادوار عمر انسان نیز دگر گونیهای دورانسازی صورت گرفته است. جنگ و بیماریهای واگیردار و زلزله و قحطی بسیاری از نظامهای اجتماعی پیشین را از درون متزلزل کرد. اما این ضربه ها و دگر گونیها در داخل یک جامعه و یا تعدادی جوامع همجوار محصور می ماند، و باید نسلها و حتی سده ها می گذشت تا آثار آنها به فراتر از مرزها گسترش یابد. در دوران حیات ما این مرزها از میان رفته اند. امروز شبکه ار تباطات اجتماعی آنچنان بهم پیوسته است که آثار و عواقب رویدادهای روز بلافاصله در سراسر جهان منتشر می شود. جنگ در ویتنام صف بندیهای سیاسی را در پکن و مسکو و واشنگتن تغییر می دهد، در استکهلم تظاهرات برپا می شود، بر معاملات مالی در زوریخ اثر می گذارد و باعث حرکات و اقدامات دیپلماتیک پنهانی در الجزایر می شود.

در واقع نه تنها رویدادهای دنیای کنونی بلافاصله در جهان منتشر می شود، حتی می توان گفت که ما آثار و عواقب رویدادهای گذشته را به طریق تازهای احساس می کنیم. زیرا گذشته بسوی ما بازمی گردد. ما در وضعی قرار گرفته ایم که می توان به آن «پرش زمانی» نام نهاد.

رویدادی که در گذشته هنگام وقوعش تنها بر تعداد انگشتشماری اثر گذاشته بود، امروز می تواند آثار پردامنهای داشته باشد. برای مثال جنگ پلوپونز ۱۹ با معیارهای کنونی چیزی بیش از یک در گیری ساده نبوده است. هنگامی که آتن و اسپارت و چندین کشور شهر همجوار مشغول نبرد بودند، بقیهٔ جهان عمدتاً از آن آگاهی نداشتند و این جنگ بر زندگی آنان اثری برجای نگذاشت. این جنگ بر سرخپوستان زاپوتک (Zapotec) که در همان زمان در مکزیک می زیستند، هیچگونه تأثیری نداشت. و بر ژاپنیهای باستان نیز کوچک ترین اثری نگذاشت.

۱۹) پلوپونز (Peloponnesus). شبهجزیرههای متعددی در جنوب یونان که میدان جنگهای آتن و اسپارت بوده است. این جنگها به شکست آتن منتهی شد (۴۳۱–۶۰۶ ق.م.). –م.

اما جنگ پلوپونز مسیر آیندهٔ تاریخ یونان را عمیقاً دگرگون کرد. این جنگ با تغییراتی که در جابجایی انسانها و توزیع جغرافیایی نژادها و دگرگون کردن ارزشها و افکار پدید آورد، بر رویدادهای آیندهٔ روم، و از طریق روم بر همهٔ اروپا تأثیر گذاشت. اروپاییان امروز تا حدودی به دلیل این نبرد، آدمهای متفاوت تری شدهاند.

گذشته از اینها اروپاییان امروزی با شبکهٔ بسیار وسیع روابط خود بر مکزیک یا مثلاً ژاپن تأثیر مشابهی برجای می گذارند تأثیراتی که جنگ پلوپونز بر ساختار نژادی و افکار و ارزشهای اروپاییان کنونی برجای گذاشته، امروز به تمام قسمتهای جهان راه می یابد. بدینسان مکزیکیها و ژاپنیها که اجدادشان در طی این جنگ زنده بودند و تأثیری از آن برنگرفتند، تأثیر بسیار دور آن را احساس می کنند. به این ترتیب رویدادهای گذشته از فراز نسلها و سدهها می گذرند و امروز بسوی ما بازمی گردند و زندگی ما را تغییر می دهند.

وقتی فقط جنگ پلوپونز را مد نظر قرار ندهیم، بلکه به ساختن دیوار چین و طاعون سیاه و نبرد بانتو کمیه حامیها و تمام رویدادهای گذشته بیندیشیم، می بینیم که مجموعهٔ پیامدهای اصل پرش زمانی اهمیتی روزافزون پیدا می کند. آنچه در گذشته برای تعداد اندکی اتفاق افتاد، امروزه عملاً بر تمام انسانها اثر می گذارد. البته همیشه چنین نبوده است. خلاصه آنکه تمام تاریخ در پی ما روان است و بر ما تأثیر می گذارد و این تفاوت، بر قطع رابطهٔ ما آز گذشته تأثیری تناقض آمیز برجای می گذارد. دامنهٔ تغییر بطور اساسی دگرگون شده است. در دوران این هشتصدمین عمر انسان، دامنهٔ تغییر، هم از نظر مکانی و هم از نظر زمانی به چنان گستردگی رسیده که هرگز سابقه نداشته است.

اما آخرین تفاوت اساسی، یعنی تفاوت کیفی میان این دوره عمر و دوره های پیشین تفاوتی است که بسادگی نادیده گرفته می شود. ما نه تنها دامنه و مقیاس تغییر را گسترش داده ایم، بلکه آهنگش را نیز بطور بنیادی دگرگون کرده ایم، ما در دوران حیات خود نیروی اجتماعی کآملاً جدیدی را از بند رها ساخته ایم؛ این نیرو جریان تغییر است که چنان شتابی به خود گرفته که بر حس ما نسبت به زمان اثر می گذارد، آهنگ زندگی روزمره را دگرگون می سازد و بر نحوهٔ احساس ما از جهان پیرامون اثر می گذارد، و بر نحوهٔ احساس ما از جهان پیرامون اثر می گذارد، و با احساس گذشتگان تفاوت دارد، و

۲۰) بانتو (Bantu): از شعبههای مهم نژادی و زبانی مردم افریقا. –م. ۲۱) حامیها (Hamites) نام چندین گروه نژادی افریقای شمالی از جمله مصریهای قدیم و اعقاب کنونی آنها، بربرها، بعضی از قبایل عمدهٔ حبشی، طوارق و.... –م.

تفاوت انسانهایی که در این دوران زندگی میکنند با تمام کسانی که در گذشته زیسته اند دقیقاً در همینجاست. و همین پرشتاب شدن تغییر است که ناپایداری و موقتی بودن را با خود به ارمغان می آورد، جریانی که در درون ما نفوذ و رسوخ می کند، نحوهٔ روابط ما را با دیگران، با اشیاء، و با تمام جهان اندیشه ها و هنر و ارزشها از بیخ و بن دگرگون می سازد.

برای پی بردن به این نکته که با ورود به عصر فراصنعتی چه بر سر ما خواهد آمد، باید فرایندهای شتاب را تجزیه و تحلیل و مفهوم موقتی بودن را بررسی کنیم. چنانچه شتاب یک نیروی اجتماعی جدید باشد، در این صورت موقتی بودن همتا و همراه بلافصل روانشناختی آن است و بدون در ک نقش آن در رفتار انسان معاصر همهٔ نظریههای ما از شخصیت و کل روانشناسی کهنه و قدیمی خواهد بود. اگر علم روانشناسی مفهوم موقتی بودن را در نظر نگیرد نمی تواند به پدیدههایی که بخصوص معاصر هستند دست یابد.

ما با دگرگون کردن روابط خود با منابع پیرامونمان، با گسترش شدید دامنهٔ تغییر و، از همه اساسی تر، با شتاب بخشیدن به آهنگ آن، به گونهای برگشت ناپذیر رابطهٔ خود را با گذشته گسته ایم. ما پیوند خود را با شیوهٔ کهن اندیشیدن و احساس کردن، و روش کهنهٔ منطبق کردن قطع کرده ایم. ما صحنه را برای یک جامعهٔ کاملاً نو آماده کرده ایم و اکنون با سرعت بسوی آن در حرکت هستیم، مسئلهٔ اصلی هشتصدمین دوره حیات همین است. و همین است که مسألهٔ توانایی انسان را برای انطباق یافتن و همساز کردن به پیش می کشد. یعنی انسان در این جامعهٔ جدید چگونه خواهد زیست؟ آیا به الزامهای آن گردن می گذارد؟ آیا می تواند این الزامها را تغییر دهد؟

پیش از کوشش برای پاسخ گفتن به این سؤالها میباید بر دو نیروی توأمان شتاب و موقتی بودن درنگ کنیم. باید دریابیم که این دو چگونه بافت و جود ما را دگر گون می کنند و زندگی و روان ما را به قالبها و شکلهای نامعهود میریزند. باید بفهمیم که آنها چگونه و چرا با قدرت انفجار آمیز شوک آینده، برای نخستین بار رو در روی ما قرار می گیرند.

### فصل دوم

# جريان پرشتاب تغيير

در اوائل ماه مارس ۱۹۶۷ در شرق کانادا پسر یازده ساله ای در اثر بیماری کهولت از بین رفت.

این پسر یازده ساله که ریکی گالانت (Ricky Gallant) نام داشت، دچار بیماری غیرمعمولی به نام پیری زودرس (progeria) شده بود و بسیاری از نشانههای یک آدم نودساله در جسمش دیده می شد. علائم و آثار این بیماری عبار تست از ضعف، تصلب شرائین، ریختن موی سر، کندی حرکات و چین و چروک پوست. وقتی ریکی مرد واقعاً یک پیرمرد کهنسال بود، زیرا تمام آثار و نشانههای تغییرات زیستی در یک عمر طولانی، در یازده سال عمر کوتاه وی جمع شده بود.

نمونههای پیری زودرس بسیار نادر است. اما بطور استعاری می توان گفت که تمام جوامعی که از نظر تکنولوژی خیلی پیشرفت کردهاند گرفتار این بیماری هستند. این جامعهها پیر و از کارافتاده نمی شوند. مقصود آن است که آهنگ تغییر در آنها بسیار فراتر از حد عادی و طبیعی است.

بسیاری از ما بطور مبهم حس می کنیم که چیزها تندتر حرکت می کنند. پزشکان و سایر متخصصین شکوه می کنند که نمی توانند از آخرین پیشرفتهایی که در رشتهٔ تخصصی شان صورت می گیرد آگاه شوند. امروز کمتر مجمع و کنفرانسی تشکیل می شود بدون آنکه در آنها بطور سنتی سخنرانیهایی دربارهٔ «تکاپوی تغییر» ایراد نشود. در بین بسیاری از مردم یک حالت ناراحتی دیده می شود، و نگران آنند که دیگر نتوانند تغییر را مهار کنند.

البته همه در این نگرانی سهیم نیستند. میلیونها نفر، چنانکه گویی از دههٔ ۱۹۳۰ به این طرف هیچ چیز هم هرگز تغییر نخواهد یافت،

چون آدمهای خوابگرد زندگی خود را سپری میکنند. این افراد که یقیناً در یکی از هیجانانگیز ترین ادوار تاریخ بشر زندگی میکنند میکوشند خود را برکنار از تغییر نگه دارند و آن را نادیده انگارند؛ گویی اگر به تغییر فکر نکنند، تغییر از میان می رود. اینان در پی آنند که با تغییر «صلحی جداگانه» منعقد کنند و نوعی مصونیت دیپلماتیک برای خود فراهم سازند.

انسان اینگونه اشخاص را در همه جا می بیند: سالخور دگانی که فقط می خواهند عمر را سپری کنند و می کوشند به هر بهایی شده جلو ورود چیزهای جدید را به زندگی خود بگیرند. بزرگسالان سی و پنج و چهل و پنجساله که از شورشهای دانشجویی و روابط جنسی و ال اس دی و دامنهای کوتاه ناراحتند و تب آلوده می کوشند خود را متقاعد کنند که جوانان همیشه شورشی بودهاند و آنچه امروز اتفاق می افتد با وقایع گذشته چندان تفاوتی ندارد. حتی در بین جوانان نیز عدم در ک از تغییر به چشم می خورد. دانشجویانی هستند که از گذشته آنچنان ناآگاهند که در زمان کنونی هیچ چیز غیرعادی نمی بینند.

واقعیت ناراحت کننده این است که برای اکثریت عظیم مردم، از جمله انسانهای اندیشمند و فرهیخته و باهوش نیز مفهوم تغییر بقدری تهدید آمیز است که می کوشند وجود آن را نفی کنند. حتی کسان بسیاری که از نظر ذهنی به در ک تغییر پرشتاب رسیدهاند باز این آگاهی جزء وجودشان نشده و در هنگام برنامه ریزی برای زندگی شخصی خویش این واقعیت اجتماعی مهم و اساسی را مد نظر قرار نمی دهند.

#### زمان و تغییر

چگونه پی میبریم که تغییر پرشتاب شده است؟ روش قاطعی برای اندازه گیری تغییر وجود ندارد. در پیچیدگی بهت آور جهان و حتی در داخل یک جامعهٔ معین، بطور همزمان، بینهایت جریانهای تغییر شکل میگیرد. همهٔ «چیزها» از کوچکترین ویروس گرفته تا بزرگئترین کهکشانها در واقع بهیچوجه چیزی جز فرایند نیستند. هیچ چیز ایستا، هیچ چیز نیروانامانند و بدون تغییری که بتوان تغییر را با آن سنجید وجود ندارد. بنابراین تغییر امری است الزاماً نسبی.

از اینها گذشته تغییر امری است نامتساوی. چنانچه همهٔ فرایندها با سرعت مساوی صورت می گرفتند و یا حتی همگی با هم پرشتاب و یا کمشتاب می شدند باز مشاهدهٔ تغییر امری ناممکن می شد. به این ترتیب آینده با سرعتهای متفاوتی بر اکنون حمله ور می شود. از همین روست که امکان مقایسهٔ فرایندهای متفاوت

امکانپذیر می شود. مثلاً ما می دانیم که تکامل اجتماعی و فرهنگی انسان در مقایسه با تکامل زیستی او بسیار سریع تر است. می دانیم که بعضی از جوامع از لحاظ تکنولوژیکی یا اقتصادی از جوامع دیگر سریع تر دگرگون می شوند. همچنین می دانیم که بخشهای متفاوت یک جامعه دارای آهنگ تغییر متفاوتی هستند؛ و ویلیام آگبرن (William Ogburn) این تفاوت را «پس افتادگی فرهنگی» (cultural) نامیده است. دقیقاً همین نامتساوی بودن تغییر است که آن را قابل سنجش می سازد.

به هرحال ما به معیاری نیاز داریم که با آن بتوانیم فرایندهای بسیار متنوع را با یکدیگر مقایسه کنیم و این معیار زمان است. بدون زمان تغییر هیچ معنایی ندارد؛ و بدون وجود تغییر زمان از حرکت بازمیماند. زمان را می توان فواصل و یا لحظه هایی تعریف کرد که در خلال آنها رویدادها اتّفاق می افتد. همانگونه که وجود پول این امکان را برای ما فراهم می سازد تا برای سیب و پر تقال ارزشی تعیین کنیم، زمان نیز امکان مقایسهٔ فرایندهای گوناگون را فراهم می آورد. وقتی می گوییم برای ساختن یک سد سه سال وقت لازم است، منظور این است که برای انجام این کار سهبرابر مدتی که زمین به دور خورشید می گردد و ۲۱ میلیون برابر مدتی که برای تراشیدن یک مداد باید صرف کنیم، وقت لازم است. زمان شبیه پول در گردشی است که می توان به کمک آن آهنگ دگر گونی فرایندهای مختلف را با هم مقایسه است که می توان به کمک آن آهنگ دگر گونی فرایندهای مختلف را با هم مقایسه

با وجود آگاهی از نامتساوی بودن تغییر و مجهز شدن به این معیار، همچنان در کار سنجش تغییر با دشواریهای توانفرسایی مواجهیم وقتی از آهنگ تغییر سخن می گوییم منظور تعداد رویدادهایی است که در مدت زمان معینی صورت گرفته است. به این ترتیب لازم است این «رویدادها» را تعریف کنیم. لازم است فواصل زمانی را به دقت انتخاب کنیم، لازم است در مورد نتایجی که از مشاهدهٔ تفاوتها بهدست می آوریم شتاب نکنیم علاوه بر اینها ما امروزه برای سنجش تغییر در مورد فرایندهای فیزیکی بیش از فرایندهای اجتماعی مجهز هستیم. برای مثال ما از سرعت گردش خون در بدن اطلاعات بسیار بهتری داریم تا سرعت انتشار یک شایعه در اجتماع.

به هرحال با تمام این اوصاف از تاریخدانان و باستانشناسان گرفته تا تمام طیف دانشمندان و جامعه شناسان و اقتصاددانان و روانشناسان، همگی بر این باورند که بسیاری از فرایندهای اجتماعی با شتابی زیاد و حتی حیرت انگین در حرکتند.

#### شهرهای زیرزمینی

جولین هاکسلی زیست شناس برجسته با جملاتی بسیار گویا به ما می گوید که «آهنگ تکامل انسان از آغاز تاریخ مکتوب صدهزار بار تندتر از آهنگ تکامل ماقبل انسان (Pre-human) بوده است.» وی می گوید انجام اختراعات و اصلاحات مهمی که در اوایل دوران دیرینه سنگی ۵۰هزار سال طول می کشید، «در اواخر دوران دیرینه سنگی فقط در یک هزاره انجام می گرفت؛ و با شروع تمدن یکجانشینی طولی نکشید که واحد تغییر به یک قرن کاهش یافت.» آهنگ تغییر که در طی می ۵۰۰۵ سال گذشته پرشتاب شده به گفتهٔ او «بویژه در سه قرن اخیر بسیار نمایان تر شده است.»

اسنو"، داستان نویس و دانشمند نیز دربارهٔ جلوهٔ تازهٔ تغییر چنین اظهار نظر می کند که تغییر اجتماعی «تا این قرن بقدری کند بود که انسان در طول حیات خود متوجه آن نمی شد. اما دیگر چنین نیست. آهنگ تغییر چنان پرشتاب شده که در خیال ما نیز نمی گنجد (وارن بنیس (Warren Bennis) روانشناس اجتماعی می گوید که در سالهای اخیر سرعت تغییر آنچنان زیاد شده است که «هیچ سخن غلو آمیز، هیچ مبالغه و هیچ سخن خارقالعادهای واقعاً نمی تواند دامنه و آهنگ تغییر را توصیف کند... در واقع ظاهراً فقط سخنان اغراق آمیز از عهدهٔ این مهم برمی آید.» | حال که مطلب از این قرار است پس کدام تغییرات می تواند تو جیه گر این زبان` بینهایت غلو آمیز باشد؟ برای نمونه به چند تغییر نظری میاندازیم که در فرایند آنها انسان دست به ساختن شهرها می زند. ما اکنون شاهد وسیع ترین و سریع ترین حرکت شهرسازی در جهان هستیم. در سال ۱۸۵۰ فقط چهار شهر در کرهٔ زمین جمعیتی معادل یک میلیون یا بیش از یک میلیون داشتند. در سال ۱۹۰۰ رقم اینگونه شهرها به نوزده رسید. اما در سال ۱۹۶۰ تعداد این شهرها به ۱۴۱ رسید و امروز طبق گزارش ادگار دو وری (Edgar de Vries) و ج. پ. تیس (J. P. Thysse) در مؤسسهٔ علوم اجتماعی لاهه، جمعیت شهرنشین سالانه با آهنگ ۴/۵ درصد افزایش می یابد. ۴ این ارقام ساده به معنای آن است که هر یاز ده سال جمعیت شهرنشین

۱) جولین هاکسلی (Julian Huxley) زیستشناس انگلیسی ۱۸۸۷–۱۹۷۵.-م.

۲) در مورد آهنگئ تغییر نگاه کنید به [۲۹۷] صفحهٔ viii-ix.

۳) C. P. Snow (۳–۱۹۸۰): داستاننویس، فیزیکدان و دیپلمات انگلیسی. –م.

٤) اطلاعات مربوط به رشد شهرها از Ekistics ژوئیهٔ ۱۹۹۵ جدول ٤ صفحهٔ ٤٨ گرفته

دوېرابر مىشود.

(راه درک معنای تغییر، با ابعادی چنین وسیع، این است که پیش خود مجسم کنیم چنانچه تمام شهرهای موجود به جای گسترش پیدا کردن، در وضع کنونی شان باقی بمانند چه اتفاقی می افتد. در چنین حالتی برای اسکان میلیونها نفر شهرنشینان جدید ناچار خواهیم شد غیر از صدها شهر که کرهٔ زمین را نقطه چین کرده اند، به همین تعداد شهرهای تازه بنا کنیم، یعنی تنها در طی یازده سال یک تو کیوی جدید، یک هامبورگ جدید، یک رم جدید و یک رانگون جدید درست کنیم. به همین دلیل است که شهرسازان فرانسوی به فکر طراحی شهرهای زیرزمینی با مغازه ها و موزه ها و انبارها و کارخانه هایی افتاده اند که در زیر زمین ساخته می شوند، و یک معمار ژاپنی نیز طرحهای شهری را که قرار است بر فراز اقیانوس ساخته شود فراهم آورده است. \*

همین گرایش پرشتاب را در زمینهٔ انرژی مورد مصرف انسان می توان مشاهده کرد. دکتر هومی بهابها (Homi Bhabha) دانشمند فقید و اتمشناس برجستهٔ هندی که ریاست اولین کنگرهٔ بینالمللی استفاده از انرژی اتمی را در راههای صلح آمیز برعهده داشت، این گرایش را چنین تجزیه و تحلیل می کند: «برای نشان دادن مطلب حرف Q را نشانهٔ انرژی بهدست آمده از سوختن ۲۳۰ میلیون تن زغالسنگ در نظر می گیریم، در هیجده قرن و نیم پس از میلاد مسیح مجموع انرژی مصرف شده بطور متوسط در هر قرن نصف Q بوده است. از سال ۱۸۵۰ مصرف انرژی هر قرن به یک Q رسید، امروزه در هر قرن ده Q انرژی مصرف می شود.» این ارقام بطور تقریب به این معناست که نیمی از کل انرژی که انسان در طی ۲۰۰۰ سال گذشته به مصرف رسانده، فقط در یک قرن گذشته مصرف شده است.

همچنین پرشتاب شدن رشد اقتصادی در کشورهایی که با سرعت بسوی فراصنعتی شدن گام برمیدارند بسیار چشمگیر است. با آنکه اینگونه کشورها کار خود را با یک پایهٔ صنعتی بسیار وسیع آغاز میکنند، درصد افزایش تولید سالانهٔ آنها بسیار حیرتانگیز است. آهنگ افزایش نیز خود در حال افزایش است.

مثلاً در فرانسه در فاصلهٔ سالهای ۱۹۱۰ و شعله و ر شدن جنگ جهانی دوم، یعنی در طی بیست و نه سال، تولید صنعتی فقط ۵ در صد افزایش یافت. اما در فاصلهٔ ۱۹۴۸ و ۱۹۶۵، یعنی فقط در مدت هفده سال این رقم تقریباً به ۲۲۰ درصد رسید. امروزه

۵) رانگون (Rangoon) پایتخت برمه. ــم.

۲) بر آورد آهنگ شهرنشینی از World Health، دسامبر ۱۹۹۶، صفحهٔ ۶ گرفته شده.

آهنگ رشد از ۵ تا ۱۰ درصد در هر سال، در بین کشورهای بسیار پیشرفتهٔ صنعتی امر خارق العاده ای نیست. البته نوسانهایی هم در این میان دیده می شود اما جهت کلی تغییر تردیدنا پذیر و قطعی است. ۲

به این ترتیب در بیست و یک کشور عضو «سازمان همکاری اقتصادی و توسعه» (OECD)، یعنی در کشورهای ثروتمند، متوسط نرخ افزایش سالانهٔ تولید ناخالص ملی در سالهای ۱۹۶۰ و ۱۹۶۸ بین 4/4 تا ۵ درصد بوده است. ایالات متحد نرخ 4/4 درصد داشت و ژاپن با افزایش متوسط 4/4 درصد در سال در صدر بقیهٔ کشورها قرار گرفته بود.

این ارقام از یک انقلاب خبر می دهد و آن دوبرابر شدن کل تولید و خدمات در کشورهای پیشرفته در هر پانزده سال است؛ و در عین حال فاصلهٔ زمانی دوبرابر شدن کالاها و خدمات نیز روزبروز کاهش می یابد. این امر بطور کلی به این معناست که کودکی که در هریک از این کشورها به نوجوانی می رسد، کالاهای تازه سازی که در اطراف خود می بیند در مقایسه با دوران کودکی پدرش عملاً دوبرابر است. به بیان دیگر نوجوانان امروزی زمانی که به سن سی سالگی بر سند، و شاید هم زود تر، باز با دوبرابر شدن مجدد کالاها روبرو خواهند شد. شاید در طول یک عمر هفتاد ساله تولید کالاها پنج دفعه دوبرابر شود و چون این افزایشها به صورت تصاعد هندسی بالا می روند زمانی که فرد به سن کهولت می رسد جامعهٔ پیرامون او تولید خود را از هنگام تولد وی سی و دوبرابر کرده است.

چنین تغییراتی همچنانکه نشان خواهیم داد در رابطه بین کهنه و نو، بر عادات و اعتقادات و تصوری که میلیونها انسان از خود دارند، تأثیر برق آسایی خواهد داشت. هرگز در تاریخ بشر این رابطه در مدتزمانی به این کوتاهی، اینچنین از ریشه دستخوش دگرگونی نشده است.

# موتور تكنولوژى

در پس این واقعیهای اقتصادی غول آسا غرش موتور عظیم تغییر، یعنی صدای تکنولوژی به گوش می رسد راین به معنای آن نیست که تکنولوژی یگانه منشاء تغییر در جامعه است. تحولات و بحرانهای اجتماعی ممکن است در اثر تغییر ترکیب شیمیایی اتمسفر، تغییرات اقلیمی و تغییرات باروری زمین و عوامل بسیار دیگر بوجود آید. با اینهمه، در پس حرکت پرشتاب، بدون تردید تکنولوژی

۷) برای اطلاعات مربوط به بهرهوری در فرانسه نگاه کنید به [۲۸۳] صفحهٔ ۲۰،

نیروی بسیار عمدهای بشمار میرود.

واژهٔ تکنولوژی برای بیشتر مردم کارخانههای فولادسازی دود آلود و ماشینهای بزرگ پرسر و صدا را تداعی می کند شاید نماد کلاسیک تکنولوژی همان خط تولید اتومبیل باشد که هنری فورد (Henry Ford) نیم قرن پیش بوجود آورد و چارلی چاپلین در فیلم عصر جدید آن را به صورت یک شمایل نیرومند اجتماعی به تصویر کشید. البته این نماد همیشه ناکافی و در واقع گمراه کننده بوده، چرا که تکنولوژی همیشه معنایی فراتر از کارخانه و ماشین را افاده می کند. اختراع یوغ برای حیوانات در قرون وسطی باعث تغییرات مهمی در روشهای کشاورزی گردید و از نظر پیشرفت تکنولوژیی چون کورهٔ بسمر در سدههای بعد از اهمیت بسیار برخوردار بود. از اینها گذشته تکنولوژی در عینحال شامل تکنیکها و نیز برخوردار بود. از اینها گذشته تکنولوژی در عینحال شامل تکنیکها و نیز ماشینهایی است که ممکن است ضرورت استفاده از آنها پیش بیاید و یا پیش نیاید. تکنولوژی همچنین شامل راههایی است برای ایجاد واکنشهای شیمیایی، راههایی برای پرورش ماهی، جنگل کاری، تنظیم نور سالنهای سینما و تئاتر، شمارش آراء و

یا تدریس تاریخ.

بکار بردن نمادهای قدیمی تکنولوژی آنهم در این روزها که اغلب فرایندهای بسیار پیشرفتهٔ تکنولوژیکی خارج از خطوط تولید و کورههای روباز انجام میگیرد حتی گمراه کننده تر از چند سال اخیر شده است در واقع در صنایع الکترونیک، در تکنولوژی فضایی و در اغلب صنایع جدید سکوت نسبی و پاکیزگی محیط اطراف کارخانه ها و کارگاهها از ویژگیها و حتی می توان گفت که در پارهای موارد از ضروریات است. و خط تولید که مستلزم سازمان دادن سپاهی از افراد برای انجام کارهایی ساده و تکراری است. روشی منسوخ و نابجاست اکنون زمان آن فرارسیده که نمادهای تکنولوژی عوض شوند تا بتوانند با سرعت گرفتن تغییرات تکنولوژی همراه و هماهنگ گردند.

مثالی که غالباً برای پرشتاب شدن می زنند شرح مختصر پیشرفتهایی است که در امر حمل و نقل صورت گرفته است. گفته می شود که در ۴٬۰۰۰ سال پیش از میلاد مسیح سریع ترین وسیله برای پیمودن راههای طولانی که در دسترس انسان قرار داشت شتر بود که بطور متوسط ساعتی سیزده کیلومتر طی طریق می کرد، و در سال ۱۶۰۰ پیش از میلاد که ارابه اختراع شد حداکثر سرعت به چیزی نزدیک ۳۲

۸) هنری بسمر (Sir Henry Bessemer) ۱۸۹۸–۱۸۹۸: مخترع انگلیسی و مبدع طریقهٔ صنعتی تبدیل چدن به فولاد. –م.

کیلومتر در ساعت رسید.

این اختراع آنچنان مهم، و گذشتن از این حد و میزان چنان دشوار بود که تقریباً ۵۰۰ ۳ سال بعد که اولین گاری پست در سال ۱۷۸۴ در انگلستان بکار افتاد، سرعتش در هر ساعت بطور متوسط ۱۶ کیلومتر بود. اولین لکومو تیو بخاری که در سال ۱۸۲۵ بهراه افتاد با حداکثر سرعت ۲۱ کیلومتر در ساعت حرکت می کرد؛ و کشتیهای بزرگ آن زمان با سرعتی کمتر از نصف این به حرکت درمی آمدند. فقط در دههٔ ۱۸۸۰ انسان توانست به یاری لکومو تیوهای بخاری پیشرفته تر با سرعت ۱۶۰ کیلومتر در ساعت حرکت کند. و برای نژاد بشر میلیونها سال طول کشید تا به چنین سرعتی دست یابد.

اما فقط پنجاه و هشت سال طول کشید تا این سرعت چهاربرابر شود، و در سال ۱۹۳۸ انسان عصر هواپیما به سرعت ۶۴۰ کیلومتر در ساعت رسید. و باز تنها بیست سال طول کشید که انسان این سرعت را دوبرابر کرد. و در دههٔ ۱۹۶۰ هواپیماهای موشکی به سرعت ۱۹۶۰ کیلومتر دست یافتند و انسانها در کپسولهای فضایی با سرعتی نزدیک ۲۹ هزار کیلومتر در ساعت به دور زمین به گردش در آمدند. چنانچه این تغییرات را به شکل منحنی ترسیم کنیم خطی که معرف پیشرفت در خشل گذشته است بطور عمودی از صفحه به بیرون می جهد.

اگر فواصلی را که پیمودهاند، ارتفاعاتی را که تسخیر کردهاند، معادنی را که کاویدهاند و نیروهای انفجاری را که تحت کنترل در آوردهاند مورد بررسی قرار دهیم همین گرایش پرشتاب را می بینیم. تصویری که در بالا آوردم در مورد هزاران مجموعهٔ آماری دیگر نیز صادق است. هزارهها و سدهها به آرامی می گذرد و بعد ناگهان ما در زمانهٔ خود می بینیم که همهٔ حد و حدودها درهم می ریزند و جهشی خیال انگیز به پیش را مشاهده می کنیم.

دلیل همهٔ اینها آن است که تکنولوژی از خودش تغذیه میکند. تکنولوژی امکان تکنولوژی بیشتر را فراهم میسازد. و چنانچه برای لحظهای به فرایند نو آوری نگاه کنیم این امر برایمان روشن میشود (جریان نو آوری تکنولوژیکی شامل سه مرحله است که با هم پیوند دارند و هر مرکله در یک دور کامل به دو مرکلهٔ دیگر کمک میکند. نخست نوبت اندیشهٔ خلاق و امکان پذیر است، و دوم کاربرد عملی آن و سوم انتشار و پخش آن در جامعه.

۹) سرعتهای حمل و نقل اولیه از روی «Biggest Challenge: Getting Wisdom» اثر پیتر گلدمارک در ۲۹ Printer's Ink ماه مهٔ ۱۹۶۶ صفحهٔ ۲۸۰ بر آورد شده. همچنین نگاه کنید به [۱۳۷] صفحهٔ ۲۰ و [۱۵۱] صفحهٔ ۵. هنگامی که انتشار و پخش یک تکنولوژی حامل اندیشهٔ نو باعث ایجاد اندیشههای خلاق جدیدی بشود، فرایند تکمیل، و دور بسته می شود. امروز آشکار شده است که زمان بین هریک از این مرحله ها در این دور کو تاه تر شده است.

همانطور که اغلب خاطرنشان میسازند، نه تنها این امر صحت دارد که ۹۰ درصد کل دانشمندانی که تاکنون و جو د داشتهاند، اکنون در زمان ما زندگی میکنند و هر روز کشفیات علمی جدیدی صورت می گیرد، بلکه افکار نو از تمام روزگاران گذشته خیلی سریع تر به حیطهٔ عمل درمی آید. فاصلهٔ زمانی بین مفهوم اولیه و استفادهٔ عملی از آن بسیار کو تاه تر شده است. و این تفاوت بارزی است که بین ما و نیاکانمان پدید آمده است. آپولونیوس (Apollonius) اهل پرگا (Perga) (یونان) مقاطع مخروطی را کشف کرد، اما ٥٠٠٠ سال بطول انجامید تا آنها را در امور مهندسی بکار گیرند. بین کشف خاصیت بیهوش کنندگی اتر توسط پاراسلسوس او زمانی که این کشف برای چنین هدفی بکار رفت، عملاً قرنها فاصله افتاد."

حتی در زمانهای اخیر نیز شاهد چنین تأخیرهایی بودهایم. در سال ۱۸۳۶ ماشینی اختراع شد که غلات را درو می کرد و می کوبید، کاه را دسته می کرد و دانه ها را درون کیسه میریخت. خود این ماشین بر اساس نوعی تکنولوژی ساخته شده بود که در آن زمان حداقل بیست سال قدمت داشت. اما فقط یک قرن بعد، یعنی در دههٔ ۱۹۳۰ این ماشین (کمباین) به بازار عرضه شد. نخستین امتیاز برای ساختن یک ماشین تحریر انگلیسی در سال ۱۷۱۴ به ثبت رسید. اما یک قرن و نیم طول کشید تا ماشین تحریر در بازار در دسترس همگان قرار گیرد. از زمانی که نیکلاس آپرت ۳ شیوهٔ نگهداری مواد غذایی را در قوطیهای دربسته کشف کرد تا اهمیت یافتن صنعت کنسروسازی در صنایع غذایی یک قرن طول کشید."ا

امروزه چنین تأخیرهایی بین یک فکر و عملی شدن آن، مجال بروز نمی یابد. موضوع این نیست که ما از نیاکان خویش مشتاق تر و یا از آنان زرنگ تریم، بلکه ما با گذشت زمان، انواع و اقسام ابزارها و دستگاهها را برای تسریع چنین فرایندهایی بوجود آوردهایم. مثلاً می بینیم کله فاصلهٔ زمانی بین مرحله های اول و دوم دور نو آوری، یعنی بین فکر و عمل، بشدگ کم شده است. فرآنک لین (Frank

۱۰) پاراسلسوس (Paracelsus) ۱۵٤۱–۱۵۹۳ کیمیاگر و پزشک سویسی. –م. ۱۱) در مورد فاصلهٔ بین اختراع و کاربرد آن نگاه کنید به [۲۹۱] صفحات ۶۷ و ۶۸.

۱۲) نیکلاس آپرت (Nicolas Appert) ۱۸٤۱–۱۸۵۱ سر آشپز فرانسوی. -م. (Soldblith) در (Radiation Preservation of Food) در

Science Journal ژانویهٔ ۱۹۹۶ صفحهٔ ۱۱ اخذ شده است.

Lynn) با بررسی بیست نو آوری مهم مثل غذاهای منجمد، آنتی بیو تیکها، مدارهای مجتمع (آیسی؛ IC) و چرم مصنوعی به این نتیجه رسیده است که از آغاز این قرن، مدت زمان لازم برای تبدیل یک کشف علمی به یک شکل مفید تکنولوژیکی، بیشتر از ۶۰ درصد کاهش یافته است. امروزه بسیاری از مؤسسات تحقیقاتی و توسعهٔ صنعتی آگاهانه به دنبال کم کردن هرچه بیشتر این فاصلهٔ زمانی هستند.

اگر از مدت زمان لازم برای عرضهٔ یک اندیشهٔ نو به بازار کاسته شده است، زمان انتشار و رواج آن در جامعه نیز کاهش پیدا کرده است. به همین تر تیب فاصلهٔ زمانی بین مرحلههای دوم و سوم دور بین کاربرد و انتشار نیز کم شده و آهنگ انتشار با سرعت حیرت انگیزی بالا رفته است، صحت این مطلب را می توان از روی تاریخچهٔ تعدادی از لوازم منزل دریافت. رابرت یانگ (Robert Young) در مؤسسهٔ تحقیقاتی استنفورد (Stanford) فاصلهٔ زمانی بین پیدایش اولیهٔ یک وسیلهٔ برقی خانگی در بازار را تا زمانی که تولید این کالا به بالا ترین میزان می رسد مطالعه کرده

یانگ به این نتیجه رسید که در ایالات متحد امریکا قبل از سال ۱۹۲۰، برای دسته ای از این نوع وسایل از جمله جاروبرقی و اجاق برقی و یخچال مدت زمان متوسط بین معرفی کالا و به حداکثر رسیدن تولید آن سی و چهار سال بوده است. اما برای وسایلی که در فاصلهٔ بین ۱۹۳۰ و ۱۹۵۰ عرضه شدند مثل آرام پز و تلویزیون و ماشین لباسشویی این زمان به هشت سال رسید. نتیجه اینکه فاصلهٔ زمانی محصولات ۷۸ درصد کاهش یافته بود. یانگ اعلام داشت که وسایل دوران بعد از جنگ بروشنی نشان می دهد که دور جدید شتاب بسیاری پیدا کرده است. ۱۹

آهنگ سریع اختراع و بهرهبرداری و انتشار نیز بهنوبهٔ خود به مجموعهٔ این دور شتاب باز هم بیشتری می دهد. زیرا ماشینها و یا تکنیکها فقط محصول یا فر آوردهٔ صرف نیستند، بلکه خود منشاء اندیشههای خلاق جدید بشمار می روند.

هر ماشین یا تکنیک جدید از آنجا که به ما امکان میدهد تا آنها را در ترکیبات

۱۱) بررسی لین مختصراً از مقالهٔ «Our Accelerating Technological Change» از مجلهٔ ۱۹۲۷ ماه مارس ۱۹۲۷ صفحات ۷۰ تا ۷۰ آورده شده. همچنین گله کنید به [۶۲]، صفحات ۳ تا ۶.

۱۵) در مورد کار یانگ نگاه کنید به: «Planning» اثر رابرت یانگ نگاه کنید به: «Planning» اثر رابرت یانگ، کالیفرنیا، منلو پارک: مؤسسهٔ پژوهشی استنفورد.

و اشكال تازهای با هم تلفیق كنیم، تمام ماشینها و تكنیكهای موجود را تغییر میدهد. تعداد تر كیبات ممكن با تصاعد هندسی افزایش می یابد، حال آنكه تعداد ماشینها و یا تكنیكهای جدید با تصاعد حسابی بالا می روند و در واقع هر تركیب نو و تازهای را فی نفسه می توان یك فراماشین جدید تلقی كرد.

مثلاً کامپیوتر فعالیتهای پیچیدهٔ فضائی را امکان پذیر ساخت. چنانچه کامپیوتر به تجهیزات حساس و وسایل ارتباطی و دستگاههای مولد انرژی متصل شود، به صورت دستگاهی درمی آید که همراه با وسایل و تجهیزات دیگر، یک فراماشین جدید را میسازد؛ یعنی ماشینی که میتواند به فضاهای دوردست برود و در آنجا به تجسس و بررسی بپردازد. برای ترکیب و سوار کردن ماشینها و تکنیکها به شیوهای جدید، میباید آنها را با نیازها منطبق و اصلاح کرد و در مواردی ساختمان و شکلشان را بکلی تغییر داد. پس میبینیم که تلاش برای تبدیل ماشین به فراماشین، مستلزم نو آوریهای باز هم بیشتر تکنولوژیکی است.

وانگهی درک این مطلب ضروری و حیاتی است که نو آوری تکنولوژیکی صرفاً به معنای ترکیب و ترکیب مجدد ماشینها و تکنیکها نیست. ماشینهای جدید و مهم کاری بیش از ابداع و بوجود آوردن تغییر در ماشینهای دیگر انجام میدهند و آن ارائه و طرح راه حلهای تازه برای مسائل اجتماعی و فلسفی و حتی مسائل شخصی است. این ماشینها باعث تغییر محیط فکری انسان شیوهٔ اندیشیدن و طرز نگاه کردنش به جهان می شود.

همهٔ ما از محیط پیرامونمان چیز می آموزیم و شاید هم ناآگاهانه آن را برای الگوهایی که تقلید می کنیم بطور پیوسته مورد مداقه قرار می دهیم. این مدلها دیگر به انسان محدود نمی شود، بلکه بطور روزافزون ماشین جای آنها را گرفته است. حضور ماشین به گونهای غیرمستقیم شرایطی پدید می آورد که ما بناچار در قالبهای مشخصی فکر می کنیم. برای مثال می دانیم که ساعت قبل از پیدا شدن تصویر نیو تنی از جهان، به عنوان مکانیسم یک ساعت عظیم، که اندیشهای فلسفی بود و بر رشد و تکامل فکری بشر تأثیر بسیار برجای گذاشت، ساخته شد. همراه با تصویر جهان همچون مکانیسم یک ساعت بزرگ، اندیشههای علت و معلول و اهمیت دادن به انگیزههای خارجی در برابر انگیزههای درونی نیز، که هردو رفتار روزانهٔ همهٔ ما را سامان می دهند شکل گرفت. ساعت، برداشت ما از زمان را نیز تغییر داد، آنچنان که این اندیشه که شبانروز به بیست و چهار بخش مساوی و هر بخش به شصت دقیقه تقسیم شده به صورت قسمتی از وجود ما در آمده است.

در سالهای اخیر کامپیوتر افکار تازهای را دربارهٔ واکنش انسان در درون

سیستمهای بزرگتر، دربارهٔ روانشناسی او، شیوهٔ یادگیریاش، عملکرد حافظهاش و شیوهٔ تصمیمگیریاش بوجود آورده است. عملاً تمام حوزههای فکری، از علم سیاست گرفته تا روانشناسی خانوادگی، تحت نفوذ امواج فرضیههای خیالانگیزی قرار گرفته که از اختراع و انتشار کامپیوتر ناشی شدهاند، اختراعی که هنوز راه درازی در پیش دارد. به این ترتیب می بینیم که دور نو آوری، که از خودش تغذیه می کند، هردم سریعتر می شود.

اگر تکنولوژی را چون یک موتور عظیم و یا یک شتابگر نیرومند در نظر بگیریم، دانش را باید بهمنزلهٔ سوخت آن بدانیم. و اینچنین به هستهٔ فرایند پرشتاب جامعه می رسیم، زیرا هر روز سوخت بهتر و هرچه غنی تری به موتور آن می رسد.

## دانش بهمنزلهٔ سوخت

دهعزار سال است که انسان با آهنگی تصاعدی به انباشتن اطلاعات مفید از خودش و جهان مشغول است. این آهنگ با اختراع خط جهش سریعی یافت، ولی با وجود خط هم این آهنگ در طول قرون بطور دردناکی کند بود. دومین جهش بررگ در کسب دانش همزمان می شود با اختراع چاپ توسط گو تنبرگ و دیگران در قرن پانزدهم. پیش از قرن پانزدهم، با خوش بینانه ترین بر آوردها نیز، می توانیم بگوییم که آهنگ تولید کتاب در اروپا سالانه از ۱۰۰۰ عنوان تجاوز نمی کرد. این بدان معناست که کم و بیش یک قرن طول می کشید تا کتابخانهای با صدهزار عنوان کتاب ایجاد شود. در سال ۱۹۵۰ یعنی چهار قرن و نیم بعد، آهنگ تولید کتاب چنان شتابی به خود گرفت که اروپا سالانه ۱۰۰۰ عنوان کتاب تولید می کرد. کتابخانهای که برای تأسیس آن یک قرن لازم بود، فقط در عرض ده ماه درست می شد. در سال ۱۹۶۰ یعنی ده سال بعد، جهش مهم دیگری در این زمینه صورت گرفت، بطوری که ایجاد کتابخانهای با صدهزار جلد فقط در مدت هفت ماه و نیم کامل می شد. و در ایجاد کتابخانهای با صدهزار جلد فقط در مدت هفت ماه و نیم کامل می شد. و در میانهٔ دههٔ ۱۹۶۰ تولید کتاب در مقیاس جهانی و از جمله اروپا به رقم حیرتانگیز میان در هر روز رسید. ۱۹۶۰ عنوان در هر روز رسید. ۱۹۶۱

البته نمی توان مدعی شد که هر کتاب مبین دستاورد و پیشرفت در زمینهٔ علم و آگاهی است. با همهٔ اینها می بینیم که منحنی صعودی انتشار کتاب تا حدودی با

۱٦) در مورد اطلاعات مربوط به تولید کتاب نگاه کنید به [۲۰٦]، صفحهٔ ۲۱، [۲۰۰]، صفحهٔ ۲۰، [۲۰۰]، صفحهٔ ۷۰ و (۲۰۷]، مقاله دربارهٔ کتابهای قدیمی.

آهنگی که انسان به دانش جدید دست یافت تقریباً موازی است. برای مثال قبل از گو تنبرگ فقط یاز ده عنصر شیمیایی شناخته شده بود. عنصر دواز دهم، یعنی آنتیمون حدوداً زمانی کشف شد که گو تنبرگ روی اختراع خود کار می کرد. از زمان کشف یاز دهمین عنصر، یعنی آرسِنیک، درست ۲۰۰۰ سال می گذشت. چنانچه آهنگ اکتشافات به همین نحو ادامه می یافت ما از زمان گو تنبرگ تاکنون فقط دو یا سه عنصر به جدول تناوبی عناصر اضافه می کردیم، ولی در ۴۵۰ سال پس از گو تنبرگ حدود هفتاد عنصر دیگر کشف شده است. و از سال ۱۹۰۰ به اینسو هریک از عناصر شیمیایی باقیمانده را به جای آهنگ هر عنصر در مدت دو قرن، در مدت سه سال کشف کردهایم. ۲۰

وانگهی دلایل و شواهدی در دست است مبنی بر اینکه این آهنگ بسرعت در حال بالا رفتن است. برای مثال امروزه تعداد مجلهها و مقالههای علمی در کشورهای صنعتی، مثل تولید صنعتی این کشورها هر پانزده سال یکبار دوبرابر می شود و به قول فیلیپ شیکویتز (Philip Siekevitz) بیوشیمیست «دامنهٔ آگاهیهایی که انسان در عرض سه دههٔ گذشته دربارهٔ طبیعت موجودات زنده به دست آورده از تمام اطلاعاتی که در چنین ادواری در تاریخ بشر فراهم شده بیشتر است.» امروزه دولت امریکا به تنهایی در سال ۲۰۰۰ گزارش بعلاوهٔ ۲۵۰۰ مقاله و کتاب و جزوه منتشر می کند. مجموعهٔ نوشتههای علمی و فنی در سطح جهان هر سال به ۴۵۰٬۰۰۰ مفحه بالغ می شود.

کامپیو تر در حدود سال ۱۹۵۰ با سر و صدای بسیار به میدان گام نهاد. کامپیو تر با قدرت بی سابقه اش برای تجزیه و تحلیل و انتشار اطلاعات بسیار متنوع در مقادیر حیرت انگیز، و با سرعتهای سرسام آور، در شتاب بخشیدن به آهنگ دانش اندوزی به صورت نیروی مهمی در آمده است. کامپیو تر همراه با ابزارهای نیرومندی که برای مشاهدهٔ جهان نامرئی پیرامون ما مورد استفاده قرار می گیرند، دانش اندوزی را به سرعت حیرت آوری رسانده است.

فرانسیس بیکن ۱۸ می گوید: «... دانستن توانستن است.» گفتهٔ بیکن را اکنون می توان با واژگان امروزی به این صورت بیان کرد: «دانستن تغییر است.» و سرعت بخشیدن به دانش اندوزی و سوخت رساندن به مو تور عظیم تکنولوژی، یعنی سرعت بخشیدن به تغییر.

۱۷) در مورد آهنگ کشف عناصر جدید نگاه کنید به [۱٤٦] صفحهٔ ۲۱. ۱۸) فرانسیس بیکن (Francis Bacon) ۱۹۲۱–۱۹۲۹ فیلسوف بریتانیایی. –م.

## جريان وضعيتها

كشف. كاربرد. آثار و نتايج.

کشف. در اینجا واکنشهای زنجیری تغییر و یک منحنی صعودی تند را در توسعهٔ اجتماعی بشر مشاهده می کنیم. آهنگ این شتاب اکنون به جایی رسیده که هرچه توسن خیال را به جولان در آوریم، باز به نظرمان «غیرعادی» می نماید. نهادهای معمولی جامعهٔ صنعتی دیگر نمی توانند این شتاب را مهار کنند. در نتیجهٔ آثار و عواقب این شتاب، تمام نهادهای اجتماعی ما دچار تزلزل شدهاند. راکنون مسألهٔ شتاب یکی از مهم ترین نیروهای اجتماعی و در عین حال ناشناخته ترین همهٔ آنهاست.

این هنوز نیمی از ماجراست. زیرا سرعت گرفتن تغییر در ضمن بر روح و روان آدمی اثر میگذارد. آهنگ رو به افزایش تغییر در جهان پیرامون ما، گرچه تقریباً مورد توجه علم روانشناسی قرار نگرفته ولی تعادل درونی ما را برهم میزند و شیوهٔ تجربهٔ ما را از زندگی دستخوش تغییر میگرداند. شتاب در بیرون، شتاب در درون را باعث میشود.

این مطلب را می توان با ساده کردن موضوع به این ترتیب نشان داد که زندگی یک فرد را چون کانال بزرگی تصور کنیم که تجربه از درون آن جریان پیدا می کند. این جریان تجربه، یا شامل وضعیتهای بیشمار است و یا گمان می رود که شامل وضعیتهای بیشمار باشد. پرشتاب بودن تغییر در جامعهٔ پیرامونمان، جریان وضعیتها را در داخل این کانال بشدت دگرگون می کند.

(دربارهٔ مفهوم وضعیت هیچگونه تعریف دقیقی در دست نداریم، اما اگر نتوانیم تجربه را دست کم از نظر ذهنی به واحدهای کوچک و قابل کنترل تقسیم کنیم، امکان بررسی و تجزیه و تحلیل آن وجود ندارد. علاوه بر اینها چون ممکن است مرز بین وضعیتها مبهم و مخدوش باشد، بنابراین هر وضعیت خود یک مجموعهٔ کلط، و از نوعی یگانگی برخوردار است.

(هر وضعیت همچنین دارای تعدادی عوامل قابل تمیز و مشخص است. این عوامل شامل «چیرها» هستند که عبار تند از زمینه و پایهٔ فیزیکی اشیاء طبیعی و یا اشیاء دستساختهٔ انسان. هر وضعیت در یک «مکان» صورت می گیرد؛ یعنی محل یا صحنهای که در داخل آن کنش صورت می پذیرد. (این تصادفی نیست که ریشهٔ کتین معنای مکان است.) هر وضعیت اجتماعی نیز بنابر تعریف دارای تعدادی شخصیت است که همان «مردم» باشد. وضعیتها همچنین در شبکهٔ سازمانی اجتماع شخصیت است که همان «مردم» باشد. وضعیتها همچنین در شبکهٔ سازمانی اجتماع

دارای مُحَلی است و قالبی برای افکار و اطلاعات. هر وضعیت را می توان برحسب این پنج عامل تشکیل دهنده تجزیه و تحلیل کرد.

اما وضعیتها دارای یک بعد جداگانه نیز هستند که چون در همهٔ وضعیتهای دیگر نیز وجود دارد غالباً مورد غفلت قرار می گیرد. این بعد عبار تست آر مدت، یعنی آن فاصلهٔ زمانی که وضعیت در آن اتفاق میافتد. دو وضعیت که از هر نظر شبیه هم باشند چنانچه یکی از آنها از دیگری طولانی تر شود، بهیچوجه نمی توانند مثل هم باشند زیرا زمان به شیوهای قاطع وارد می شود و معنی یا محتوای وضعیتها را تغییر می دهد. همانطور که اگر مارش عزا را تند بنوازند به یک آهنگ شاد تبدیل می شود، اگر یک وضعیت نیز بیش از حد کش پیدا کند نسبت به وضعیت دیگری که به صورت منقطع یکباره پدیدار شده و سپس با همان سرعت ناپدید می شود طعم و مفهوم متفاوتی پیدا می کند.

نخستین نقطه و مرحلهٔ حساس که در آن حرکت پرشتاب تغییر در جامعهٔ بزرگاتر، با تجربهٔ معمول و روزانهٔ انسان معاصر تصادم پیدا می کند درست همینجاست. زیرا همانطور که نشان خواهیم داد (شتاب گرفتن تغییر، مدت و زمان بسیاری از وضعیتها را کوتاه می کند این امر نه تنها کیفیت آنها را بکلی دگرگون می سازد، بلکه نحوهٔ گذارشان را از گذرگاه تجربه تسریع می کند. در مقایسه با زندگی در جامعهای که سرعت تغییرات در آن زیاد نیست، اکنون وضعیتهای بیشتری در مدتزمان معینی از داخل گذرگاه تجربه عبور می کنند و تغییرات عمیقی را در روان انسان پدید می آورند.

زمانی که تصمیم می گیریم خود را هر بار فقط بر یک وضعیت متمرکز کنیم، جریان پرشتاب وضعیتهایی که از کنار ما می گذرند، تمام ساختار زندگی ما را پیچیده می کنند و تعداد نقشهایی را که باید ایفاء کنیم و گزینشهایی را که بناچار باید به آنها دست بزنیم افزایش می دهند. احساس خفگی ناشی از پیچیدگی زندگی معاصر در همینجاست. وانگهی جریان سریع وضعیتها ایجاب می کند که مکانیسمهای پیچیدهٔ تمرکز، فعال تر شوند. ممکانیسمهایی که ما به همراه آنها توجه خود را از یک وضعیت به وضعیت دیگر متمرکز می کنیم. از این مسأله به آن مسأله و از این شاخه به آن شاخه پریدن بیشتر شده و مدتزمانی که باید با صبوری و حوصلهٔ بسیار به یک مسأله و یا یک وضعیت بپردازیم کوتاه شده است. این همان چیزی است که در پس این احساس مبهم، که قبلاً به آن اشاره کردیم نهفته است و آن این است که «همه چیز در اطراف ما و در درون ما تندتر حرکت می کند.» آری همه چیز در اطراف ما و در درون ما تندتر حرکت می کند.

اما یک راه و شیوهٔ مهم و بسیار بامعنی دیگر نیز وجود دارد، که در آن پرشتاب شدن تغییرات در جامعه دشواریهای برخورد و مقابله با زندگی را افزایش می دهد. این دشواریها از نفوذ و رسوخ چیزهای نو و جدید در حیات ما ناشی می شود. هر وضعیتی بخودی خود یگانه و بی همتاست. اما وضعیتها اغلب با یکدیگر شباهت دارند. این در واقع همان چیزی است که به ما امکان می دهد تا از تجربه ها مطلب بیاموزیم. اگر هر وضعیتی کاملاً نو و تازه بود و با وضعیتهای تجربه شدهٔ گذشته هیچ شباهتی نداشت، قدرت ما برای برخورد با آنها بطور کامل فلج می شد.

بهرحال پرشتاب شدن تغییرات، تعادل موجود بین وضعیتهای نو و وضعیتهای معهود و آشنا را از بنیان دستخوش دگرگونی می کند. بدینسان میزان رو به تزاید تغییر ما را وامی دارد که نه تنها با جریان تندتر، بلکه با وضعیتهای بیشتر و بیشتر نیز، که تجارب شخصی و گذشتهٔ انسان دیگر در مورد آنها مصداق ندارند، مواجه شویم. و آثار و عواقب روانی این واقعیت ساده، که بعداً در این کتاب بررسی خواهیم کرد، چیزی است در حد انفجار،

( كريستوفر رايت (Christopher Wright) از اعضاء مؤسسة مطالعات علمي مسائل انسان می گوید: «وقتی که چیزها در بیرون شروع به تغییر می کنند، تغییراتی نیز بموازات آنها در درون صورت می گیرد. ماهیت اینگونه تغییرات درونی بقدری عمیق است که هرچه سرعت تغییرات پرشتابتر شود، به صورت محکی درمی آید جهت سنجش توانایی ما برای زندگی کردن با معیارها و موازینی که تاکنون معرف انسان و جامعه بو دهاند به قول اربیک اربیک او یکسون (Erik Erikson) روانکاو برجسته: «در جامعهٔ کنونی ما سیر طَبَیَعی رویدادها دقیقاً به گونهای است که آهنگ تغییر باید چنان شتابی پیدا کند که تاکنون هیچ انسان و نهادی نتوانسته خود را با آن منطبق سازد.» برای زنده ماندن، برای دفع کردن آنچه ما اصطلاحاً شوک آینده نام نهادیم، هر فرد انسان باید نسبت به گذشته بینهایت انطباق پذیر تر و تواناتر باشد. باید به فکر راههای کاملاً تازهای برای استقرار یافتن و ریشه گرفتن خود باشد، زیرا اکنون تمام ریشه های کهن از قبیل مذهب و ملت و اجتماع و خانواده و حرفه در اثر طوفان حرکت پرشتاب تغییر به لرزه در آمدهاند. اما پیش از آنکه دست به چنین کاری بزند باید با تمام جزئیات دریابد که چگونه آثار و عواقب این شتاب به زندگی شخصی او رسوخ می کند، وارد رفتارش می شود و کیفیت وجودش را دگر گون می سازد. به بیان دیگر، او باید معنای گذرایی و ناپایداری را دریابد.

١٩) نقل قول اريكسون از [١٠٥]، صفحهٔ ١٩٧ آورده شده است.

# فصل سوم

# آهنگ زندگی

تا همین اواخر تصویر این فرد در همه جا دیده می شد: روی صفحهٔ تلویزیون، در پوسترهایی که در فرودگاهها و ایستگاههای راه آهن به آدم زل می زد، روی اعلامیهها و جلد کبریتها و مجلهها، او یکی از آفریده های الهامات خیابان مدیسون (Madison) بود، موجودی افسانه ای که میلیونها نفر ناآگاهانه خود را به او تشبیه می کردند. این موجود مرد جوان و خوش قیافه ای بود که کیفی به دست داشت و به ساعتش نگاه می کرد و به سوداگری می مانست که می خواهد با شتاب به قرار ملاقات بعدی اش برسد. اما در پشت این موجود یک چیز بر آمده ای وجود داشت؛ در بین دو کتفش یک کلید بسیار بزرگ پروانه شکل، مثل کلید کوک عروسکها دیده می شد. در زیر این تصویر توصیه شده بود که مدیران کوک شده و پر تحرک خالی کنند، و در هتل شرایتون اندگی آرام بگیرند. این مرد کوک شده و پر تحرک خالی کنند، و در هتل شرایتون اندگی آرام بگیرند. این مرد کوک شده و پر تحرک که میلیونها تن شان مثل او احساس می کنند که کوک شده اند و آنان را با شتاب به هر سو روانه می کنند، درست مثل اینکه کلید کوک بزرگی در پشت آنان نیز کار هر سو روانه می کنند، درست مثل اینکه کلید کوک بزرگی در پشت آنان نیز کار گذاشته شده است.

انسان عادی و متوسط از دورِ نو آوریهای فنی یا رابطهٔ بین دانشاندوزی و آهنگ تغییر مطلب زیادی نمی داند و علاقهای نیز به دانستن این امور از خود نشان نمی دهد. ولی برعکس به آهنگ زندگی خود، به هر نوع و شکل که باشد حساس و بسیار آگاه است.

کراراً دیده شده که مردم عادی دربارهٔ آهنگ زندگی ابراز عقیده میکنند. اما تعجب در این است که روانشناسان یا جامعهشناسان تقریباً هیچ توجهی به این

موضوع مبذول نکردهاند. این ضعف و نقص آشکاری است که گریبان علوم رفتار شناسی را گرفته است، زیر (آهنگ زندگی عمیقاً بر رفتار انسان اثر می گذارد و در افراد مختلف واکنشهای نیرومند و متضاد پدید می آورد.

واقعاً چنانچه بگوییم که آهنگ زندگی خط فاصلی در بین بشریت رسم کرده است و ما را به اردوگاهها و گروهها تقسیم میکند، و بین پدر و مادر و فرزندان، بین خیابان مادیسون و خیابان مین (Main)، بین زنها و مردها، بین انسان امریکایی و انسان اروپایی، و بین شرق و غرب سوءتفاهمهای زهر آلودی بهبار می آورد، سخن گزافی نگفتهایم.

### مردمان آینده

ساکنان کرهٔ زمین نه تنها از نظر نژاد و ملیت و مذهب و ایدئولوژی با هم متفاوت هستند بلکه از نظر وضع و جایگاهشان در زمان با یکدیگر تفاوت دارند. چنانچه جمعیت کنونی کرهٔ زمین را مورد مطالعه قرار دهیم به گروه کوچکی برخواهیم خورد که مثل انسانهای هزارههای پیشین از طریق شکار و گرد آوری دانههای خوراکی روزگار میگذرانند. دیگران، یعنی اکثریت عظیم نوع بشر دیگر از راه شکار خرس یا گرد آوری دانههای خوراکی زندگی نمی کنند، بلکه مایحتاج خود را از طریق کشاورزی بهدست می آورند. اینان نیز از جهات بسیاری، مثل اجداد خویش که در قرون گذشته می زیستند زندگی می کنند. اگر این دو گروه را با هم تویس کنیم ۷۰ درصد تمام افراد بشر را در حال حاضر تشکیل می دهند. همهٔ اینان را می توان مردمان گذشته نامید.

اما در برابر اینان، بیش از ۲۵ درصد جمعیت کرهٔ زمین در جوامع صنعتی زندگی میکنند. اینان راهبر و رهنمای زندگیهای جدیدند. اینان محصول نیمهٔ اول قرن بیستم هستند، اینان را مکانیزه شدن جامعه و آموزش و پرورش همگانی ساخته است. اینان همراه با خاطرات کند و جانسخت گذشتهٔ کشاورزی کشورشان پرورده شدهاند. اینان در واقع مردمان امروز بشمار میروند.

اما دو یا سه درصد مابقی جمعیت جهان نه در شمار انسانهای گذشتهاند و نه در شمار انسانهای کنونی، در مراکز عمدهٔ تغییرات تکنولوژیکی و فرهنگی در سانتامونیکا (کالیفرنیا) و کمبریج (ماساچوست)، در نیویورک و لندن و توکیو میلیونها نفر مرد و زن بسر میبرند که میتوان گفت به شیوهٔ آینده زندگی میکنند. این پیشاهنگان و جهتسازان بی آنکه خود بدانند به گونهای زندگی میکنند که فردا میلیونها نفر چنان زندگی خواهند کرد. و اگرچه امروز فقط چند

درصد کل جمعیت را تشکیل میدهند، پیشاپیش پیداست که در دل عصر ما ملتی بین المللی را در آینده تشکیل میدهند. اینان طلایه داران انسان هستند، نخستین شهروندان جامعهٔ جهانی فراصنعتی هستند که هم اکنون دارد پا به عرصهٔ حیات می گذارد.

چه چیزی اینان را از مابقی نوع بشر متمایز می کند؟ یقیناً اینان از اکثریت نژاد بشر غنی تر و تحصیل کرده تر و پر تحرک تر هستند. همچنین بیشتر از آنان عمر می کنند. اما آنچه بویژه مشخص کنندهٔ مردم آینده است این واقعیت است که اینان از هماکنون با آهنگ جدید و پرشتاب زندگی ره می پویند. اینان از افراد پیرامونشان سریع تر زندگی می کنند.

کسانی عمیقاً مجذوب همین آهنگ پرشتاب زندگی شدهاند و برای تحقق بخشیدن به این آهنگ پرشتاب و حفظ آن از هیچ کاری دریغ ندارند. و هرگاه این آهنگ کند می شود، مضطرب و گرفته و ناراحت می شوند. اینان سرایا شیفتهٔ آنند تا در جایی باشند که در «آنجا عمل (action) باشد» (در واقع کسانی هم هستند که اهمیت چندانی به خود عمل نمی دهند. همینکه عمل با سرعت و آهنگ دلخواهشان صورت بگیرد، آنان را کفایت می کند. (جیمز آ. ویلسون (James A. Wilson) برای مثال خاطرنشان ساخته است که جذابیت آهنگ سریع زندگی یکی از نیروها و انگیزههای پنهان در پس تبلیغات فرار مغزها، یعنی مهاجرت وسیع دانشمندان اروپایی به امریکا و کاناداست. ویلسون پس از بررسی ۵۱۷ مورد از دانشمندان و مهندسان انگلیسی که مهاجرت کرده بو دند به این نتیجه رسید که فقط حقوق مکفی و امکانات بهتر پژوهش آنان را به مهاجرت وادار نکرده، بلکه ضربان سریع زندگی نیز در جذِب آنان دخیل بوده است. ویلسون دربارهٔ مهاجران مینویسد: «آنان از چیزی که به آن آهنگ تندتر امریکای شمالی می گویند، ابائی ندارند و به احتمال قریب به یقین ظاهراً این آهنگ را بر تمام چیزهای دیگر ترجیح میدهند.» به همین نحو یکی از سفیدپوستان خبرهٔ «جنبش حقوق مدنی» در میسیسی پی چنین گزارش میدهد: «کسانی که به زندگی پرشتاب شهری خو کردهاند... نمی توانند برای مدت طولانی در جنوب روستایی بسر برند. به همین جهت است که مردم بی آنکه دلیل خاصی وجود داشته باشد از اینسو به آنسو میروند. سفر، مادهٔ مخدر این جنبش است.» حرکت به اینسو و آنسو که ظاهراً بیهدف به نظر مى رسد يک مكانيسم جبراني است. وقتى اين جذبهٔ نيرومند را در ک کرديم که

۱) برای اطلاعات فرار مغزها نگاه کنید به [۱۳۱]، صفحات ۴۳۸ و ۴۶۷.

آهنگ و سرعت خاصی می تواند بر زندگی یک فرد اثر بسیار بگذارد آنگاه این نوع رفتار بظاهر بی هدف و غیرقابل توضیح را می توانیم توجیه کنیم.

اما اگر گروهی از مردم با این آهنگ سریع و جدید شکفته می شوند دیگران بیر حمانه طرد و نفی می شوند و همانطور که خود می گویند به چنان جاهای دوری رانده می شوند که بیم آن می رود که به قول خودشان «از گردونه به بیرون پر تاب شوند.» در گیر شدن و سر و کار داشتن با یک جامعهٔ فراصنعتی نوظهور به معنای در گیر شدن با جهانی است که نسبت به گذشته با سرعت بیشتری حرکت می کند. آنان ترجیح می دهند خود را از این در گیری برهانند و با سرعتی که خود دوست دارند آهسته گام بردارند. و این تصادفی نیست که یک نمایشنامهٔ موزیکال به نام «دنیا را نگمدار، می خواهم پیاده شوم» چندی پیش در لندن و نیویورک موفقیت بسیار کسب کرد.

آرامشطلبی هیپیها (البته نه همگی آنان) و جستجویشان برای یافتن راهی جهت کناره گیری از اجتماع و نپذیرفتن تعهد و مسئولیت، بیش از آنکه از نفرت آنان به ارزشهای تمدن صنعتی، که با صدای بلند آن را جار میزنند سرچشمه گرفته باشد، از تلاش ناآگاهانهشان برای فرار از آن آهنگ زندگی ناشی میشود که برای بسیاری غیرقابل تحمل است. و باز تصادفی نیست که آنان جامعه را به «مسابقهای بی هدف» تشبیه می کنند؛ و این اصطلاحی است که مخصوصاً ناظر بر آهنگ حرکت است.

تردیدی نیست که سالخوردگان در برابر پرشتاب تر شدن تغییر واکنش و مخالفت شدید تری نشان می دهند. بر اساس اصول ریاضی می توان ثابت کرد که هرچه سن و سال آدم بالاتر رود، شخص محافظه کار تر می شود: زمان برای اشخاص سالخورده خیلی تندتر می گذرد.

وقتی پدر پنجاهسالهای از پسر پانزدهسالهاش میخواهد که دو سال دیگر صبر کند تا صاحب اتومبیلی برای خویش شود، این فاصلهٔ ۷۳۰ روزه فقط ۴ درصد عمر پدر را تشکیل میدهد. اما این دو سال بیش از ۱۳ درصد عمر پسر را در بر میگیرد. پس عجیب نیست اگر برای پسر این مدت سه یا چهار بار طولانی تر باشد. به همین نحو دو ساعت از زندگی یک کودک چهارساله مساوی است با دوازده ساعت از زندگی مادر بیست و چهارساله!ش. اگر از کودک بخواهیم که برای گرفتن یک آبنبات دو ساعت صبر کند مثل آن است که از مادرش بخواهیم برای خوردن یک فنجان قهوه دوازده ساعت انتظار بکشد.

احتمال دارد که وجود اینگونه تفاوتها در واکنش ذهنی به زمان اساس و مبنای

زیست شناسانه داشته باشد. جان کوهن (John Cohen) روانشناس دانشگاه منچستر می گوید: «همچنان که ما پیرتر می شویم، به نظر می رسد که سالهای تقویم کوتاه و کوتاه تر می شوند. وقتی به گذشته نگاه می کنیم به نظر می آید هر سال از سالی که تازه تمام شده کوتاه تر شده است، شاید علت این امر کند شدن تدریجی فرایندهای متابولیسم باشد.» سالخوردگان که آهنگ زندگی در جسم شان کندتر و کندتر می شود، به نظر شان چنین می نماید که جهان تندتر حرکت می کند.

دلایل این امر هرچه باشد، هر شتابی که در آهنگ تغییرات پدید آید و باعث شود که در یک فاصلهٔ زمانی معین، وضعیتهای بیشتری به حیطهٔ گذرگاه تجربه وارد شوند، در نظر و ادراک اشخاص سالخورده تر درشت تر و بزرگتر جلوه می کند. هرچه آهنگ تغییرات در جامعه تندتر شود، سالخوردگان این تغییرات و تفاو تها را باشدت بیشتری حس خواهند کرد. اینان نیز از قافله عقب می مانند، به کنج خلوت خود پناه می برند، تا سر حد امکان همهٔ پیوندهای خود را با جهان خارج که بسرعت در حال حرکت است قطع می کنند، و سرانجام تا هنگام مرگ به یک زندگی نباتی پناه می برند. اگر نتوانیم وسایلی \_چه از راه بیوشیمی و یا باز آموزی\_ برای دگرگون کردن احساس سالخوردگان از زمان پیدا کنیم؛ اگر نتوانیم حصارهای محدودی برایشان فراهم سازیم که در آنجا آهنگ زندگی شان را از زمان تنظیم کنیم، قرار دهیم و یا با یک تقویم «اشل متغیر» ادراک ذهنی آنان را از زمان تنظیم کنیم، هرگز نمی توانیم مشکلات روانی آنان را حل نمائیم.

شاید علت بسیاری از تعارضهای ظاهراً بیدلیل در بین نسلها، بین والدین و بچهها و بین زن و شوهرها را بتوان به واکنشهای متفاوت اینان در برابر پرشتاب شدن آهنگ زندگی مربوط دانست. اختلافات و منازعات بین فرهنگها نیز از چنین قاعدهای تبعیت می کند.

هر فرهنگ دارای آهنگ مخصوص به خود است. ف. م. اسفندیاری داستان نویس و منتقد ایرانی از تقابل بین دو نظام که هرکدام آهنگ خاصی دارند صحبت میکند، و این زمانی است که مهندسان آلمانی در دوران قبل از جنگ جهانی دوم در ساختن یک خطآهن در ایران کمک میکردند. ایرانیان و مردم خاورمیانه عموماً نسبت به زمان، نظری بسیار سهل انگارانه تر از امریکاییها و مردمان اروپای غربی دارند. وقتی کارگران ایرانی مرتباً ده دقیقه دیر تر سر کار حاضر

۲) برای تجربهٔ گروههای سنی گوناگون در مورد زمان نگاه کنید به [۳٤۲]، صفحهٔ ۲۹۲۰.

می شدند، آلمانیهای وقت شناس، که همیشه حالت شتاب آمیز داشتند، آنان را دسته دسته اخراج می کردند. مهندسان ایرانی با وضع دشواری مواجه شده بودند و مشکل می توانستند مهندسان آلمانی را قانع کنند که با معیارهای خاورمیانهای، کار گران برای بموقع سر کار حاضر شدن واقعاً دست به کار حیرت انگیزی زده اند، و اگر این نوع اخراجها ادامه پیدا کند طولی نخواهد کشید که جز زنان و کودکان دیگر کسی برای کار کردن باقی نمی ماند."

اینگونه بیاعتنائی به زمان برای کسانی که آهنگشان تند است و کارشان را از روی ساعت تنظیم میکنند دیوانه کننده است. ایتالیاییهای شهرهای میلان و تورینو، یعنی شهرهای صنعتی شمال کشور، به سیسیلیهای نسبتاً کندآهنگ که زندگیشان همچنان به ریتم آهستهٔ کشاورزی وابسته است به دیدهٔ تحقیر نگاه میکنند. سوئدیهای اهل استکهلم یا گوتبورگ نیز چنین احساسی را نسبت به لاپلاندیها دارند. امریکاییان مکزیکیها را که برایشان آیندهٔ دور، خیلی نزدیک است تمسخر میکنند. در خود ایالات متحد نیز شمالیها مردم جنوب را کندآهنگ میدانند و سیاهان طبقهٔ متوسط کارگران سیاهپوست جنوب را متهم میکنند که کارشان را با ساعت سیاهپوستان» تنظیم مینمایند. در عوض امریکاییان سفیدپوست و مردم کانادا را تقریباً در مقایسه با هر کس دیگر مردمی فعال و متحرک و پرجنب و جوش و متعرض میشناسند.

گاهی دیده می شود که تودهٔ مردم در برابر تغییر آهنگ حرکت بشدت مقاومت می کنند. همین امر توجیه کنندهٔ مخالفت بیمار گونه در برابر جریانی است که بسیاری آن را «امریکایی شدن اروپا» می دانند. تکنولوژی جدید که جامعهٔ فراصنعتی بر آن استوار است و بخش اعظم آن در آزمایشگاههای تحقیقاتی امریکا طراحی شده است، آهنگ تغییر را در جامعه بناگزیر تسریع می کند و در عین حال آهنگ زندگی فرد نیز تسریع می شود. با آنکه خطبای ضدامریکاییان حمله شان را بسوی کامپیو تر و کوکاکولا نشانه گرفته اند ولی دلیل اصلی مخالفت آنان به احتمال بسیار درک غریب و تازه ای از زمان است که به اروپا هجوم برده است. امریکا که پیشاهنگ جامعهٔ فراصنعتی است نمایندهٔ آهنگ جدید و سریع تری است که برای بیشاهنگ جامعهٔ فراصنعتی است نمایندهٔ آهنگ جدید و سریع تری است که برای بیشاوی سخت نامطلوب است.

نماد این مطلب موجی از خشم است که همین چند سال پیش با ساختن

۳) از مصاحبههای نویسنده با اسفندیاری.

٤) لاپلانديها (Laplanders) يا لاپها سكنهٔ بومي منطقهٔ سوئد.-م.

دراگاستورهایی به سبک امریکایی در پاریس شعلهور شد. به عقیدهٔ بسیاری از فرانسویان وجود این فروشگاهها نشانهٔ یورش زیانبار امپریالیسم فرهنگی از طرف ایالات متحد است. برای امریکاییان درک این مطلب که چرا یک نوشابهٔ گازدار بی فرر و زیان، چنین واکنشهای تند و تیزی را باعث شده دشوار است. راز قضیه در این است که یک فرانسوی تشنه لب بهجای آنکه جلو کافهای در فضای باز یکی دو ساعت با نوشابهٔ اشتها آور الکلی وقتگذرانی کند، ناچار میشود در دراگاستور یک نوشابهٔ معمولی را با عجله سر بکشد و دنبال کارش برود. شایان ذکر است که بدانیم در سالهای اخیر با گسترش تکنولوژی جدید حدود ۴۰۰۰۰۰۰ کافه برای همیشه درشان را تخته کردهاند و به قول مجلهٔ تایم قربانی «فرهنگ غذای حاضری» شدهاند. در واقع می توان گفت که بی میلی وسیع از و پاییان به مجلهٔ تایم حاضری» شدهاند. در واقع می توان گفت که بی میلی وسیع از و پاییان به مجلهٔ تایم مفهومی عنوان این مجله ریشه گرفته باشد. مجلهٔ تایم با اختصار نویسی و سبک شمهومی عنوان این مجله ریشه گرفته باشد. مجلهٔ تایم با اختصار نویسی و سبک شتابزدهاش بیش از هر چیزی شیوهٔ زندگی امریکایی را صادر می کند. این مجله شتابسه و صادر کنندهٔ آهنگ زندگی امریکایی را صادر می کند. این مجله تایم و صادر کنندهٔ آهنگ زندگی امریکایی را صادر می کند. این مجله تایم و صادر کنندهٔ آهنگ زندگی امریکایی ست.

# انتظارات زماني

برای در ک این مطلب که چرا پرشتاب شدن آهنگ زندگی گاه باعث گسست و گاه باعث گسست و گاه باعث هانتظارات زمان» پی ببریم.

ادراک انسان از زمان با ریتمهای درونی او پیوند مستقیم دارد. اما واکنشهایش در برابر زمان به فرهنگ وی ربط پیدا می کند. بخشی از این موضوع مربوط می شود به ایجاد یک سلسله انتظارات در وجود کودک در مورد رویدادها و فرایندها و نیز مدت روابط. در واقع یکی از مهم ترین آگاهیهایی که ما به کودک می دهیم آگاه کردن او به این نکته است که هر امر و موضوع چقدر طول می کشد. این آگاهی با

۵) در مورد ریتمهای زیستی نگاه کنید به [۳۳۹]، مقالهٔ هودسون هوگلند تحت

The Physiological Control of Judgements of Duration: Evidence for an «Chemical-Clock

در مورد انتظارات زمانی، مفهوم «انتظارات زمانی» را تحقیقات در پیرامون عادات خوردن یک آدم چاق تأیید می کند. استانلی شاختر روانشناس با استفاده از ساعتهایی که سرعت حرکتشان نصف ساعتهای معمولی است نشان داده است که درک انسان از زمان، تاحدودی گرسنگی را مشروط می کند: نگاه کنید به «Obesity and Eating» اثر استانلی شاختر در ۲۳ Science» اوت ۱۹۲۸ صفحات ۷۵۱–۷۵۲.

شیوههایی دقیق و غیررسمی و اغلب نا آگاهانه به کودک منتقل می شود. اما اگر فرد از «انتظارات زمان» مناسب جامعهٔ خودش توشهای غنی نداشته باشد، نمی تواند در کار خویش موفقیتی حاصل کند.

مثلاً کودک از همان سالهای اولیه پی می برد که وقتی بابا صبحها خانه را به قصد کار ترک می کند، معنایش این است که تا چندین ساعت دیگر به منزل برنمی گردد. (و اگر در این فاصله به خانه بیاید اشکالی پیش آمده و یا برنامه بهم خورده است کودک این احساس را می کند. حتی سگ خانواده هم که مجموعهای از «انتظارات زمانی» را فراگرفته است، از وقفه و شکافی که در برنامهٔ معمولی پدید می آید آگاه می شود.) کودک بزودی یاد می گیرد که «زمان غذا خوردن» نه یک دقیقه بطول می انجامد و نه پنج ساعت، بلکه معمولاً از پانزده دقیقه تا یک ساعت بیشتر نمی شود. یاد می گیرد که رفتن به سینما دو یا چهار ساعت طول می کشد و مراجعه به پزشک اطفال بندرت از یک ساعت تجاوز می کند. می فهمد که روزهای مدرسه بطور معمولی شش ساعت طول می کشد. یاد می گیرد که رابطه با آموزگارش معمولاً یک سال تحصیلی طول می کشد، اما رابطه با پدربزرگ و مادربزرگش معمولاً یک عمر بطول می از روابط تقریباً یک عمر بطول می انجامند. بطور کلی، ما به عنوان افراد بزرگسال، هر رفتاری که بکنیم از پست کردن یک نامه گرفته تا عشقبازی همگی بر مبنای یک سلسله مفروضات آشکار و پنهان دربارهٔ زمان استوار است.

این نوع انتظارات زمانی که از جامعهای تا جامعهٔ دیگر متفاوتند و از دوران کودکی فراگرفته میشوند و عمیقاً در وجودمان ریشه میدوانند، در هنگامی که آهنگ زندگی دگرگون میشود از بن و پایه به لرزه درمی آیند.

آن تفاوت اساسی بین کسانی که از آهنگ پرشتاب زندگی به جان آمده و کسانی که ظاهراً در اثر آن شکوفا شدهاند درست در همینجاست، اگر کسی نتواند «انتظارات زمانی» خود را طوری ترتیب بدهد که شتاب همیشگی را در آنها منظور کند، چنین شخصی به احتمال بسیار تصور می کند که دو وضعیت که در سایر موارد مشابه هم هستند، از نظر زمانی نیز با یکدیگر همانندی دارند. ولی حرکت پرشتاب دست کم حاوی این نکته است که زمان برخی از وضعیتها فشرده تر می شود،

شخصی که اصل شتاب را پذیرفته و آن را جزء ذات خود کرده است ـکسی که با جان و خرد خود دریافته است که چیزها در جهان پیرامون او با سرعت تندتری حرکت میکنند\_ فشردگی زمان را خودبخود و ناآگاهانه به طریقی جبران میکند. چنین کسی که انتظار دارد زمان وضعیتها کوتاه تر شود، از شخصی که انتظارات

زمانیاش منجمد شده است و بطور معمول انتظار آن را ندارد که زمان وضعیتها پیوسته کو تاه تر شود، کم تر احساس بی پناهی و بیریشگی می کند.

خلاصهٔ کلام آنکه به آهنگ زندگی باید در حدی فراتر از یک عبارت مرسوم و مصطلح در زبان نگریسته شود که سرچشمهٔ لطیفه گوییها و آه و اسفها و شکوهها و تحقیرهای نژادی است/آهنگ زندگی یکی از متغیرهای مهم روانی است که تاکنون توجه لازم به آن مبذول نشده است. در اعصار گذشته که تغییر در جامعه به کندی صورت می گرفت، انسانها از این متغیر بی خبر بودند. آهنگ زندگی در تمام طول عمر یک شخص ممکن بود خیلی کم تغییر کند. اما پرشتاب شدن همه چیز، این اصل را بکلی دگرگون می سازد. زیرا دقیقاً با سرعت گرفتن آهنگ زندگی است که سرعت زیاد تغییرات علمی و تکنولوژیکی و اجتماعی در زندگی فرد نیز است که سرعت زیاد تغییرات علمی و تکنولوژیکی و اجتماعی در زندگی فرد نیز منعکس و احساس می شود. بخش اعظم رفتار انسان از جذب یا تعارض و مخالفت در برابر آهنگ زندگی که جامعه یا یک گروه بر فرد تحمیل می کند سرچشمه می گیرد. ناتوانی خطرناک روانشناسی و آموزش و پرورش در آماده ساختن مردم برای ایفای نقشهای پر ثمر در یک جامعهٔ فراصنعتی، از عدم درک این اصل ناشی می شود.

## مفهوم ناپایداری

قسمت عمدهٔ نظریه پردازیهای ما پیرامون تغییرات اجتماعی و روانی، تصویری درست از انسان در جوامع نسبتاً بی تحرک و ایستا ارائه کردهاند؛ اما از انسان واقعاً معاصر تصویری مخدوش و ناقص ارائه شده است. در چنین نظریهها و نوشتههایی تفاوت اساسی بین انسانهای گذشته و یا انسانهای کنونی با انسانهای آینده مورد غفلت قرار می گیرد. ما معنای این تفاوت را در واژهٔ (نناپایداری» خلاصه می کنیم. (مفهوم ناپایداری به ما امکان می دهد که پیوند فراموش شده بین نظریههای جامعه شناختی تغییر و روانشناسی افراد بشر را پیدا کنیم با جمع این دو می توانیم مشکلات تغییرات بسیار سریع را با شیوهای نو تجزیه و تحلیل کنیم. همچنانکه معدا خواهیم دید مفهوم ناپایداری روشی (هرچند خام ولی نیرومند) به دست ما می دهد تا از راه استنتاج، آهنگ حرکت وضعیتها را اندازه گیری کنیم.

(ناپایداری همان معنای جدید «موقتی بودن» در زندگی روزمره است. مفهوم ناپایداری از حالت و احساس بی ثباتی نتیجه می شود. البته فیلسوفان و متألهین همیشه به موقتی بودن زندگی انسان آگاه بوده اند. به این معنای وسیع، مفهوم ناپایداری همواره بخشی از زندگی بوده است. اما امروزه احساس بی ثباتی شدید تر

و به ما نزدیکتر شده است. یکی از شخصیتهای «داستان باغوحش» اثر ادوارد آلبی به نام جری (Jerry) خود را «ناپایدار همیشگی» معرفی می کند. و هارولد کلرمن (Harold Clurman) منتقد دربارهٔ آلبی چنین اظهار نظر می کند: «هیچیک از ما مسکنی امن یعنی خانهای واقعی نداریم. ما همچنان، هر کجا باشیم همان مردم اجاره نشین اتاقکها هستیم. و نومیدانه و سبعانه می کوشیم تا با همسایگان خودمان پیوندهایی روحنواز برقرار کنیم.» در واقع امر، ما همگی شهروندان عصر «ناپایداری» هستیم.

اما این فقط روابط ما با افراد نیست که بطور روزافزونی شکننده و بی ثبات به نظر می رسد. اگر تجربهٔ انسان را از جهان بیرون از وی به انواع گوناگون تقسیم کنیم، می توان روابط مشخصی را در این میان تشخیص داد. به این ترتیب غیر از پیوند انسان با افراد، می توانیم از روابطش با چیزها نیز سخن بگوییم. می توانیم رابطه هایش را با مکانها نیز برای بررسی و امتحان مشخص کنیم، می توانیم پیوندهایش را با نهادها و سازمانهایی که محیط پیرامونش را فراگرفتهاند تجزیه و تحلیل کنیم. حتی می توانیم رابطه اش را با افکار خاصی یا با جریان اطلاعات در جامعه بررسی کنیم.

این پنج نوع رابطه که باید زمان را نیز بر آنها افزود بافت تجارب اجتماعی ما را تشکیل میدهند و همانطور که قبلاً اشاره کردیم چیزها، مکانها، مردم، سازمانها و افکار مواد اصلی تمام وضعیتها هستند. رابطهٔ مشخص فرد با هریک از این مواد و اجزاء ترکیب کننده است که وضعیت را میسازد،

و درست همین روابط هستند که در هنگام پرشتاب شدن آهنگ تغییر در جامعه، از نظر زمانی کو تاه تر و دور می شوند. روابطی که در گذشته زمانی طولانی را به خود اختصاص می دادند اکنون طول عمر کو تاه تری پیدا کرده اند. این اختصار و فشردگی زمان باعث این احساس ملموس شده است که ما در میان تلهای ریگ روان، در حالت بی ریشگی و بی اطمینانی زندگی می کنیم.

مفهوم ناپایداری را بالاخص می توان برحسب آهنگی که روابط ما تحول پیدا می کند تعریف کرد آگرچه دشوار بتوان ثابت کرد که اکنون هر وضعیت، نسبت به گذشته، برای عبور از گذرگاه تجربهٔ ما به زمان کم تری نیاز دارد، می توان آن وضعیت را به اجزاء متشکلهاش تقسیم کرد و آهنگی را که با آن هریک از این

۲) ادوارد آلبی (Edward Albec) متولد ۱۹۲۸ نمایشنامهنویس امریکایی.--م. ۷) در مورد نقلقولهای آلبی و کلرمن نگاه کنید به The New York Times، ۱۳ نوامبر ۱۹۶۲.

اجزاء به زندگی ما وارد و از آن خارج می شود، و به بیان دیگر طول مدت این رابطه را اندازه گرفت.

چنانچه به معنای جابجایی یا گردش بیندیشیم، شاید درک مفهوم ناپایداری برایمان روشن تر شود. مثلاً در یک خواربارفروشی سرعت فروش شیر از سرعت فروش کنسرو مارچوبه بیشتر است. خواربارفروش شیر را هم زودتر میفروشد و هم زودتر شیر تازه جایگزین می کند. گردش کالا سریع تر است و بازرگان زیرک آهنگ جابجایی و گردش کالا را برای هریک از اجناس، و آهنگ کلی را برای همهٔ اجناس فروشگاه خود می شناسد. او بخوبی می داند که آهنگ جابجایی کالا علامت و شاخص مناسبی است برای تعیین چگونگی سلامتی مؤسسهاش.

ما نیز به همین قیاس می توانیم مفهوم ناپایداری را همچون آهنگ جابجایی و گردش انواع گوناگون روابط در زندگی یک فرد در نظر بگیریم، علاوه بر این هریک از ما را برحسب این آهنگ می توان دارای مختصات ویژهای دانست. آهنگ جابجایی در زندگی برخی از افراد کندتر از کسان دیگر است. مردمان گذشته و کنون نسبتاً در «ناپایداری کندآهنگ» زندگی کرده و می کنند و روابطشان به دوام یافتن گرایش داشته و دارد. اما مردم آینده در حالت «ناپایداری تندآهنگ» زندگی خواهند کرد. در این حالت طول مدت روابط کو تاه می شود و جابجایی یا تجدید روابط بی نهایت سریع است. در زندگی مردمان آینده چیزها و مکانها و مردم و افکار و ساختارهای زمانی همگی با سرعت بیشتری فرسوده می شوند.

این امر بر شیوهٔ تجربهٔ انسانها از واقعیت، بر احساس تعهد آنان و بر توانایی و یا ناتوانیشان در مواجهه با محیط تأثیر بسیار برجا می گذارد. این جابجایی سریع، همراه با تازگی و پیچیدگی دائم التزاید در محیط پیرامون، توانایی انسان را برای انطباق یافتن با محیط می فرساید و خطر شوک آینده را باعث می شود.

اگر بتوانیم نشان بدهیم که درواقع روابط ما با جهان خارج بیش از بیش ناپایدار تر می شود، در این صورت گواه نیرومندی برای اثبات این مدعا که جریان وضعیتها سرعت گرفته است در دست داریم. آنگاه می توانیم خود و دیگران را با نگاهی نو و قاطع بنگریم. پس بیایید با هم زندگی را در جامعهای که درجهٔ ناپایداری در آن بالاست بررسی کنیم.

# بخش دوم ناپایداری

# فصل جهارم

# چیزها: جامعهٔ دورافکن

«باربی» (Barbie) عروسک پلاستیکی سی سانتیمتری که به شکل یک دختر نوجوان است معروف ترین و پرفروش ترین عروسک تاریخ بشمار می رود. از زمان عرضهٔ این عروسک به بازار در سال ۱۹۵۹ تعداد عروسکهای باربی در جهان به رقم از میلیون رسیده است، یعنی بیش از جمعیت لوس آنجلس، یا لندن و یا پاریس. دختر بچهها عاشق باربی هستند، چون باربی عروسکی است بسیار واقعی و همیشه آماده است که لباس دلخواه را بر وی بپوشانند. کمپانی ماتل (Mattel) که سازندهٔ باربی است گنجهٔ لباسهایش را نیز، همراه با لباسهای معمولی روزانه، لباسهایی برای مهمانی، لباسهایی برای فروش عرضه می کند.

اخیراً کمپانی ماتل مدل جدید و بهتری از باربی را عرضه می کند. باربی جدید دارای هیکلی باریکئتر و مژگانی طبیعی و کمرگاهی متحرک است، بطوری که نسبت به باربیهای قبل به انسان شباهت بیشتری دارد. علاوه بر اینها کمپانی ماتل برای اولین مرتبه اعلام کرد که هر دخترخانم جوانی که مایل به خرید باربی باشد، کمپانی باربی قدیم او را از وی می خرد.

آنچه کمپّانی ماتل از بیانش سر باز زد این بود که دختربچهٔ امروز و شهروند جهان فراصنعتی فردا، با دادن عروسک کهنه و گرفتن مدلی که از لحاظ فنی کامل تر است، در عینحال از جامعهٔ جدید درسی بسیار اساسی نیز فرامیگیرد: روابط انسان با اشاء بیش از پیش موقتی تر می شود.

۱) داستان باربی در «Marketing Briefs» در مجلهٔ «Business Week» ۱۱ مارس ۱۹۹۷ مارس ۱۹۹۷ میله مفحهٔ (۱۹۹۸ آمده است.

دریایی که مملو از اشیاء دستساخت انسان است در میان اقیانوس وسیع تر اشیاء طبیعی قرار گرفته است. اما آنچه در زندگی انسان امروز اهمیت روزافزون پیدا می کند، محیطی است که تکنولوژی جدید در اطراف او بوجود آورده است. بافت و ترکیب اشیاء پلاستیکی یا بتونی، تلاًلؤ رنگین یک اتومبیل در زیر پر تو چراغی در خیابان، منظرهٔ خیره کنندهٔ شهری که از پنجرهٔ هواپیمای جت به آن نگریسته می شود، همگی واقعیتهای ملموس زندگی انسان است. اشیاء دستساخت وارد ضمیر او می شوند و رنگ و انگ خود را بر آن می زنند. تعداد این اشیاء با نیرویی انفجار آمیز، هم بطور مطلق و هم به نسبت محیط طبیعی پیرامون انسان افزایش می یابند. و این در جامعهٔ فراصنعتی بیشتر از امروز به حقیقت خواهد ییوست.

مخالفان ماتریالیسم اهمیت اشیاء را به باد تمسخر می گیرند. ولی اشیاء نه صرفاً به دلیل سودمندی و کاربردشان، بلکه همچنین به سبب آثار و نتایج روانی شان بر روی انسان، اهمیت بسیار دارند. ما با اشیاء رابطه برقرار می کنیم راشیاء بر احساس ما از تداوم و یا عدم تداوم تأثیر می گذارند. اشیاء در ساختار وضعیتها نقش دارند و کو تاه تر شدن روابط ما با اشیاء، آهنگ زندگی را پرشتاب می کند.

وانگهی نگرش و طرز تلقی ما نسبت به اشیاء بازگوکنندهٔ داوریهای ارزشی اساسی ماست. هیچ چیز از تفاوت رفتار نسل جدید دختربچههایی که شادمانه باربیهای کهنه شان را با مدلهای جدید و کامل تر عوض میکنند، و از رفتار کسانی که مثل مادرها و مادربزرگهاشان آنقدر به همان عروسک دل می سپارند و عاشقانه آن را نگه می دارند که سرانجام فقط در اثر گذشت زمان فرسوده می شود و از بین می رود، روشنگر تر نیست. در مثالی که آوردیم تقابل بین گذشته و آینده، بین جامعهٔ مبتنی بر پایداری و جامعهٔ جدید که بسرعت شکل می گیرد و بر ناپایداری مبتنی است بروشنی دیده می شود.

# لباس كاغذى عروس

این مطلب را که رابطهٔ انسان شیء بیش از پیش موقتی می شود، می توان با بررسی محیط فرهنگی دختر بچه ای نشآن داد که عروسک قدیمی اش را مبادله می کند. این دختر بچه بزودی در می یابد که عروسکهای باربی بهیچوجه تنها امور مادی نیستند که با سرعت بسیار در ایام نوباوگی به دستش می رسند و از آن خارج می شوند. پوشک، پیش بند، دستمال سفرهٔ کاغذی، دستمال کاغذی، حولهٔ کاغذی و بطریهای یک بار مصرف نوشابه ها، همه بسرعت در منزلش به مصرف می رسند و

بی دریغ به دور افکنده می شوند. کلوچه های ذرت در قوطیهای یک بار مصرف به دستش می رسند که آنها را در همان قوطی می پزد و سپس قوطی را به دور می افکند. اسفناج را درون کیسه های پلاستیکی می بیند که می توان آن را برای گرم کردن در قابلمه ای پر از آب جوش ریخت و کیسه را دور انداخت. می بیند که غذاهای آماده در سینیهای یک بار مصرف پخته شده و سپس به دور افکنده می شوند. می بیند که خانه اش به صورت ماشین بزرگی در می آید که اشیاء درون آن در حرکتند، وارد می شوند و با آهنگی تندتر و تندتر خارج می شوند. از بدو تولد در دل فرهنگی دورافکن قرار می گیرد و از آن گریزی ندارد.

فکر استفاده کردن از کالایی برای یک بار و یا برای دورهای کوتاه و سپس به دور افکندن آن، با جوامع و یا افرادی که میراثی از فقر بر دوش دارند همخوانی ندارد. چندی پیش اوریل رون (Uriel Rone)، کارشناس بازاریابی مؤسسهٔ آگهیهای تبلیغاتی به نام پوبلیسیس (Publicis) از فرانسه به من گفت: «زن خانهدار فرانسوی به مصرف کردن کالاهای بی دوام عادت ندارد. او دوست دارد چیزها را، حتی چیزهای کهنه را نگه دارد و آنها را دور نیندازد. خود ما نمایندگی شرکتی را داشتیم که میخواست نوعی پردهٔ پلاستیکی را به بازار عرضه کند که پس از مدتی استفاده باید آن را به دور می انداختند. ما دربارهٔ عرضهٔ این کالا به بررسی پرداختیم و دریافتیم که مقاومت در این مورد بسیار شدید است.» با همهٔ اینها این مقاومت در سراسر جهان پیشرفته رو به نابودی است.

ادوارد مِیز (Edward Maze) نویسنده اشاره می کند که بسیاری از امریکاییان که در سالهای نخست دههٔ پنجاه از کشور سوئد دیدن کردند از تمیزی آنجا دچار حیرت شدند. «ما از اینکه تقریباً در هیچ کجا در کنار جادهها بطری خالی آبجو و نوشابه ندیدیم، و با کمال شرمساری باید بگویم که در امریکا بوفور دیده می شود، حیر تزده شدیم. اما در اوایل دههٔ ۱۹۶۰، چه منظرهای! بطریهای خالی اطراف شاهراههای کشور سوئد را پر کرده بودند... چه اتفاقی افتاده بود؟ جامعهٔ سوئد نیز پا جای پای امریکا گذاشته و به جامعهٔ بخر و مصرف کن و بدورافکن تبدیل شده بود.» در ژاپن امروزی دستمالهای کاغذی یکبار مصرف آنچنان رواج یافته که دستمالهای پارچهای در برابر آنها خلاف مد است؛ غیربهداشتی بودن اینگونه دستمالهای پارچهای در برابر آنها خلاف مد است؛ غیربهداشتی بودن اینگونه دستمالها که دیگر جای خود دارد. در انگلستان می شد با پرداخت شش پنس یک «مسواک دورانداختنی» که مقداری خمیردندان برای یکبار مصرف روی آن قرار داشت خریداری کرد. حتی در فرانسه نیز فندکهای دورانداختنی فراوان شده است.

درمی آورند، یعنی محصولاتی که برای یک دورهٔ کوتاه و یا برای یکبار مصرف ساخته شدهاند، هم روزبروز تعدادشان زیادتر می شود و هم در شیوهٔ زندگی ما اهمیت قاطعی پیدا می کنند.

عرضهٔ اخیر لباسهای کاغذی و نیمه کاغذی به بازار، گرایش به مصرف کو تاهمدت را یک گام جلو تر برد. در بو تیکهایی که آخرین مدهای لباس را عرضه می کنند، و در فروشگاههای مخصوص طبقهٔ کارگر، قسمتهای کاملی به لباسهای کاغذی با رنگهای شاد و طرحهای بدیع اختصاص یافته است. مجلههای مد روپوشها و جلیقهها و پیژامهها و حتی لباسهای عروس بسیار مجلل از کاغذ درست می کنند. تصویر یک عروس که در یکی از این مجلهها چاپ شده بود، او را در لباس سفید بلند و شیرازه داری ساخته شده از کاغذ نشان می دهد که در زیر آن نوشته شده پس از انجام مراسم عروسی به در د پردههای بزرگ آشپزخانه می خورد.

لباسهای کاغذی بخصوص برای بچهها بسیار مناسب است. یکی از متخصصان مد می نویسد: «دختربچهها دیگر می توانند روی لباسشان بستنی بریزند، نقاشی بکنند و با قیچی از لباسهایشان اشکالی بیرون آورند و مادرها نیز با لبخندی مساعد به خلاقیت کودکانشان نگاه کنند.» و برای بزرگسالان که می خواهند خلاقیت خود را نشان بدهند، لباسهایی به بازار آمده به نام «خودت رنگش کن» همراه با چند قلممو، که قیمت هر دست آن دو دلار است.

شکی نیست که قیمت بسیار ناچیز اینگونه لباسها عامل بسیار مهمی در اشاعهٔ لباسهای کاغذی است. یکی از فروشگاهها لباسهای سادهای از «جنس سلولز و نایلون» با قیمت ۱/۲۹ دلار عرضه کرده که تقریباً برای مصرف کننده خریدن و دور افکندن یکدست از اینها از هزینهٔ دادن لباس معمولی به لباسشویی ارزان تر تمام می شود، اما اموری بیش از مسائل اقتصادی در این کار نقش دارند. چرا که گسترش فرهنگ و دورافکندن آثار و عواقب روانی مهمی به دنبال دارد.

در وجود ما ذهنیت و روحیهٔ دورافکنی پدید می آید تا با محصولات دورافکنی مان هماهنگ و همگام بشود. این روحیه، صرفنظر از مسائل دیگر، در رابطه با مالکیت، دگرگونیهای عمیقی در وجود ما پدید می آورد (اشاعه و رواج کالاهای ناپایدار در جامعه باعث خواهد شد که مدتزمان رابطهٔ انسان با اشیاء کوتاه تر شود. به جای آنکه در مدتزمانی نسبتاً طولانی با یک شیء واحد پیوند داشته باشیم، در مدت کوتاهی با یک ردیف اشیاء که پیوسته جانشین یکدیگر میشوند، پیوند می یابیم.

# سوپرمارکت گمشده

تغییر و تحول بسوی ناپایداری حتی در معماری نیز باز تاب یافته است، یعنی در آن بخش از محیط فیزیکی که در گذشته احساس ثبات را در انسان بشدت تقویت کرده است. کودکی که عروسک باربی خود را تعویض می کند، ناپایداری ساختمانها و دیگر بناهای بزرگ گرداگرد خویش را نیز تشخیص می دهد. ما ساختمانهایی را که نقش شاخص دارند ویران می کنیم. همهٔ خیابانها و شهرها را درهم می کوبیم و با سرعتی سرسام آور خیابانها و شهرهای جدیدی می سازیم. ۲

ا. ف. کارتر عضو مؤسسهٔ تحقیقاتی استنفورد می گوید: «سن متوسط سکونتگاهها پیوسته در حال کاهش است. از روزگاران غارنشینی که این سن عملاً بی نهایت بود تا... دوران مهاجرنشینی که برای خانههای ساخته شده در کشور امریکا حدود صد سال بود، و در حال حاضر که تقریباً به چهل سال رسیده است. و مایکل وود (Michael Wood) نویسندهٔ انگلیسی می نویسد: «انسان امریکایی دنیایش را دیروز ساخت و دقیقاً می داند که این دنیا چقدر شکننده و متغیر است. بناهای نیویورک عملاً در طول یک شب ناپدید می شوند و در طی یک سال چهرهٔ شهر بکلی عوض می شود.»

لوئیس آچینکلوس (Louis Auchinclos) داستاننویس با خشم و خروش شکایت می کند که: «آنچه زندگی کردن در نیویورک را هراس انگیز می کند این است که این شهر سابقهٔ تاریخی ندارد... هر هشت نفر اجداد من در این شهر زیسته اند... و فقط یکی از خانه هایی که آنان در آن زندگی کرده اند... هنوز پابر جاست. منظور من از گذشته ای که رو به نابودی است همین است.» اهالی نیویورک که کمتر از این نویسنده عِرق ملی دارند و اجدادشان در گذشته ای نه چندان دور، مثلاً از حومه های پور توریکو یا دهستانهای اروپای شرقی و یا از بزرگ مزرعه داریه ای جنوب به این شهر آمده اند احساسات متفاوت تری دارند. ولی «نابود شدن گذشته» پدیده ای کاملاً واقعی است، و احتمالاً در آینده بسیار گسترده تر خواهد شد و بیم آن می رود که بسیاری از شهرهای اروپا را با سوابق تاریخی فراوان به کام خود

۲) در مورد سن مسکن نگاه کنید به «خانههای آینده» از کارتر در [۱۳۹]، جلد۲، صفحهٔ ۳۵.

۳) مایکل وود روحیهٔ ناپایداری را در مقالهاش در New Society آوریل ۱۹۹۹ بیان کرده است.

٤) گفتهٔ آچینکلوس از New York Times، ۱۸ مارس ۱۹۶۹ نقل شده است.

در کشد.

باکمینستر فولر (Buckminster Fuller) طراح و فیلسوف زمانی نیویورک را چنین توصیف کرد: «فرایند دائم تخلیهها، تخریبها، اسباب کشیها، زمینهای موقتاً بایر، بناهای جدید و باز تکرار همهٔ اینها. این فرایند اساساً شبیه آیش سالانهٔ محصول در مزارع است مخم زدن و کاشتن دانهٔ جدید، برداشت، شخم زدن و کاشتن محصولی دیگر. بیشتر مردم عملیات ساختمانی را که کوی و برزنها را مسدود می کند... دردسرهایی موقتی می دانند که بزودی از میان خواهد رفت و جایشان را آرامشی پایدار خواهد گرفت. اینان هنوز ثبات و تداوم را که از بقایای نگرش نیوتنی به جهان است، امری طبیعی می دانند. ولی کسانی که از آغاز این قرن در نیویورک و همراه با این شهر زندگی کردهاند عملاً زندگی کردن بر اساس نسبیت اینشتین را به تجر به در یافتهاند.» ۵

من با تجربهٔ شخصی خودم دریافتم که کودکان واقعاً نسبیت اینشتین را با تمام وجود پذیرفتهاند. مدتها پیش همسرم، دخترم را که آن موقع دواز ده سال داشت به سو پرمارکتی که از آپارتمان ما واقع در منهاتن چندان فاصله نداشت فرستاد. دختر ما قبلاً فقط یکی دو بار به آن سو پرمارکت رفته بود. نیم ساعت بعد با حالتی حیر تزده به خانه برگشت و گفت: «حتماً خرابش کردهاند. نتوانستم پیدایش کنم. سو پرمارکت را خراب نکرده بودند. دختر ما کارن (Karen) که آن محل برایش ناشناس بود، به محلهٔ دیگری رفته بود. اما او فرزند عصر ناپایداری است و اولین فکری که به ذهنش رسیده بود، این بود که آن ساختمان را خراب کرده و ساختمان دیگری به جایش ساختهاند؛ و این فرض برای دختر دواز دهسالهای که در این روزگار در ایالات متحد زندگی می کند چیزی عادی است. حتی نیم قرن پیش هم روزگار در ایالات متحد زندگی می کند چیزی عادی است. حتی نیم قرن پیش هم به احتمال بسیار، این فکر هرگز برای کودکی که با چنین وضع مشابهی مواجه می شد پیش نمی آمد. در آن زمان محیط فیزیکی بسیار پایدار تر بود و پیوند ما با آن این چنین ناپایدار نبود.

اقتصاد برای ناپایداری

در گذشته آرمان همگی ثبات و تداوم بود. تمام قدرت خلاق و مولد انسان، چه صرف ساختن یک کلیسای جامع، صرف ساختن یک کلیسای جامع، ناظر بر دوام و ماندگاری محصول بود. انسان میساخت که دوام یابد و بماند. ناچار

۵) در مورد گفتهٔ باکمینستر فولر نگاه کنید به [۱٤٦] صفحات ۲۱-۹۲.

بود چنین کند. از آنجا که جامعهٔ پیرامون این انسان نسبتاً بی تغییر بود، هر شیئی کارکرد و فایدهٔ خاص خود را داشت و منطق اقتصادی سیاست ثبات و تداوم را طلب می کرد. پوتینهایی که قیمتشان پنجاه دلار بود و ده سال دوام می کرد و گاهگاه هم لازم می شد که تعمیرشان کرد، از پوتینهای ده دلاری که فقط یک سال دوام داشت ارزان تر بود.

به هرحال چون آهنگ کلی تغییر در جامعه پرشتاب می شود اقتصاد پر ثبات و پایدار جای خود را به اقتصاد برای ناپایداری داد و بناچار می باید هم چنین شود. نخست آنکه پیشرفت تکنولوژی هزینه های تولید را نسبت به هزینه های تعمیر بسیار سریع پایین می آورد. تولید جریانی است که با ماشین انجام می شود و تعمیر جریانی است که عمدتاً با دست انجام می گیرد. معنای این سخن آنست که جایگزین کردن کالا غالباً از تعمیر و مرمت آن ارزان تر تمام می شود. از نظر جایگزین کردن کالا غالباً از تعمیر و مرمت آن ارزان تر تمام می شود. از نظر اقتصادی کار عاقلانه این است که اجناس ارزان و غیرقابل تعمیر و دورافکنی بسازیم، هرچند که ممکن است این اجناس به اندازهٔ اجناس قابل تعمیر بادوام نباشند.

ر حوم آنکه با پیشرفت تکنولوژی می توان کالاها را روزبروز بهتر تولید کرد. نسل دوم کامپیوتر از نسل اول، و نسل سوم از نسل دوم بهتر است. از آنجا که ما چشم به راه پیشرفت تکنولوژیکی بیشتر و اصلاح و بهبود کالاها در مدت هرچه کوتاه تر هستیم، غالباً ساختن برای دوران کو تاه تر تا دوران بلندتر از نظر اقتصادی کاملاً عاقلانه به نظر می رسد. دیوید لویس (David Lewis) معمار و شهرساز که با اتحادیهٔ طراحان شهرسازی پیتسبورگ (Pittsburgh) همکاری دارد دربارهٔ برخی از بناهای آبار تمانی در میامی که فقط ده سال عمر دارند می گوید که آنها را دوباره خراب می کنند. سیستمهای تهویهٔ مطبوع پیشرفته در ساختمانهای جدیدتر اجارهٔ ساختمانهای قدیمی را از رونق انداخته است. اگر تمام جوانب را در نظر بگیریم خراب کردن بناهای دهساله از تغییر دادنشان ارزانتر تمام می شود.

سوم آنکه چون تغییر پرشتاب می شود و به دور ترین زوایای جامعه رسوخ می کند بلاتکلیفی در مورد نیازهای آینده زیاد تر می شود با تأیید و قبول ناگزیری تغییر و عدم اطمینان به اینکه در آینده این تغییر چه مسائلی را پیش پای ما می گذارد، در اینکه سرمایه های زیادی را در جهت تولید کالاهای ثابتی بکار بگیریم که به اهداف لایتغیر خدمت کنند، دچار تردید و دودلی می شویم. برای احتراز از در گیر شدن با شکلها و کار کردهای ثابت، یا کالاهای کو تاهمدت می سازیم و یا می کوشیم کالا را طوری درست کنیم که حالت انطباق پذیری داشته باشد. و از حاظ تکنولوژیکی سعی می کنیم خود را گرفتار نکنیم.

افزایش یافتن کالاهای دورانداختنی، یعنی گسترش فرهنگ دورافکندن، پاسخی است به اینگونه فشارهای نیرومند. با پرشتاب شدن تغییر و افزوده شدن پیچیدگیها باید منتظر بود که در آینده اصل دورانداختن کالاها دامنه دار تر، و رابطهٔ انسان با اشیاء نیز کو تاه تر شود.

## زمین بازی قابل حمل

علاوه بر دور انداختن کالاها واکنشهای دیگری نیز بهچشم میخورد که آثار و عواقب روانی مشابهی دارد. برای مثال ما اکنون شاهد پدید آمدن چیزهایی به شکل کلی هستیم که بهجای آنکه برای یک منظور مورد استفاده واقع شوند، در خدمت یک سلسله اهداف کو تاهمدت قرار می گیرند. اینها در شمار اشیاء دورانداختنی نیستند. این اشیاء معمولاً آنقدر بزرگ و گرانقیمت هستند که نمی توان دورشان افکند. ولی آنها را طوری ساخته اند که در صورت لزوم و پس از هر بار استفاده می توان قطعه های آنها را از یکدیگر جدا کرد و در جای دیگر نصب نمود.

هیأت مدیرهٔ آموزش و پرورش شهر لوس آنجلس تصمیم گرفته است که در آینده ۲۵ درصد کلاسهای درس این شهر، بناهای موقتی باشند که بتوان در هنگام نیاز از جایی به جای دیگر منتقلشان کرد. امروزه تمام بخشهای عمدهٔ آموزش و پرورش در ایالات متحد امریکا از کلاسهای موقتی استفاده می کنند، و در آینده تعداد این کلاسها بیشتر می شود. در واقع اهمیتی که کلاسهای موقت برای فعالیتهای مدرسه سازی دارد، مشابه اهمیت لباسهای کاغذی است در صنعت تهیهٔ لباس، که هردو از اوضاع آینده خبر می دهند.

هدف از ساختن کلاسهای موقت کمک رساندن به سیستمهای آموزشی است که بتوانند خود را سریعاً با نوسانهای تعداد شاگردان مدرسه در نقاط مختلف شهر یا کشور هماهنگ سازند. کلاسهای موقت نیز مانند لباسهای دورانداختنی روابط میان انسان و اشیاء را از گذشته کو تاه تر میسازد کلاس موقت حتی در غیاب معلم نیز چیزها می آموزد. کلاس موقت نیز مثل عروسکهای باربی درس روشن و صریح بی ثباتی و ناپایداری محیط پیرامون را به کودک می آموزد. گودک تا فرصت پیدا کند و کلاس درس را به تمام و کمال در ک نماید حمثل هماهنگی آن با بناهای اطراف، احساسی که در روزهای داغ از میز تحریرها به آدم دست می دهد،

 حالت انعکاس صدا در درون آن و همهٔ آن به های نامحسوس و ترکیباتی که به هر ساختمان روحی خاص می دهد و آن را واقعی می سازد کل ساختمان را ممکن است از محیط وی برچینند تا آن را در جای دیگر برای کودکانی دیگر علم کنند.

کلاسهای متحرک پدیدهای نیست که صرفاً مختص امریکا باشد. در انگلستان نیز سدریک پرایس (Cedric Price) معمار طرحی ارائه نموده است که آن را «خط اندیشه» می نامد. این یک دانشگاه کاملاً متحرک است و برای ۲۰هزار دانشجو در استافوردشایر (Staffordshire) شمالی طراحی شده است. او می گوید: «بنای این دانشگاه به جای آنکه دائمی باشد موقتی است. این دانشگاه از دیوارهای متحرک و متغیر استفاده می کند.» مثلاً کلاسها در داخل واگنهای قطار ساخته می شود، بطوری که می توان آنها را در محوطهٔ شش کیلومتری فضای دانشگاه جابجا کرد.

سیل طرحها از گنبدهای سبک گرفته تا سالن نمایشگاهها، اتاقکهای پلاستیکی بادی که برای محل نگهبانی و دفتر راهنمای ساختمان مورد استفاده قرار می گیرند و نیز صف بی پایان بناهای موقتی و قابل حمل از توی اتاق کار و روی میزهای طراحی مهندسان و معماران به خارج جریان دارد. ادارهٔ پارکهای شهر نیویورک تصمیم به ساختن دوازده زمین بازی قابل حمل گرفته است. اینها زمینهای بازی کوچکی هستند که در زمینهای خالی و بایر شهر نصب می شوند و زمانی که قرار شد در زمینها بازی را شد در زمینها بازی را جمع می کنند و آنها را به زمینهای خالی و بایر دیگری پیدا کردند، زمینهای بازی را گذشته زمین بازی در یک محله بنایی بود ثابت و همیشگی که فرزندان و حتی شاید نوههای افراد، هریک بنوبهٔ خود، کم و بیش به شکل معین از آن استفاده می کردند. اما زمینهای بازی فراصنعتی در یک جا ثابت نمی مانند. طرح آنها اساساً موقتی است.

قصر سرگرمی با ساخت مدولی

کاهش یافتن فاصلهٔ زمانی روابط انسان شیء، که در اثر از دیاد و تکثیر کالاهای دورانداخننی و ساختمانهای موقتی حاصل شده، با گسترش سریع مدولگرایی را (Modularism) (مدولاریسم) شدت بیشتری به خود گرفته است. مدولگرایی را می توان به مثابهٔ کوششی تعریف کرد که درصدد آن است تا به بهای کم ثبات کردن قسمتهای فرعی ساختمان یک چیز، به کل ساختمان همان چیز ثبات بیشتری بدهد.

مثلاً سدریک پرایس در طرح خویش به نام «خط اندیشه» پیشنهاد میکند که محل سکونت استادان و دانشجویان از دیوارهای متحرک فولادی پیشساخته درست شود که آنها را با جر ثقیل در داخل چارچوب بنای اصلی کار بگذارند. چارچوب ساختمانها تنها قسمتهای نسبتاً ثابت ساختمان بشمار می روند. مدولهای آپار تمانها را می توان در صورت لزوم به جای دیگر منتقل کرد؛ و بطور کلی آنها را می توان تماماً کنار گذاشت و انواع دیگری را جایگزینشان کرد.

در همین جا باید تأکید کنیم که تفاوت بین کالاهای جانشین پذیر و کالاهای قابل تحرک، از دیدگاه طول مدت روابط، تفاوت ناچیزی است. حتی زمانی که مدولها را به دور نمی افکنیم، بلکه فقط ترتیب آنها را برهم می زنیم، حاصل کار عبار تست از یک پیکربندی جدید و یک هستی جدید. مثل آنست که ساختمان در واقع به دور افکنده شود و یک ساختمان جدید احداث گردد، ولو اینکه برخی و یا همهٔ قطعات سازندهٔ ساختمان همان قطعات قبلی باشند.

حتی امروزه بسیاری از ساختمانهای به ظاهر ثابت بر اساس طرحهای مدولی (Modular) ساخته می شوند، بطوری که دیوارهای داخلی شان را می توان به دلخواه جابجا کرد و تغییر داد و فضاها و الگوهای جدیدی در داخل ساختمان فراهم آورد. در واقع دیوار متحرک را می توان نمادی از جامعهٔ ناپایدار دانست. این روزها کمتر پیش می آید که وارد ادارهٔ بزرگی شوید و گروهی کارگر را نبینید که سرگرم جابجا کردن میزها و دیگر وسایل به جهت ایجاد فضاهای جدید نباشند. در سوئد مدولاریسم به پیروزی جدیدی نائل شده است: در یک بنای آپارتمانی نمونه در شهر او پسالا (Uppsala) تمام دیوارها و قفسه قابل جابجا شدن هستند. ساکن چنین آپارتمانی کافی است یک پیچگوشتی بردارد و فضای مسکونی خود را بکلی عوض کند و عملاً آپارتمان جدیدی برای خود بسازد.

اما گاهگاه نوع مدولی با دورانداختنی پیوند مستقیم دارد. خودکارهای معمولی که در همه جا یافت می شود شاهد گویای این مطلب است. قلمهای ساخته شده از پَر عمری طولانی داشتند. چنانچه تصادفی پیش نمی آمد اینگونه قلمها مدتها دوام داشت و گاهگاه برای آنکه دوامش را بیشتر کنند آن را تیز (یا مرمت) می کردند. ولی خودنویس از نظر تکنولوژیکی پیشرفت مهمی بود زیرا به صاحب آن تحر ک می بخشید، خودنویس وسیلهٔ نوشتنی است که مخزن جوهر خود را به همراه دارد و

۷) برای توصیف «خط اندیشه» نگاه کنید به «Potteries Thinkbelt» اثر سدریک پرایس در New Society ۲ ژوئن ۱۹۶۸ صفحهٔ ۱۶.

دامنهٔ استفادهاش را افزایش میدهد. اختراع خودکار این پیشرفت را تثبیت کرد و توسعه داد. زیرا قلمی را به بازار عرضه کرد که مخزن جوهرش همراهش بود و در ضمن آنقدر ارزان بود که پس از تمام شدن جوهرش می شد آن را دور انداخت. براستی نخستین ترکیب قلم و جوهر یک بار مصرف پدیده آمده بود.

ولی ما هنوز بر گرایشهای روانی که از کمبود و بی چیزی حاصل می شود فائق نشده ایم. امروزه هنوز کسان بسیاری هستند که حتی از دور انداختن یک خودکار خالی گناه سوزانی در دل خود احساس می کنند. واکنش صنعت خودکارسازی در برابر این واقعیت روانی آن بود که خودکاری با در نظر گرفتن اصل مدولی ساختند. یعنی جلدی تولید کردند که صاحب خودکار آن را نگه می دارد و مغزی جوهردار آن را پس از خالی شدن به دور انداخته و یک مغزی دیگر به جایش می گذارد. با ساختن یک مغزی پرجوهر و قابل تعویض ساختمان اصلی خودکار به بهای بخش فرعی آن از عمر طولانی برخوردار می شود.

اما بخشهای فرعی از قسمتهای اصلی بسیار بیشتر است؛ و مصرف کننده خواه چیزها را تغییر دهد تا به قسمتهای اصلی تازهای دست پیدا کند و خواه آن را به دور افکند و جایگزین سازد، در هر دو صورت در زندگی خود جابجایی و گردش سریع اشیاء را تجربه خواهد کرد؛ معنی این سخن آن است که متوسط زمان رابطهاش با اشیاء بطور کلی کم میشود. حاصل کار عبار تست از سیّالیّت، تحرک و نایایداری جدید.

از شاخص ترین اقدامات و مثالها برای تجسم این اصول در معماری طرحی بود که توسط تهیه کنندهٔ تئاتر به نام جو آن لیتل و و (Joan Littlewood) انگلیسی با یاری فرانک نیوبی (Frank Newby) مهندس ساختمان، گوردون پاسک (Pask) مشاور سیستمها و سدریک پرایس معمار «خط اندیشه» ارائه گردید.

دوشیزه لیتلوود خواستار تئاتری بود که تنوع و تغییر پذیری در آن بسیار بالا باشد، بطوری که بتواند هر چیزی راه البته بهتر آنکه همزمان، نشان دهد، از یک نمایش معمولی گرفته تا گردهمایی سیاسی، و از اجرای رقص گرفته تا مسابقات کشتی. به گفتهٔ رینر بانهام (Reyner Banham) ناقد، او «منطقهای کاملاً محتمل» میخواست. نتیجهٔ کار نقشهٔ خیالانگیزی شد برای «قصر سرگرمی» که نام دیگری نیز دارد: «نخستین فضای متحرک و عظیم جهان» این نقشه فقط برای ساختن یک بنای چندمنظوره نیست، بلکه برای بنایی است بزرگ تر از بالابرهای هم قد آدم، ساختمان مجموعهای است از قطعههای مدولی که می توان آنها را در شکلهای تقریباً بی نهایت متنوع بر هم سوار کرد. برجهای کم و بیش «ثابت» و عمودی برای ارائهٔ بی نهایت متنوع بر هم سوار کرد. برجهای کم و بیش «ثابت» و عمودی برای ارائهٔ

انواع خدمات در نظر گرفته شده است. مثل توالتها و واحدهای کنترل الکترونیکی، که همه را به همراه مدولها توسط جراثقالها در جاهای معین می گذارند و آنها را در انواع پیکربندیهای دلخواه و موقتی با هم سوار می کنند. پس از اجرای برنامهٔ شبانه جراثقالها می آیند و قطعات سالنها و نمایشگاهها و رستورانها را از هم جدا می کنند و در انبار می گذارند.

رینر بانهام ساختمان را چنین توصیف می کند: «... قصر سرگرمی یکی از تأسیسات شهری است که در مدت ده سال مورد استفاده قرار خواهد گرفت... هر روز این ماشین فو توریست عظیم و جدید قطعات خود را به حرکت درمی آورد و آنها را بهم می زند مثل دیوارها و کفها، سکوها و راهروها، پلههای گردان، صندلیها و سقفها، صحنهها و پردههای سینما، سیستمهای نور و صدا. گاه فقط قسمت کوچکی را دیوار می کشند و مردم می توانند از راهروها و پلهها سرک بکشند و دکمههایی را فشار دهند و مناظر دلخواه را بوجود آورند.

«هنگامی که این طرح تحقق یابد (که طبق بر آورد بزودی تحقق می یابد) بی ثباتی نیروی بیشتری پیدا خواهد کرد: هیچ فضای دائمی و با ثباتی در داخل و هیچ نمای خارجی از آن بر زمینهٔ آسمان برای نسلهای آینده برجای نمی ماند... از قصر سرگرمی تنها چیزهای با ثبات پایه هایی است که این بنای ناپایدار روی آنها قرار می گیرد.»

طرفداران معماری به اصطلاح «سوار کن و ببند» طرحهایی برای شهرهای کامل فراهم کردهاند که بر اساس «معماری ناپایدار» استوار است. اینان با گسترش مفاهیمی که اساس «قصر سرگرمی» را تشکیل میداد، پیشنهاد می کنند که ساختمانهایی با انواع گوناگون مدلها و طول عبرهای متفاوت ساخته شود. مثلاً هستهٔ اصلی یک «ساختمان» را می شود برای بیست و پنج سال طراحی کرد و اتاقهایی را که در آن کار می گذارند برای سه سال. اینان با رها کردن توسن خیال، طرحهایی برای آسمانخراشهای متحرک ارائه کردهاند که نه بر پایههای ثابت و پابرجا بلکه بر ماشینها و وسایل متحرک دیگر قرار می گیرند. در نهایت مجموعه شهرهایی خواهیم داشت که از قید ثبات و بی تحرکی آزاد می شوند، بر روی تشکهایی پر از هوا ساخته خواهند شد، نیروی برقشان را انرژی اتم تأمین می کند و حتی از نیویورک امروزی، شکل داخلی شان را سریع تر تغییر می دهند.

۸) در مورد توسعهٔ اینگونه معماری نگاه کنید به Design Quarterly 63، میناپولیس: Walker Art Center، نوشتهٔ رینر بانهام.

خواه این طرحها و خیالات دقیقاً به اجرا در آید و خواه تحقق نیابد، واقعیت این است که جامعه در این مسیر گام برمی دارد. توسعهٔ فرهنگ دورافکنی، ایجاد ساختمانهای هردم موقتی تر و آهنگ گسترش مدولاریسم سریع تر می شود، و همهٔ اینها به یک نتیجهٔ روانی منجر می شود و آن زودگذر و موقتی شدن پیوندهای انسان است با اشیاء پیرامونش.

#### انقلاب در اجاره

پدیدهٔ دیگری که ارتباط بین انسان شیء را بشدت دگرگون می کند انقلاب در اجاره است. توسعهٔ اجاره داری، که ویژگی جوامعی است که بسرعت به طرف فراصنعتی شدن گام برمی دارند با تمام گرایشهایی که در بالا برشمردیم پیوند نزدیک دارد. پیوند میان اتو مبیلهای هر تز<sup>۱</sup>، پوشکهای قابل تعویض و «قصر سرگرمی» جان لیتل و و د ممکن است در نگاه اول چندان روشن نباشد، ولی با نظری ژرف تر شباهتهای درونی محکمی در این میان آشکار می شود، زیرا اجاره داری نیز تشدید کنندهٔ پدیدهٔ ناپایداری است. ۱۰

در دوران رگود که میلیونها نفر بیکار و بیخانه بودند، آرزوی داشتن خانهٔ شخصی یکی از نیرومندترین انگیزههای اقتصادی در جوامع سرمایهداری بشمار میرفت. امروز نیز در ایالات متحد آرزوی داشتن خانهٔ شخصی همچنان شدید است، اما از جنگ جهانی دوم به بعد درصد خانههای جدید آپار تمانی که به منظور اجاره دادن ساخته میشوند رو به از دیاد نهاده است. تا سال ۱۹۵۵ ساختن آپار تمانهای اجارهای فقط ۸ درصد خانهسازی را تشکیل میداد. تا سال ۱۹۶۱ این رقم به ۲۲ درصد رسید. در سال ۱۹۶۹ برای نخستینبار در ایالات متحد امریکا تعداد پروانهٔ اجازهٔ آپار تمانسازی از پروانهٔ احداث خانههای شخصی بیشتر شد. زندگی کردن در آپار تمان به دلایل گوناگون متداول شده است. این مسأله بویژه در بین جوانان آپار تمان به دلایل گوناگون متداول شده است. این مسأله بویژه در بین جوانان شایع است که به گفتهٔ برنهام کلی (Burnham Kelly) پروفسور مؤسسهٔ تکنولوژی ماساچوست" (دانشگاه ام آی تی) میخواهند «کمترین در گیری با خانه» را داشته

۹) شرکت هرتز (Hertz) بیش از ۵۰ هزار اتومبیل در ۱۰۰۰ جایگاه در ایالات متحد امریکا دارد. این شرکت در سال ۱۹۲۹ تعداد ۲۵ هزار اتومبیل در ۱۲۰۰ جایگاه، در بیش از ۱۰۰ کشور در اختیار داشت. – م.

۱۰) برای اطلاعات مربوط به فعالیت اجاره نگاه کنید به Reader's Digest ژوئیهٔ ۱۹۹۳ مفحهٔ ۱۱۲.

<sup>11)</sup> Massachusetts Institute of Technology

باشند.

کمترین در گیری نیز درست مثل مزایا و فوایدی است که استفاده کنندهٔ کالاهای دو رانداختنی از پول خود می برد. ساختمانهای موقتی و قطعات مدولی به این امر کمک می کنند. تعهدات به آپارتمان اساساً از تعهدات مالک یک خانهٔ شخصی کمتر و مختصر تر است. به این ترتیب گرایش به سمت محل مسکونی اجارهای تأکیدی است بر گرایش به هرچه مختصر کردن روابط خود با محیط مادی. ۱۲

اما جالب تر از اینها این است که در سالهای اخیر فعالیت اجارهای در بخشهایی توسعه یافته که در گذشته تقریباً برای ما ناشناخته بوده است. دیوید ریسمن (David Riesman) مینویسد: «مردم به اتو مبیل خود علاقه دارند و از حرف زدن در بارهٔ آن لذت مىبرند اين كاملاً از مصاحبه هايشان پيداست اما علاقة آنان به يك اتو مبيل بخصوص بندرت حالتي طولاني پيدا ميكند.» علتش اين واقعيت است كه يك امریکایی متوسط صاحب اتومبیل، فقط برای مدت سه سال و نیم اتومبیل خود را نگه می دارد. بسیاری از خانواده های مرفه تر اتومبیل خود را هر سال و یا هردو سال یکبار عوض میکنند. این موضوع باعث شده است که در امریکا سالانه بیست میلیارد دلار روی اتومبیلهای دست دوم معامله شود. صنعت اتومبیل بود که به نابودی این مفهوم سنتی که هر خرید عمده لزوماً باید پایدار و ثابت باشد، شتاب بخشید. تغییر مدل سالانهٔ اتومبیلها، تبلیغات وسیعی که برای فروش اتومبیل انجام می شود، و رغبت صنایع اتو مبیل سازی برای تعویض اتو مبیل کهنه، همگی باعث شده که خرید اتومبیل جدید (یا اتومبیل جدید کار کرده) در زندگی مردمان متوسط امریکا به صورت واقعهای مکرر در آید. این امر باعث شده است که فاصلهٔ میان خریدهای اتومبیل کو تاه تر شود و بدین وسیله فاصلهٔ زمانی رابطهٔ بین مالک و هر اتومبيل نيز كوتاهتر شود.

ولی در سالهای اخیر نیروی جدید و شگفت آوری به میدان آمده است که بسیاری از الگوهای کاملاً جاافتادهٔ صنعت اتومبیل را برهم میزند. این نیروی تازه کار اجارهٔ اتومبیل است. امروز در ایالات متحد امریکا میلیونها اتومبیل سوار گاهگاه برای

۱۲) باید توجه داشت که میلیونها امریکایی صاحب خانه که با پرداخت حدود ده درصد از قیمت خانه به عنوان پیشپرداخت خانهای خریدهاند، نقش گماشتهٔ بانکها و سایر مؤسسات اعطاء وام را پیدا کردهاند. برای این خانواده ها پرداخت چک ماهانه به بانکها تفاوتی با پرداخت اجاره بها به صاحبخانه ندارد. مالکیت آنان حالتی استعاری دارد و چون در رابطه با مالکیت خود از پایهٔ مالی مستحکمی برخوردار نیستند، از آن نوع تعهد و بستگی شدید روانی یک مالک به ملک خود نیز بی بهرهاند.

چند ساعت تا چند ماه اتومبیلی اجاره می کنند. بسیاری از ساکنان شهرهای بزرگ، مخصوصاً در نیویورک که پارک کردن ماشین به کابوس بدل شده، از داشتن اتومبیل اجتناب می کنند و ترجیح می دهند برای مسافرتهای آخر هفته و حتی حرکت در داخل شهر، که رفتن با وسایط نقلیهٔ عمومی باعث ناراحتی می شود اتومبیل اجاره کنند. امروز اتومبیل را می توان در امریکا با کمترین تشریفات اداری در هر فرودگاه یا ایستگاه قطار و یا هر هتلی اجاره کرد.

امریکاییان روش اجارهٔ اتومبیل را با خود به کشورهای دیگر نیز بردهاند. تقریبا نیممیلیون نفر از مسافران امریکایی در خارج اتومبیل اجاره می کنند. انتظار می رود که این رقم در سال ۱۹۷۵ تقریباً به یک میلیون نفر برسد. شرکتهای اجارهای بزرگ امریکایی که اکنون حدوداً در پنجاه کشور در سراسر جهان فعالیت می کنند، کم کم وارد رقابتهای خارجی می شوند. همزمان با این، اتومبیل سواران اروپایی نیز از امریکاییان تقلیدمی کنند. کاریکاتوری در مجلهٔ «پاری ماچ» موجودی را نشان می دهد که از کرات دیگر به زمین آمده، در کنار بشقاب پرندهاش ایستاده و از یک ژاندارم می پرسد کجا می تواند اتومبیل اجاره کند. این فکر بیش از پیش شایع می شود. همزمان و بموازات پیدایش اجارهٔ اتومبیل، مغازههای نوع جدیدی نیز در امریکا پیدا شدهاند که چیزی نمی فروشند بلکه همه چیز را اجاره می دهند. اکنون در امریکا حدود ۹ هزار از این فروشگاهها موجود است و حجم مبادلهٔ سالانهٔ آنها به یک میلیارد دلار می رسد و آهنگ رشد سالانه شان ۱۰ تا ۲۰ درصد است. پنج سال پیش تعداد این فروشگاهها به نصف این رقم نمی رسید. امروز کمتر کالایی یافت می شود که نتوان آن را اجاره کرد، از نردبان و ماشین چمن زنی گرفته تا پالتوهای پوست خز و تابلوهای اصلی روئو ۳۰.

در لوس آنجلس مؤسسات اجاره به سازندگان محلهای مسکونی که میخواهند برای خانههای نمونه موقتاً محوطهسازی کنند، گیاه و درخت اجاره می دهند. روی بدنهٔ کامیونی در سانفرانسیسکو اعلانی بود با این نوشته: «گل و گیاه خانه را زیبا می کند. گیاهان زنده اجاره کنید.» در فیلادلفیا پیراهن نیز می توان اجاره کرد. امریکاییان اکنون می توانند در همه جای کشرر هر چیزی را اجاره کنند، مثل لباس شب، چوب زیربغل، جواهر، دستگاه تلویزیون، وسایل پیکنیک، وسایل تهویه، صندلی چر خدار، ملافه، وسایل اسکی، ضبط صوت، لاوکهای شامپانی و ظروف نقره. باشگاهی در وست کوست (ساحل غربی) که مخصوص مردهاست یک

اسکلت را برای انجام تظاهرات اجاره کرد. و در روزنامهٔ والاستریت اعلانی بود به این مضمون: «اجارهٔ یک گاو.»

چندی پیش مجلهٔ سوئدی زنان به نام اسونسک دامتیدنینگ (Svensk چندی پیش مجلهٔ سوئدی زنان به نام اسونسک دامتیدنینگ (Damtidning پنج مقالهٔ مسلسل دربارهٔ جهان در سال ۱۹۸۵ منتشر کرد. در این مقاله ها سوای مطالب دیگر پیشبینی شده بود که در آن زمان ما در تختخوابهایی خواهیم خفت که مثل ماشین هستند، با دگمههایی برای آماده کردن صبحانه و کتاب خواندن. در آن موقع این تختخوابها را می توان مثل میز و تابلو نقاشی و ماشین لباسشویی اجاره کرد.

امریکاییان ناشکیبا منتظر فرارسیدن سال ۱۹۸۵ نمیمانند از مهم ترین عوامل توسعهٔ فعالیت اجاره همانا اجارهٔ وسایل خانگی است. برخی از تولیدکنندگان و بسیاری از شرکتهای اجاره تمام آپارتمانهای کوچک را با دریافت مبلغ ناچیز بیست تا پنجاه دلار برای هر ماه مبله میکنند، از پرده و فرش گرفته تا زیرسیگاری. یکی از مهمانداران هواپیما می گوید: «صبح زود وارد یک شهر می شوی و عصر در اتاقی روی یک تشک ننویی خوابیدهای» یک کانادایی که به نیویورک منتقل شده بود می گوید: «همه چیز نو است، همه چیز شاد و رنگین است و من ناچار نیستم بود می گوید: «همه چیز نو است، همه چیز شاد و رنگین است و من ناچار نیستم وقتی منتقل می شوم همهٔ اثاثم را از آن طرف دنیا به این طرف منتقل کنم.»

ویلیام جیمز ۱۳ زمانی نوشت: «زندگیهای مبتنی بر داشتن، از زندگیهای مبتنی بر انجام دادن و یا بودن، آزادی کمتری دارند.» گسترش فعالیت اجاره دور شدن از زندگیهای مبتنی بر داشتن را در پی دارد و خود باز تاب افزایش یافتن زندگیهایی است که بر انجام دادن و بودن استوار است. چنانچه مردمان آینده بخواهند از مردمان گذشته تندتر زندگی کنند، باید بسیار بیشتر از آنها حالت انعطاف و نرمش پذیر داشته باشند. آنان مثل دوندگان خستهای هستند که وقتی بار سنگینی هم بر دوششان گذاشته باشیم با یک پشت پا نقش زمین می شوند. آنان خواستار بهرهمندی از تمام مزایای وفور و آخرین دستاوردهای تکنولوژی هستند، بی آنکه بخواهند مسئولیتی را بپذیرند که تاکنون انباشتن مال و منال به همراه داشته است. بخواهند مسئولیتی را بپذیرند که تاکنون انباشتن مال و منال به همراه داشته است. بو بخوبی می دانند که برای ادامهٔ حیات در میان بلاتکلیفیها و عدم قطعیتهای تغییر سریع، بهتر آن است که سبک و فار غالبال سفر کنند.

گسترش اجاره صرفنظر از هر نوع آثار و عواقب گسترده تر دیگر، فاصلهٔ زمانی روابط بین انسان و اشیاء مورد استفادهٔ او را کو تاه تر می کند. این مسأله با

۱٤) ويليام جيمز (William James) ۱۹۱۰-۱۸٤۲ فيلسوف و روانشناس امريكايي.-م.

طرح یک سؤال ساده مشخص می شود: یک مرد امریکایی متوسط در طول زندگی اش چه تعداد اتومبیل اجاره می کند، قرض می گیرد و یا می خرد؟ این رقم برای کسانی که مالک اتومبیل بوده اند بین ۲۰ تا ۵۰ است. برای اجاره بگیران فعال اتومبیل این رقم تا ۲۰۰ و یا بیشتر هم می رسد. در حالی که متوسط رابطهٔ خریدار با یک اتومبیل ممکن است به چند ماه یا چند سال بکشد، متوسط رابطهٔ اجاره کننده با هر اتومبیلی بی نهایت کو تاه است.

رتأثیر مستقیم سیستم اجاره این است که افراد بسیار کثیری پیدرپی با یک شیء خاص رابطه برقرار میکنند و همین امر بطور متوسط فاصلهٔ زمانی چنین روابطی را کاهش میدهد. اگر ما این اصل را به محصولات کثیر دیگری تسری دهیم، در آن صورت روشن می شود که افزایش یافتن سیستم اجاره خود همدوش و تقویت کنندهٔ اشیاء دورانداختنی و ساختمانهای موقت و مدولاریسم است. ا

۱۵) نظام استیجاری آثار و عواقب بسیار و نامشهودی دارد. تمایل مستمر به اجاره می تواند تعادل قوا را در بین تولید کننده و مصرف کننده در بسیاری از صنایع بشدت برهم بزند. افزایش وسیم سازمانهای استیجاری در مقیاس ملی و حتی در مقیاس بین المللی نیروی تازهای را در بین تولید کننده و مصرف کننده نهایی قرار می دهد. برای مثال شرکتهای هر تز و آویس که با اتومبیلهای بسیار زیادی سر و کار دارند و خریدهایشان در مقیاس کلان انجام می شود می توانند از نظر قیمت و طرح و خدمات از امتیازاتی برخوردار شوند که هیچ خریدار اتومبیلی به تنهایی هر گز نمی تواند امید بهرهمندی از آنها را در سر بپروراند. در مورد هر صنعتی همین مطلب صدق می کند. به این ترتیب سازمانهای استیجاری با متمر کز کردن قدرت خرید، به معنای دقیق کلمه در مفهوم گالبرایتی کی نیروی برابر و خنثی کننده بوجود می آورند. تولید کنندگان امریکا این واقعیت را نادیده نگرفته اند و لااقل یکی از آنها بعنی کمپانی فورد این امکان امریکا این واقعیت را نادیده نگرفته اند و لااقل یکی از آنها بعنی کمپانی فورد این امکان را بررسی می کند که خود مستقیماً به فعالیت استیجاری بپردازد.

حتی اگر تولیدکنندگان خود به فعالیتهای استیجاری رو کنند، این کار آنان را وامی دارد تا سازمان و یا دیدگاه خود را یکسره دگرگون کنند، در جایی که تولیدکنندهٔ معمولی پس از فروش محصول دیگر نگران آن نیست که بر سر محصولش چه می آید، کسانی که وسایل و تجهیزات را اجاره می دهند مجبور به ارائهٔ خدمات هستند، این امر آنان را شدیدا وادار می کند که کیفیت محصول خویش را بالا ببرند، همچنین ممکن است نیجاب کند که از مدیریت گرفته تا سطح طراحی تغییرات اساسی صورت گیرد،

چندی پیش با سر مهندس یکی از بزرگ ترین شرکتها در ایالات متحد امریکا، مثل بعضی از تولید کنندگان کامپیوتر، که و سایل و تجهیزات خود را مستقیماً به استفاده کننده اجاره می دهد، مصاحبه می کردم، پرسیدم که آیا این موضوع در کادر مهندسی او تغییراتی را باعث شده است یا نه. پاسخ وی تفاوت تولید محصول برای فروش و تولید

نیازهای موقت

اکنون مسألهٔ حائز اهمیت آن است که لحظه ای به مفهوم کهنگی و از رواج افتادن محصولات نظر کنیم. صاحبان صنایع از بیم و هراس از رواج افتادن محصولاتشان به نو آوری رو می کنند و همین بیم و هراس مصرف کننده را وامی دارد تا به طرف محصولات اجارهای و دورانداختنی و موقتی تمایل پیدا کند. مفهوم از رواج افتادگی برای کسانی که با آرمانهای ثبات و پایداری تربیت شده اند

برای اجاره را به نحو بارزی نشان داد: «اولین کاری که باید به آن دست بزنی آن است که طرز تلقی و دیدگاه افرادی را که استخدام کردهای تغییر بدهی... بسیاری از مهندسانی که از صنایع دیگر استخدام کردهایم، وقتی با تجدید طراحی بعضی از قسمتها دو سنت برای ما صرفه جویی می کنند خیلی خوشحال می شوند. باید برایشان توضیع بدهیم که زدن و کم کردن از یک قسمت، ممکن است باعث شود که از ما خدمات بخواهند و ارائهٔ هر بار خدمت ۲۰ تا ۳۰ دلار هزینه دارد... وقتی که آنان را طور دیگری تعلیم دادهاند، آموزش دادنشان برای تولید محصولاتی با کیفیت بالا و اطمینان بخش کار دشواری است، خلاصهٔ مطلب این است که ما دردسرهای خود را به بیرون نمی فرستیم، دردسرهای ما ممکن است از در بیرون بروند، اما تا زمانی که ما مسئول دادن خدمت هستیم، همچنان به صورت دردسرهای ما باقی می مانند.»

اقتصاد استیجاری می تواند کیفیت محصولات را بالا ببرد و مصرف کنندگان را از شر خدمات و تعمیر نجات دهد.

اما آثار و عواقب نظام استیجاری فراتر از اینهاست. زیرا باعث می شود آهنگ تغییر تکنولوژیکی که قبلاً سرعت گرفته است پرشتاب تر شود، شرکتی که محصولی را می دهد، آن می فروشد دیگر هیچوقت با آن کاری ندارد. شرکتی که محصولی را اجاره می دهد، آن را دوباره پس می گیرد روابط استیجاری روابط کوتاه مدتی هستند، بدین معنا که اگر مدل پیشرفته تری از نظر تکنولوژیکی وارد بازار بشود، کسی که محصول را اجاره کرده می تواند بسادگی مدل قدیمی را پس بدهد و مدل جدید را اختیار کند و این کار در ذهن بعضی از تولید کنندگان این شبح را ایجاد می کند که هزاران هزار از محصولات را یکباره در یافت می کنند، و همین منظرهٔ موحش آنان را وامی دارد تا درصد قابل توجهی از در آمد خود را، در تلاش بی وقفه و پرشور برای عقب نیفتادن از رقبا، به مصرف تحقیق و توسعه بر سانند.

نظام استیجاری در ساختار مالی هر اقتصادی تأثیرات عمیقی برجای میگذارد که هنوز چنانکه باید مورد توجه قرار نگرفته است. در وهلهٔ اول جامعهای بری از مالکیت را در ذهن بوجود می آورد. حالا این تصویر چه واقعی باشد و چه واقعی نباشد، نظام استیجاری جریان سرمایه را در جامعه دگرگون می کند و سیل سرمایهها در این بخش بکار می افتد.

ناراحت کننده است، و هنگامی که این اندیشه در برنامهریزی اقتصادی گنجانده شود موجب ناراحتی و آشفتگی بسیار خواهد شد. از رواجافتادگی عمدی و برنامهریزی شدهٔ محصولات در سالهای اخیر آنچنان آماج نقدهای اجتماعی قرار گرفته که ممکن است خوانندهٔ عجول و غیرمحتاط گمان کند علت اولیه و حتی علت اصلی گرایش به کو تاه تر شدن فاصلهٔ زمانی رابطهها، همین نکته باشد.

شک نیست که برخی از صاحبان صنایع عمداً عمر مفید محصولات خود را کو تاه می کنند تا فروش مجدد آنها را تضمین کنند. در این مسأله نیز هیچ شکی نیست که بسیاری از تغییر مدلهایی که مصرف کنندهٔ امریکایی (و دیگر مصرف کنندگان) بطور روزافزون به آنها خو می گیرند از لحاظ تکنولوژیکی اصولی و قابل توجیه نیست. امروزه اتومبیلهایی که در دیترویت (Detroit) تولید می شوند با در نظر گرفتن مصرف بنزین و مسافتی که طی می کنند، در مقایسه با اتومبیلهای ده سال پیش بهیچوجه بهتر نشدهاند، و شرکتهای نفتی با همهٔ ادعایشان دائر بر ترکیبات جدید بنزین، هنوز سوختی به اتومبیل ارائه می دهند که بیشتر در خور لاک پشت است تا حرکت ببر، وانگهی این نیز مسلم است که مؤسسات تبلیغاتی خیابان مدیسون معمولاً دربارهٔ اهمیت ویژگیهای جدید محصولات سخنان غلو آمیز می زنند و مصرف کنندگان را تشویق می کنند تا کالاهای نیمه فرسوده شان را به دور افکنند و جا را برای کالاهای جدید باز کنند.

پس در این تردید نیست که مصرفکننده گاهبهگاه در دامی گرفتار می شود که با دقت برایش گستردهاند. از یک طرف کالای کهنهای دارد که تولیدکننده عمداً عمرش را کوتاه کرده است، و از طرف دیگر ظهور همزمان مدل جدیدتر و بهتر همان کالا که تبلیغاتچیها آن را چون آخرین پیروزی و دستاورد پیشرفت تکنولوژی به او حقنه میکنند.

با اینهمه هیچیک از این دلایل بخودی خود علت پیدایش آهنگ حیرتانگیز جابجایی و گردش کالاها در زندگی ما نیست. کهنگی و از رواج افتادگی سریع جزء لاینفک کل این فرایند پرشتاب محسوب می شود؛ فرایندی که نه تنها عمر شمعهای اتومبیل، بلکه تمام جوامع را در بر می گیرد. این فرایند تاریخی را که به پیشرفت علم و سرعت گرفتن دانش اندوزی بستگی تام دارد، به زحمت می توان به نقشههای شیطانی چند دلال و مال اندوز معاصر منتسب دانست.

( پیداست که کهنگی، هم با نقشه و برنامه ریزی صورت می گیرد و هم بدون نقشه و برنامه ریزی صورت می گیرد و هم بدون نقشه و برنامه ریزی، کهنگی و از رواج افتادن اشیاء در سه حالت پیش می آید. نخست، و ترنامه ریزی، که یک کالا طوری خراب شود که دیگر نتواند کار کردهای خودش را انجام

بدهد. مثل سوختن یاتاقان، پاره پاره شدن پارچه و زنگ زدن لولهها. با فرض اینکه همین کارکردها همچنان مورد نیاز مصرف کننده است، نبودن کالایی که بتواند چنین کارکردهایی را انجام بدهد به معنای نیاز به جایگزین کردن آن کالاست. این حالت ناشی از عدم کارکرد یک کالاست.

آدر حالت دوم، کهنگی و از رواج افتادگی وقتی پیش می آید که کالای جدیدی وارد صحنه شود و آن کار کردها را بهتر از کالای قبلی انجام بدهد. مثلاً آنتی بیو تیکهای جدید عفونت را بهتر از گذشته درمان می کنند. کامپیو ترهای جدید نسبت به مدلهای قدیمی سالهای اولیهٔ دههٔ شصت بسیار تندتر و ارزان ترند. این کهنگی در اثر پیشرفتهای قطعی تکنولوژی پدید می آید.

و در حالت سوم، کهنگی و از رواج افتادگی زمانی پیش می آید که نیازهای مصرف کننده تغییر می بابد، و کار کردهایی که کالا باید انجام بدهد تغییر یافته اند توضیح این نیازها چندان که ناقدین کهنگی عمدی گاهگاه خیال می کنند، ساده نیست. ارزش یک شیء، خواه اتو مبیل باشد و خواه یک درباز کن، با پارامترهای گوناگون مورد ارزیابی و سنجش قرار می گیرد. مثلاً اتو مبیل چیزی است فراتر از یک وسیلهٔ نقلیه. اتو مبیل نشاندهندهٔ شخصیت صاحب آن و نماد پایگاه اجتماعی او است؛ همچنین منشاء لذتهایی است که با سرعت ار تباط دارد، و همینطور انواع مختلف لذتهای بساوایی و شنوایی و بینایی و غیره. با در نظر گرفتن ارزش گذاریهای مصرف کننده، ممکن است رضایت خاطری که از اینگونه امور نصیبش می شود بمراتب از رضایت خاطر ناشی از کم مصرفی و یا قدرت دور موتور بیشتر باشد.

(استنباط سنتی ما مبنی بر اینکه هر شیء فقط دارای یک کارکرد کاملاً تعریف شده است، با همهٔ آن چیزهایی که اکنون از روانشناسی و نقش ارزشها در تصمیم گیریها میدانیم و همچنین با عقل سلیم مباینت دارد. به همین دلیل تمام کالاها کارکردهای متنوعی دارند.

این مطلب چندی پیش برای من بروشنی ثابت شد. در یک مغازهٔ لوازمالتحریرفروشی کوچک، پسر کوچکی را دیدم که میخواست شش عدد مدادپاککن خریداری کند. من از اینکه او آنهمه مدادپاککن میخرید دچار حیرت شده بودم. یکی از مدادپاککنها را به قصد بررسی آنها از نزدیک برداشتم و از پسر پرسیدم:

- آیا اینها خوب پاک می کنند؟ او گفت: - نمی دانم، ولی بوی خوبی می دهند.

و براستی خوشبو بودند. تولیدکنندهٔ ژاپنی برای آنکه بوی ناخوشایند شیمیایی را از بین ببرد آنها را سخت معطر کرده بود. خلاصهٔ کلام آنکه نیاز به کالاها نسبت به هر زمان تفاوت میکند.

در جوامع فقیر و تنگدست نیازها کم و بیش همگانی و برای همه یکسان است، زیرا فقط به حوایج ضروری مربوط می شود. اما وقتی رونق و وفور پدید آید نیازهای بشری از حد ضرورت برای بقا فراتر می روند و جنبهٔ شخصی به خود می گیرند. وانگهی، هنگامی که جامعهای گرفتار تغییرات پیچیده و سریع بشود، نیازهای فرد که از کنش متقابل با محیط پیرامون وی ناشی می شوند نیز نسبتاً با سرعت بسیار دستخوش تغییر می شوند. تغییر جامعه هرچه سریع تر باشد، نیازها نیز موقتی تر و ناپایدار تر می شوند. انسان در جامعهٔ جدید که رونق و وفور همه جا را فراگرفته باشد می تواند بسیاری از نیازهای کو تاهمدت خویش را بر آور د.

غالب اوقات چنین پیش می آید که مصرف کننده بدون آنکه حتی از نیازهای خود آگاهی دقیقی داشته باشد به گونهای مبهم احساس می کند که خواهان تغییر است. تبلیغات این احساس مبهم را تقویت و از آن بهرهبرداری می کند، اما دشوار بتوان گفت که این احساس را منحصراً تبلیغات در شخص پدید می آورد. پس تمایل به کوتاه تر شدن مدت زمان رابطهٔ انسان با اشیاء بیشتر ناشی از ساختار اجتماعی است و نه تأثیر جار و جنجالی که مؤسسات تبلیغاتی خیابان مدیسون بر سر کهنگی عمدی و برنامه ریزی شده به راه انداخته اند.

تغییر سریع نیازهای مصرف کننده در شتابی بازتاب پیدا می کند که خریداران دیگر تمایلی به کالاها و مارکهای مشخص از خود نشان نمی دهند. چنانچه گفتهٔ آقای دونالد ف. ترنر (Donald F. Turner) معاون و زارت دادگستری و از منتقدان برجستهٔ فعالیتهای تبلیغاتی درست باشد، یکی از اولین اهداف تبلیغات ایجاد «ترجیحات ماندگار» در مردم است. اگر چنین باشد پس در این زمینه توفیقی به دست نیامده است، زیرا دل کندن از یک مارک و دل بستن به مارک دیگر آنقدر زیاد و عادی است که به قول یکی از نشریات صنایع غذایی، به صورت «یکی از دردسرهای عمدهٔ تبلیغات در سطح کشور» در آمده است.

بسیاری از مارکها برای همیشه از میان میروند. مارکهایی هم که به حیات خود

١٦) نگاه کنيد به [٦٧]، صفحهٔ ٤١.

ادامه می دهند در معرض نوسانات پیوسته قرار می گیرند. ۱۲ به گفتهٔ هنری شاختر (Henry M. Schachtre): «تقریباً در بین هیچیک از کالاهای مصرفی عمده مارکی را نمی توان سراغ کرد که ده سال پیش نیز موقعیت برتر امروز را داشته باشد.» در بین ده نوع سیگار معروف در امریکا فقط مارک پال مال (Pall Mall) توانسته است در سال ۱۹۶۶ همان موقعیت سال ۱۹۵۶ را در بازار داشته باشد. فروش سیگار کملز (Camels) در بازار از ۱۸ درصد به ۹ درصد تنزل یافت و مارک لاکی استرایک لاکی استرایک لادی استرایک لادی اینها، از ۱۲ به ۶ درصد کاهش پذیرفت. سایر مارکها افزایش یافت. افزایش یافت. از زمان این بررسی تاکنون نوسانات بیشتری صورت گرفته است.

گرچه این تغییرات ممکن است از دیدگاه کلینگر تاریخدانان اهمیت چندانی نداشته باشد، ولی گرایشها و عدم گرایشهای همیشگی به کالاها، که از تبلیغات تأثیر می گیرند ولی تحت نظارت مطلق آنها قرار ندارند، پویایی خیره کنندهای را وارد زندگی روزمره و کوتاهمدت فرد می کنند. همچنین احساس سرعت و آشفتگی و موقتی بودن و ناپایداری را در جامعه بیشتر و بیشتر می کنند. ۱۸

## دستگاه مدسازی

ارجحیتهایی که بسرعت جایشان عوض می شود و از تغییر تکنولوژیکی بسیار سریع ناشی می شوند و با همین تغییرات رابطه و کنش متقابل دارند نه تنها باعث تغییرات مکرر شهرت و رواج کالاها و مارکهای مختلف خواهد شد، بلکه عمر محصولات را نیز کو تاه می کند. جان دیبولد (John Dicbold) کارشناس اتوماسیون همواره این نکته را به صاحبان صنایع متذکر می شود که بدانند دوران رواج کالاها کو تاهمدت است. شربت سینهٔ برادران اسمیت، جوش شیرین کالومت (Calumet) و صابون ایووری (Ivory) به سبب رواج و سلطهٔ طولانی شان به صورت بنیادها و نهادهای بازار امریکایی در آمدهاند. جان دیبولد می گوید که در سالهای آینده کالاهای انگشت شماری از چنین موقعیت و عمر طولانی برخور دار خواهند شد. اس مصرف کننده ای بازاری می رود تا

۱۷) در مورد تغییر مارکها نگاه کنید به [۲۷]، صفحهٔ ۵۴.

۱۸) جابجایی و گردش مارکها از «تبلیغات، رقابت، و قوانین ضدتراست» از هنری شاختر در ۲۸ مارکها از «تبلیغات، مارکها از «تبلیغات، رقابت، و قوانین ضدتر در ۲۸ مارکها از «تبلیغات، رقابت از هنری از مارکها از «تبلیغات» و قوانین ضدتر در ۲۸ مارکها از «تبلیغات» و قوانین ضدتراست» از هنری از مارکها از «تبلیغات» و قوانین ضدتراست» از هنری از مارکها از «تبلیغات» و قوانین ضدتراست» از هنری از مارکها از «تبلیغات» و قوانین ضدتراست» از هنری از مارکها از «تبلیغات» و قوانین ضدتراست» از هنری از مارکها از «تبلیغات» و قوانین ضدتراست» از هنری از مارکها از «تبلیغات» و قوانین ضدتراست» از هنری از مارکها از «تبلیغات» و قوانین ضدتراست» از هنری از مارکها از «تبلیغات» و قوانین ضدتراست» از هنری از مارکها از «تبلیغات» و قوانین ضدتراست» از مارکها از «تبلیغات» و قوانین ضدتراست» از مارکها از «تبلیغات» و قوانین ضدتراست و قوانین مارکها از «تبلیغات» و قوانین ضدتراست و قوانین مارکها از «تبلیغات» و قوانین مارکها از مار

۱۹) نگاه کنید به [۵۷]، صفحات ۱۹–۲۰.

کالایی را بخرد و میبیند که از آن کالا یا مارک هیچ اثری نیست. در سال ۱۹۶۴ حدود ۲۰۰۰ نوع کالای جدید وارد سو پرمار کتهای امریکا شد. ۵۵ درصد کالاهایی که اکنون در بازار فروخته می شوند، ده سال پیش اصلاً وجود نداشته اند، و از کالاهایی که در آن موقع عرضه می شدند، ۲۲ درصد شان دیگر به چشم نمی خورند. هر سال این جریان با شدت بیشتری تکرار می شود. به این ترتیب ما در سال ۱۹۶۸ شاهد ۱۹۶۰ کالای بسته بندی شدهٔ جدید فقط در زمینهٔ اقلام مصرفی بودیم و از هر پنج کالا فقط یک کالا به هدف و حد فروش خود رسید. جریان فرسایش در سکوت و بی می صدا ولی بسرعت، کالاهای کهنه را نابود می کند و محصولات جدید چون امواج از پی هم فرامی رسند.

رابرت تئوبالد (Robert Theobald) اقتصاددان می نویسد: «محصولاتی که در گذشته به مدت بیست و پنج سال فروش داشتند، اکنون بیشتر از پنج سال رواج پیدا نمی کنند. در قسمتهایی از رشتههای ظریف داروسازی و الکترونیک این رقم گاهی به شش ماه می رسد.» ای پرشتاب شدن آهنگ تغییر، شرکتها که نیک می دانند برای هر کالا بیش از چند هفته در بازار دوام پیدا نمی کنند، دست به ساختن محصولات جدید می زنند.

در اینجا نیز زمان حاضر شمهای از آینده را در برابر دیدگان ما عرضه می کند. آینده در همین نزدیکیها در گوشهای کمین کرده است: اکنون مدهای گوناگون جوامعی را که تکنولوژی پیشرفته دارند چون امواج پیدرپی فرامی گیرند. در همین چند سال گذشته در ایالات متحد امریکا و اروپای غربی و ژاپن شاهد پیدایش و نابودی سریع این چیزها بودهایم: «آرایش مو به شیوهٔ بریژیت باردو (Bardot)» «آرایش صورت به سبک کلئوپاترا (Cleopatra)» جیمز باند (Batman) و بتمن (Batman). رواج آباژورهای تیفانی (Tiffany)» سوپر-توپهاه صلیبهای آهنی، عینکهای آفتابی پاپ، دکمهها و علامتهایی که شعارهای سیاسی و یا لطیفههای جنسی رویشان حک شده بود، پوسترهای آلن گینزبرگ (Allen کثیری (Humphrey Bogart)» مژهٔ مصنوعی، و تعداد کثیری از سایر خردهریزهای عجیب و غریب که بازتاب فرهنگ پاپ هستند، و وارد همین فرهنگ می شوند و بسرعت تغییر می کنند.

این مدها و این اشیاء که از حمایت تبلیغات رسانه های گروهی و بازاریابی دقیق

۲۰) در مورد آهنگ فرسایش کالاهای مصرفی نگاه کنید به The New York (۲۰ و Times) ۲۶ اکتبر ۱۹۲۹ صفحهٔ ۹۰. ۲۲) نگاه کنید به [۱۳۳] صفحهٔ ۲۹.

برخوردارند یک شبه وارد بازار می شوند و به همین سرعت از بازار بیرون می روند. مبالغه ا و ظرافتها در زمینهٔ مد، پیشاپیش عمر کالاها را هرچه کو تاه تر و کو تاه تر می کند. مثلاً در سن گابریل (San Gabriel) در کالیفرنیا شرکتی هست با نام خوشایند وام او مانیوفاکچرینگ (Wham-O Manufacturing). شرکت تولیدی وام او در کالاهای مد روز تخصص دارد. این شرکت در دههٔ ۱۹۵۰ حلقهٔ هولاهو پ بود و وقتی به زمین می خورد خیلی بالا می رفت و آنقدر در بین افراد بالغ همچون کودکان رواج داشت که گاهی بینندگان متعجب تعدادی از این افراد را می دیدند که شادمانه در سالنهای بورس و در سواحل اقیانوس آرام با این توپ بازی می کنند. کارمندان وال استریت این توپها را به دوستانشان هدیه می دادند و یکی از مقامات کارمندان وال استریت این توپها را به دوستانشان هدیه می دادند و یکی از مقامات می کرد که: «تمام کارمندهای ما با سوپر توپهایشان در راهروها مشغول بازی هستند.» شرکت وام او و سایر شرکتهای نظیر آن، وقتی مرگ ناگهانی به سراغ محضولاتشان می رود بیمی به خود راه نمی دهند، زیرا این شرکتها منتظر اینگونه مرگها هستند. اینگونه شرکتها در طراحی و ساختن کالاهای «موقتی» تخصص دارند.

این که مدها بطور مصنوعی ایجاد می شوند، خود به نحو وسیعی مؤید اهمیت آنهاست. حتی مدهایی که کاملاً جنبهٔ مصنوعی دارند موردی نیست که مربوط به زمان حال باشد و در گذشته نتوان سراغ آن را گرفت. ولی این مدها در گذشته هرگز با چنین سرعت و شتاب برق آسایی وارد ضمیر مردم نشدهاند و هیچوقت چنین همکاری خوب و مناسبی بین آفرینندگان مدها و رسانه های گروهی که در پی اشاعه و رواج آنها هستند و شرکتهایی که خود را برای بهره برداری از آنها آماده می کنند و جود نداشته است.

دستگاههایی که بسرعت برای ایجاد و رواج مدها مشغول کارند اکنون جزء لاینفک اقتصاد جدید بشمار می روند. روش این دستگاهها را کسانی می پذیرند که ضرورت کو تاه تر شدن حیات کالاها را روزبروز بیشتر درک می کنند. خط فاصل بین «مد» و محصولات عادی بطور روزافزونی مبهم تر و محو تر می شود. ما بسرعت به عصر محصولات موقت که با روشهای موقت و به قصد رفع نیازهای موقت تولید می شوند گام می گذاریم.

جابجایی و گردش اشیاء در زندگی ما بیش از پیش تشدید می شود. ما با هجوم سیل آسای اشیاء دورانداختنی، معماری ناپایدار، محصولات متحرک و مدولی، کالاهای اجارهای و محصولاتی روبروییم که هر لحظه ممکن است مرگشان فرابرسد.

از تمام این جهتها، فشارهای نیرومند با هم یککاسه میشوند و بسوی یک هدف، که ناپایداری جبری رابطهٔ انسان شیء است، پیش میروند.

کو تاه تر شدن پیوند ما با محیط مادی و سرعت گرفتن جابجایی و گردش اشیاء فقط بخشی کوچک از یک مطلب و مضمون کلی تر است. پس کاوش خود را در زندگی در جامعهای بسیار ناپایدار ادامه دهیم.

#### فصل پنجم

# مكانها: خانهبدوشان جديد

هر روز جمعه ساعت ۴/۵ بعدازظهر، بروس روب (Bruce Robe) یکی از کارکنان والباستریت که مردی است بلندقامت و سفیدمو مقدار زیادی کاغذ در کیف چرمی سیاهرنگ خود می گذارد، پالتوش را از جارختی بیرون دفترش برمی دارد و آنجا را ترک می کند. بیش از سه سال است که این کار تکرار می شود. او اول با آسانسور از بیست و نه طبقه پایین می آید و وارد خیابان می شود. بعدا ده دقیقه از خیابانهای پرجمعیت با گامهای بلند می گذرد و به ایستگاه هلیکو پتر والباستریت می رسد. در آنجا سوار یک هلیکو پتر می شود و هشت دقیقه بعد در فرودگاه جان اف. کندی به زمین می نشیند. در آنجا به یک جت متعلق به شرکت هواپیمایی TWA منتقل زمین می نشیند. در آنجا به یک جت متعلق به شرکت هواپیمایی ولیست می شود، و هنگامی که هواپیمای غول پیکر از فراز اقیانوس اطلس بسوی غرب در پرواز است او شام می خورد. یک ساعت و ده دقیقه بعد، اگر هیچ اتفاقی باعث پرواز است او شام می خورد. یک ساعت و ده دقیقه بعد، اگر هیچ اتفاقی باعث بیرون می رود و سوار اتومبیلی می شود که منتظرش ایستاده است. و بعد از نیم بیرون می رود و سوار اتومبیلی می شود که منتظرش ایستاده است. و بعد از نیم ساعت به مقصد، یعنی به خانه شمی رسد.

بروس روب هر هفته چهار شب را در هتلی در مانهاتان (Manhattan) بسر می برد. و سه شب دیگر را با همسر و بچههایش در کلمبوس که بیش از هشتصد کیلومتر تا محل کارش فاصله دارد سپری می کند. او برای برخورداری از بهترین امکانات دو جهان میعنی داشتن شغلی در مرکز فعالیتهای شدید مالی امریکا و یک زندگی خانوادگی در ناحیهٔ نسبتاً آرام و روستایی میدوست (Midwest) مهرسال مسافتی حدود ۸۰ هزار کیلومتر را طی می کند.

مورد بروس روب غیرعادی و استثنائی به نظر میرسد، ولی چندان هم استثنائی

نیست. در کالیفرنیا مزرعهداران بزرگ هر روز صبح حدود ۲۰۰۰ کیلومتر را از خانههایشان واقع در کرانههای اقیانوس آرام و یا درهٔ سنبرناردینو (San) خانههایشان واقع در کرانههای اقیانوس آرام و یا درهٔ امپریال (Imperial) برسند، و شب نیز برای برگشت به خانههایشان همین راه را طی میکنند. یک نوجوانِ مهندسزادهٔ پنسیلوانیایی، برای معالجهٔ دندانهای خود مرتب پیش یک دندانپزشک در فرانکفورت در کشور آلمان میرود. استاد فلسفهٔ دانشگاه شیکاگو به نام دکتر ریچارد مککئون (Richard McKeon) هفتهای یک بار در طی یک ترم کامل تحصیلی، بیش از سههزار کیلومتر (رفت و برگشت) را میپیماید تا برای تدریس در چند کلاس به مدرسهٔ جدید تحقیقات اجتماعی واقع در شهر نیویورک برود. جوانی سانفرانسیسکویی و دوست دخترش که در هونولولو (Honolulu) است در پرواز میکنند که یکدیگر را ببینند. و حداقل یک زن از نیوانگلند برای رفتن به پرواز میکنند که یکدیگر را ببینند. و حداقل یک زن از نیوانگلند برای رفتن به آرایشگاهش مرتباً به نیویورک پرواز میکند.

هرگز در طول تاریخ فاصلهها و مسافات تا به این اندازه بی اهمیت نبوده است. در هرگز روابط انسان با مکان تا به این حد وسیع و شکننده و موقت نبوده است. در تمام جوامعی که سطح تکنولوژی آنها بالاست، و بویژه در بین جوامعی که من آنها را «مردم آینده» نامیدهام، نقل مکان و مسافرت و اسکان مجدد خانواده ها به شکل طبیعت ثانوی در آمده است. چنانچه بخواهیم این امر را مجسم کنیم می توانیم بگوییم که همانطور که کلینکس و قوطی آبجو را پس از مصرف به دور می افکنیم، مکانها را نیز پس از استفاده به دور می اندازیم. ما اکنون شاهد سقوط تاریخی و بی ارج شدن اهمیت مکان در زندگی بشر هستیم. ما اکنون نژاد جدیدی از خانه به دوشان را می پرورانیم و نادرند کسانی که گستردگی و اهمیت اینگونه مهاجرتها را دریابند.

#### باشگاه سفر کردگان ۵ میلیون کیلومتری

به عقیدهٔ باکمینستر فولر، در سال ۱۹۱۴ یک امریکایی عادی سالانه بطور متوسط ۲٬۶۲۴ کیلومتر طی طریق می کرد که از این مقدار حدود ۲٬۵۸۰ کیلومتر آن آمد و رفت عادی روزانه است. یعنی سالانه حدود ۵۲۴ کیلومتر را با اسب و دیگر وسایط نقلیهٔ مکانیکی مسافرت می کرد. چنانچه رقم ۲٬۶۲۴ کیلومتر را به عنوان پایه در نظر بگیریم، می توان چنین بر آورد کرد که یک امریکایی متوسط در آن زمان در طول

عمرش در حدود ۱۴۲٬۵۰۰ کیلومتر مسافت را طی می کرد، امروز یک امریکایی صاحب اتومبیل در سال بیش از ۱۶ هزار کیلومتر راه می پیماید و بیشتر از پدر یا پدربزرگش زندگی می کند. فولر چند سال پیش نوشت: «...در سن شصت و نه سالگی من هم در شمار میلیونها افرادی قرار خواهم گرفت که هریک در طول عمرشان پنج میلیون کیلومتر یا بیشتر را طی کردهاند، یعنی بیش از سی برابر مسافتی که یک امریکایی عادی سال ۱۹۱۴ در تمام طول حیاتش می پیمود.»

مجموع این ارقام واقعاً حیرتانگیز است. مثلاً در سال ۱۹۶۷ تعداد ۱۰۸ میلیون امریکایی ۳۶۰ میلیون بار سفر کرده بودند، سفرهایی که حداقل یک شب را در سفر بیتو ته کرده بودند و بیش از ۱۶۰۰ کیلومتر با منزلشان فاصله داشت. مجموعهٔ این سفرها بالغ بر ۵۰۰ میلیارد کیلومتر می شود.

حتی اگر استفاده از کشتی و هواپیمای جمبوجت و کامیون و اتومبیل و قطار و مترو و امثال اینها را هم نادیده بگیریم، باز میزان سرمایه گذاری در زمینهٔ حمل و نقل حیرت آور است. کشور امریکا در بیست سال اخیر بطور مداوم شاهد آهنگ حیرت انگیز ساختن بیش از ۴۰۰۰ کیلومتر جاده و خیابان در هر روز بوده است. این رقم هر سال بالغ بر ۱۲۰ هزار کیلومتر خیابان و جادهٔ جدید می شود که می توان با آن دور کرهٔ زمین را سهبار جاده کشید. در حالی که جمعیت کشور امریکا در این مدت ۲۸/۵ درصد افزایش یافته، طول خیابانها و جادهها صد درصد بیشتر شده است. چنانچه این ارقام را از دیدگاه دیگری بررسی کنیم حاصل کار روشن تر جلوه خواهد کرد: حداقل در بیست و پنج سال گذشته، مسافت طی شده توسط مسافر در کشور امریکا، با نرخی شش برابر افزایش جمعیت بالا رفته است.

اوج گرفتن شدید و انقلابی در افزایش سرانهٔ مسافتی که در امریکا پیموده شده است، کم و بیش در اغلب کشورهایی که از نظر تکنولوژی پیشرفتهاند دیده می شود. هر کس که در استکهلم خیابان بی سر و صدای استراندو گ (Strandveg) را در ساعات پرازدحام گذشته و حال دیده باشد، از شلوغی آن یکه خواهد خورد. در ر تردام (Rotterdam) و آمستردام، خیابانهایی که در طی پنج سال اخیر احداث شدهاند، بطور حیرتانگیزی شلوغ هستند. سرعت افزایش اتومبیلها از میزان و حد پیش بینی شده برای هر فرد بسیار فراتر رفته است.

علاوه بر زیاد شدن آمد و رفت روزانه بین منزل و مناطق مختلف و نزدیک،

این میزان بر اساس طول عمر ۵۶ سال است. طول عمر واقعی برای مردان سفیدپوست در ایالات متحد امریکا در سال ۱۹۲۰ معادل ۵٤/۱ سال بود.
 ۲) در مورد بر آوردهای فولر نگاه کنید به [۱٤٦]، صفحات ۲۸–۲۹.

افزایش معتنابهی نیز در زمینهٔ سفرهای شغلی و تفریحی که به بیتو ته کردن شبانه در خارج از منزل می انجامد به چشم می خورد. امسال تقریباً ۵۰۰٬۵۰۰ نفر از مردم آلمان در تابستان به اسپانیا خواهند رفت و صدها هزار نفر تعطیلاتشان را در سواحل هلند و ایتالیا خواهند گذراند. سوئد هر سال بیش از ۵۰۰٬۲۰۰ نفر باز دیدکننده غیراسکاندیناویایی دارد. هر سال بیش از یک میلیون خارجی از امریکا دیدن می کنند، حال آنکه حدود چهار میلیون نفر امریکایی هر سال به خارج از کشور سفر می کنند. یکی از نویسندگان روزنامهٔ فیگرو در اینباره بحق چنین می گوید: «مبادلهٔ حیرتانگیز انسانی.»

جابجایی بسیار زیاد انسان بر روی زمین (و گاه در زیر زمین) یکی از ویژگیهای بارز جامعهٔ فراصنعتی است. برعکس، کشورهایی که هنوز صنعتی نشدهاند، گویی منجمد شده و یخ بستهاند و جمعیتشان کاملاً به یک مکان واحد گره خورده است. ویلفرد آون (Wilfred Owen) کارشناس حمل و نقل از «شکاف عمیق بین کشورهای متحرک و کشورهای غیرمتحرک» سخن می گوید و اشاره می کند که برای آنکه میزان طول جادههای کشورهای امریکای لاتین و افریقا و آسیا به اندازهٔ جادههای ناحیهٔ تحت پوشش اتحادیهٔ اقتصادی اروپا شود، باید بیش از ۴۴ میلیون کیلومتر خاده بسازند. چنین تفاوتی عواقب اقتصادی عمیقی به همراه می آورد که البته آثار و نتایج فرهنگی و روانی عمده و بی سر و صدایی نیز به دنبال دارد که غالباً مورد غفلت قرار می گیرند. زیرا مهاجران و مسافران و خانه به دوشان با کسانی که در یک مکان خاص بر جای می مانند تفاوت دارند."

### فلامنكو در سوئد

شاید مهم ترین حرکتی که یک انسان از نظر روانی می تواند به آن دست بزند، انتقال خانهٔ خود به نقطهٔ دیگر باشد. این نوع نقل مکان و تحرک جغرافیایی بویژه در امریکا و سایر کشورهای پیشرفته بسیار مشهود است. پیتر دروکر (Peter Drucker) دربارهٔ امریکا چنین می گوید: «وسیع ترین مهاجرت در تمام تاریخ ما در طی جنگ جهانی دوم پیش آمد؛ و از آن زمان تاکنون بی آنکه وقفهای در آن صورت بگیرد با قدرت و شدت ادامه یافته است.» و دانیل العازار (Daniel Elazar) عالم علوم سیاسی از تودههای عظیم امریکاییانی سخن می گوید که: «حرکت در داخل شهرها را

۳) برای مشکلات حمل و نقل در کشورهای در حال توسعه نگاه کنید به «بی تحرکی: سد پیشرفت» اثر ویلفرد آون، در [۲٤٣]، صفحهٔ ۳۰. ٤) نگاه کنید به [۱٤۰]، صفحهٔ ۹۲. از نقطهای به نقطهٔ دیگر آغاز کردهاند... و زندگی خانهبهدوشانهای در پیش گرفتهاند. یعنی در عینحال که شهروند بشمار میروند، هیچگونه وابستگی پایداری به یک شهر بخصوص ندارند....»<sup>۵</sup>

در فاصلهٔ مارس ۱۹۶۷ و مارس ۱۹۶۸، یعنی فقط در طی یک سال ۴۰۰٬۴۰۰٬۵۰۰ نفر از مردم امریکا (بجز کودکان زیر یک سال) محل مسکونی خود را عوض کردند. این رقم بیش از کل جمعیت کشورهای کامبوج و غنا و گواتمالا و هندوراس و عراق و اسرائیل و مغولستان و نیکاراگوئه و تونس است. مثل این است که تمام جمعیت همهٔ این کشورها را ناگهان جابجا کرده باشند. و هر سال حرکت جمعیت با چنین ابعاد وسیعی در امریکا صورت میگیرد. همهساله از ۱۹۴۸ به اینسو یک نفر از هر پنج امریکایی، محل زندگی خود را عوض کرده، یعنی دست کودکان خود را گرفته و با برداشتن مقداری اسباب و اثاث، زندگی تازهای را در مکان جدیدی آغاز کرده است. حتی مهاجرتهای بزرگ تاریخ مثل امواج قبایل مغول، و حرکت اروپاییان در قرن نوزدهم بسوی غرب، از نظر تعداد در برابر نقل و انتقالات این روزگار بسیار ناچیز است.

با آنکه این نرخ بسیار بالای تحرک جغرافیایی که در امریکا بهچشم میخورد، احتمالاً در هیچ کشور دیگری در جهان دیده نمی شود و متأسفانه آمارهای موجود نقایص بسیار دارند) با وجود این حتی در جوامع سنتی تر کشورهای پیشرفته نیز پیوندهای دیرسال بین انسان و مکان بسرعت از هم می گسلد. در نشریهٔ جامعهٔ نو، مجلهای علمی مربوط به مسائل اجتماعی که در لندن منتشر می شود، چنین آمده است: «مردم انگلیس شاید از آنچه قبلاً می پنداشتند، متحرک تر باشند... ۱۱درصد مردم انگلستان و ولز (Wales) در سال ۱۹۶۱ در مسکنهایی بسر برده بودند که مدت اقامتشان در آنها از یک سال تجاوز نمی کرد... در برخی از نواحی انگلستان ظاهراً جریان مهاجرت به صورت امر جنون آمیزی در آمده است. در کنزینگتن (Kensington) بیش از ۲۵درصد و در همپستد (Hampstead) ۲۰درصد و در چلسی دادهاند. و آن لاپینگ (Anne Lapping) در همان نشریه چنین می گوید: «انتظار می رود که صاحبخانه های جدید خانه های خود را بسیار زود تر از پدران و مادرانشان عوض کنند. متوسط رهن منزل هشت تا نه سال است...» این با ایالات متحد امریکا

۵) ساکن شهر خانه بهدوش در مقالهٔ العازار در Public Interest، تابستان ۱۹۹۹، صفحهٔ هرار گرفته است.

۲) نگاه کنید به Population Characteristics سری پ - ۲۰، ۱۸۸. ۱۶ اوت ۱۹۲۱.

تفاوت اندكى دارد.

در فرانسه کمبود مداوم مسکن ظاهراً میباید به کاهش تحرک افراد در داخل میانجامید، اما حتی در این کشور نیز طبق گفتهٔ گی پورشه (Guy Pourcher) هر سال ۸ تا ۱۰ درصد تمام مردم خانههای خود را عوض می کنند. ۲ در سوئد و آلمان و ایتالیا و هلند، نرخ مهاجرت داخلی رو به افزایش است. و تمام سرزمین اروپا شاهد موج وسیع و بینالمللی مهاجرتی است که از گسستهای جنگ جهانی دوم تاکنون بی سابقه بوده است. رونق اقتصادی در شمال اروپا، کمبود وسیع کارگر را باعث شده (غیر از انگلستان) و تودههای وسیع کارگران بیکار بخش کشاورزی را از تمام کشورهای کرانهٔ مدیترانه و خاورمیانه به این ناحیه جذب کرده است.

هزاران هزار کارگر از الجزایر و اسیانیا و پرتغال و یوگسلاوی و ترکیه به اینسو رهسیار شدند. بعدازظهر هر جمعه ۱۰۰۰ کارگر ترک از استانبول با قطار بسوی سرزمینهای موعود رهسپار می شوند. ایستگاه سرد و بزرگ راه آهن مونیخ مقصد بسیاری از آنان است؛ و مونیخ اکنون دارای یک روزنامه به زبان ترکی است. در شهر كلن (Cologne) يك چهارم كار گران كارخانهٔ بزرگ فورد ترك هستند. ساير کار گران خارجی در سراسر کشورهای سویس و فرانسه و انگلستان و دانمار ک، و حتى در كشور سوئد پراكندهاند. چندى قبل پیشخدمتهاى اسپانیایي از من و همسرم در شهرک پانگبورن (Pangbourne) در انگلستان، که از قرن دوازدهم به یادگار مانده، پذیرایی کردند. و در استکهلم به رستوران ویول (Vivel) رفتیم که در مرکز شهر واقع است و میعادگاه مهاجران اسپانیایی است که در هنگام صرف شام کشتهمردهٔ آهنگهای فلامنکو^ هستند. هیچ فرد سوئدی آنجا نبود؛ غیر از چند الجزایری و من و همسرم. همگی به زبان اسپانیایی سخن میگفتند. پس وقتی مى بينيم كه جامعه شناسان سوئدى امروز به دو گروه تقسيم شده اند و اساس بحثشان این است که آیا کارگران خارجی باید جذب فرهنگ سوئدی شوند و یا کاری کرد تا سنتهای فرهنگی خود را حفظ کنند، جای شگفتی نیست. و این دقیقاً همان بحث و جدل «دیگ درهم جوش» است که دانشمندان علوم اجتماعی امریکا را در دوران عظیم آزادی مهاجرت در ایالات متحد به خود مشغول کرده بود.

γ) نگاه کنید به مقالهٔ گیپورشه در Po pulation مارس\_آوریل ۱۹۹۹؛ و نیز به Review Française du Travail ژانویه\_مارس ۱۹۹۹ صفحات ۳۰۵–۳۰۷، مقالهٔ ترز ژان لمبر و فرانسوا لاگرانژ.

۸) فلامنکو (Flamenco): نام نوعی رقص با ریتم تند و پرتحرک و یا موسیقی و آواز مناسب برای همراهی آن که منسوب به کولیهای اندلسی اسپانیاست.-م.

#### مهاجرت به آینده

به هرحال بین نوع مردمی که در ایالات متحد در حرکتند و آن کسانی که در جریان مهاجر تها در اروپا گرفتار شدهاند تفاو تهای اساسی موجود است. در اروپا بخش اعظم تحرک جدید جمعیت را می باید به تداوم انتقال از کشاورزی به صنعت منتسب دانست؛ یعنی حرکت از گذشته به حال تنها بخش اندکی از این تحرک به انتقال از جامعهٔ صنعتی به جامعهٔ فراصنعتی مربوط می شود. برعکس، در کشور امریکا تداوم توزیع مجدد جمعیت دیگر بطور عمده و اساسی به کاهش یافتن سطح اشتغال در بخش کشاورزی مربوط نیست. توزیع مجدد جمعیت، از گسترش اتوماسیون و شیوهٔ جدید زندگی ناشی می شود که با جامعهٔ فراصنعتی و شیوهٔ زندگی آینده پیوند دارد.

اگر به گروههایی که در ایالات متحد از خود تحرک نشان میدهند نظر افکنیم در ک این مطلب برای ما ساده تر می شود. درست است که گروههایی که از لحاظ تکنولوژی عقب ماندهاند، و نیز گروههای فاقد امتیاز مثل سیاهپوستان شهری از نرخ تحرک جغرافیایی بسیار بالایی، البته اغلب در یک محل یا منطقه، برخوردار هستند. اما این گروهها فقط بخش ناچیزی از کل جمعیت را تشکیل میدهند و چنانچه فرض کنیم که نرخ بالای تحرک جغرافیایی فقط و فقط به فقر و بیکاری و یا جهل مربوط می شود، اشتباه بزرگی مرتکب شده ایم. زیرا در واقع امر می بینیم که افرادی که حداقل دارای یک سال تحصیلات دانشگاهی هستند (گروهی که پیوسته در حال افزایش است) از دیگرانی که این یک سال را طی نکردهاند هم تحرک بیشتری دارند و هم دورتر سفر میکنند. به این ترتیب مشاهده میکنیم جمعیت صاحب حرفه و صنعتگران در شمار پرتحرکترین گروههای امریکایی بشمار مىروند. همچنين با تعداد رو به افزايش رؤساى مرفه مواجه مى شويم كه غالباً از ناحیهای به ناحیهٔ دیگر در حرکت هستند. بین رؤسای شرکت International Business Machine در رابطه با نام اختصاری آن IBM که همچنین حروف اول كلمات جملة Yve Been Moved را تشكيل مى دهد يك شوخى رواج يافته كه وقتى مي گويند IBM يعني من منتقل شدهام (I've Been Moved). در جامعهٔ فراصنعتي، دقيقاً این گروهها ـصاحبان حِرف و تکنیسینها و گروه مدیران ـ هستند که هم مقدار مطلق و هم نسبت کل نیروی کار را افزایش میدهند. همانطور که در گذشته کارگران کارخانه با جامههای کتان آبی رنگ شکل خاصی به محیط می دادند، اینان نیز رنگ و شکل خاصی به جامعه میدهند. درست همانگونه که میلیونها کارگر فقیر و بیکار مناطق روستایی از دوران گذشتهٔ کشاورزی به دوران کنونی صنعتی اروپا راه میسپارند، به همین نحو هزاران دانشمند و مهندس و تکنیسین به ایالات متحد امریکا و کانادا که فراصنعتی ترین کشورها هستند وارد می شوند. در کشور آلمان غربی، پروفسور رودلف موس بائر (Rudolf Mossbauer) برندهٔ جایزهٔ نوبل فیزیک می گوید که به دلیل عدم توافق با خطمشیهای اداری و مسائل مربوط به بودجهٔ کشورش به فکر مهاجرت به ایالات متحد امریکاست. وزیران و سیاستمداران کشورهای اروپا، نگران از شکاف بزرگ تکنولوژیک، بی آنکه کاری از دستشان بر آید به مأموران زیرکی می نگرند که از جانب شرکتهایی نظیر وستینگهاوس، الاید کمیکال (Allied Chemical)، هواپیمایی داگلاس (General Dynamics)، جنرال داینامیکز (General Dynamics) و دیگر شرکتهای عمدهٔ امریکایی به لندن یا استکهلم اعزام می شوند تا هر متخصصی را از فیزیکدان کیهانی تا مهندس توربین به رفتن به امریکا ترغیب کنند.

اما همزمان با این، جریان «فرار مغز»ها در داخل ایالات متحد امریکا نیز فعال است و هزاران دانشمند و مهندس چون ذرات داخل اتم در حرکتند. در واقع الگوها و مسیرهای حرکت کاملاً شناخته شدهای به چشم می خورد. دو جریان عمده، یکی از شمال و دیگری از جنوب در کالیفرنیا و سایر ایالتهای کرانههای اقیانوس آرام، از طریق ایستگاه میانهای در دنور (Dcnver)، با یکدیگر تلاقی می کنند. جریان دیگر از جنوب بسوی شیکاگو و کمبریج، و پرینستون (Princeton) و لانگ آیلند (Long) در حرکت است. جریان معکوسی افراد را بسوی صنایع فضایی و الکترونیک در فلوریدا می کشاند.

مهندس فضایی جوانی که از آشنایان من بود کارش را با آرسیا (RCA) در پرینستون رها کرد تا در جنرالالکتریک به کار بپردازد. خانهای را که دو سال پیش خریده بود فروخت و زمانی که خانهٔ جدیدی برایش ساخته می شد افراد خانوادهاش به یک خانهٔ اجارهای در خارج از فیلادلفیا نقل مکان کردند. چنانچه وی را منتقل نکنند و یا شغل بهتری در جای دیگر به او پیشنهاد نشود به این خانهٔ جدید حهارمین خانه ظرف پنج سال خواهد رفت. و فراموش نکنیم که کالیفرنیا همیشه انسان را بسوی خود فرامیخواند.

با آنکه الگوی چندان روشن و مشخصی از نظر جغرافیایی برای حرکت مدیران

 ۹) برای فرار مغزها نگاه کنید به «مطالعهای در زمینهٔ ساختار و دینامیکهای صنعت تحقیق و توسعه» اثر آلبرت شاپرو، ریچارد هاول و جیمز تومباو، مؤسسهٔ تحقیقاتی استنفورد، ژوئن ۱۹۲۶. در دست نیست ولی به هر جهت جابجایی در آنان بسیار شدید است. یک دهه پیش ویلیام وایت (William Whyte) در کتاب انسان سازمانی اعلام داشت: «کسی که در جامعهٔ امریکا خانه را ترک می گوید استثنا نیست بلکه کلید رمز و راهنمای آن است. تقریباً بنابر تعریف، انسان سازمانی کسی است که خانه را ترک می گوید و... به این کار ادامه می دهد.» ویژگیهایی که ویلیام وایت از انسان سازمانی برشمرده و در زمان خود نیز درست بوده، اکنون حتی صحت بیشتری یافته است. نشریهٔ والاستریت رورنال در مقالهای با عنوان «چگونگی انطباق یافتن خانوادهٔ مدیر با حرکت لاینقطع در اطراف کشور» به «کولیهای شرکتی» اشاره میکند. این مقاله زندگی یکی از مدیران فروشگاههای زنجیرهای مونتگمری وارد (Montgomery Ward) به نام آقای جاکوبسون (Jacobson) را توصیف میکند. آقای جاکوبسون و همسرش که هردو در هنگام وصف ماجرا چهل و شش سال داشتند، در بیست و شش سال زندگی زناشویی بیست و هشت بار نقل مکان کرده بودند. زن آقای جاکوبسون به مهمانهایش می گوید: «تقریباً حس می کنم که انگار چادرنشین هستیم.»" با آنکه وضع این خانواده استثنایی است، ولی هزاران خانواده مثل آنها بطور متوسط هر دو سال یکبار خانهٔ خود را تغییر میدهند و هر سال هم به تعداد اینگونه خانوادهها افزوده می شود. دلیل و صحت این امر صرفاً تغییر یافتن دائمی نیازهای شرکت نیست، بلکه این امر نیز دخیل است که مدیران عامل برای جانشینان بالقوهٔ خود، جابجاییهای مکرر را در شمار اقدامات لازم برای تعلیم و آمادهسازی آنان مىدانند.

نقل مکان مدیران از خانهای به خانهٔ دیگر چون مهرههای شطرنج و بر روی صفحههایی به آندازهٔ ایالتها، یکی از روانشناسان را بر آن داشته تا برای صرفهجویی در پول، طرح خنده آوری به نام «خانوادهٔ مدولی» را پیشنهاد کند. طبق این طرح مدیر نه تنها خانه، بلکه خانوادهاش را نیز برجای می گذارد. شرکت در این حال یک

۱۱) سگاه کنید به Wall Street Journal ، ۲۲ آوریل ۱۹۹۳.

مطالعات اخیر دربارهٔ تحرک مدیران نشان داده آست که یک مدیر متوسط ممکن است در فاصلهٔ دو تا پنج سال یک بار به جای دیگری منتقل شود. یکی از مدیران می گفت که در طی ۲۵ سال ۱۹ بار جابجا شده است. ۸۰ درصد شرکتهایی که مورد مطالعه قرار گرفتند دارای نرخ انتقال روبه تزایدی بودند. همچنین نگاه کنید به مقالهٔ ویلیام گلوک در Vew Society دورهٔ ۳ و یا ۱۷ «New Society ژوئیهٔ ۱۹۲۹ صفحهٔ ۸۸.

۱۰) نگاه کنید به [۱۹۷]، صفحهٔ ۲۹۹.

خانوادهٔ مناسب در محل جدید برایش پیدا می کند (ویژگی شخصیتها باید به دقت در نظر گرفته شود تا بتوانند جای همسر و کودکانی را که برجای مانده اند بگیرند). بعضی از مدیران سیار در چنین صور تی دوباره به خانواده ای که برجای گذاشته اند وصل می شوند. ولی ظاهراً هنوز کسی این فکر را جدی نگرفته است.

طیر از گروههای وسیع صاحبان حرف و تکنیسینها و رؤسایی که پیوسته در حال تغییر منزل هستند، سایر گروههای متحرک نیز در جامعه فراوان است. یک واحد بزرگ نظامی شامل دهها هزار خانواده است که چه در زمان صلح و چه در زمان جنگ دائماً محل سکونت خود را تغییر میدهند. همسر یک سرهنگ ارتش که در لحنش طعن و طنز نهفته بود با خشم و خروش میگفت: «من دیگر هیچ خانهای را تزئین نمی کنم. پردهها هیچوقت با منزل جدید جور در نمی آیند و فرش همیشه یا اندازهاش درست نیست و یا رنگش. از این به بعد دیگر اتومبیلم را تزئین می کنم.» دهها هزار کارگر ماهر ساختمانی نیز به این جریان می پیوندند. از سوی دیگر باید از ∞۰ ۷۵۰ دانشجویی یاد کرد که در خارج از ایالت خویش مشغول تحصیل هستند، و نیز از صدها هزار نفر دیگری که دور از خانه، ولی در ایالت خود بسر می برند. برای میلیونها نفر و بویژه برای «مردم آینده» خانه و کاشانه همانجاست بسر می برند. برای میلیونها نفر و بویژه برای «مردم آینده» خانه و کاشانه همانجاست که آدم آن را پیدا می کند.

#### خودکشی و مفتسواری

اینگونه جنبشها و تحرکات افراد بشر دارای انواع و اقسام آثار و عواقب جانبی است که چندان به آنها توجه نشده است. مؤسساتی که کالاهای خود را مستقیماً به خانههای مشتریان خویش می فرستند مبالغ هنگفتی پول صرف می کنند که آخرین آدرس مشتریها را در اختیار داشته باشند. این مطلب در مورد شرکتهای تلفن نیز صحق می کند. در سال ۱۹۶۹ نام بیش از نصف مشترکین ۵۰۰۰ نفری مندر ج در راهنمای تلفن شهر واشینگتن با سال قبل از آن تفاوت داشت. به همین نحو سازمانها و مؤسسات برای پیدا کردن اعضای خود همیشه دچار مشکل هستند. در ظرف یک سال اخیر کلاً یکسوم تمام اعضای «انجمن ملی تعلیمات برنامهای» که سازمانی است تحقیقاتی در امر آموزش و پرورش، آدرس منزل خود را عوض سازمانی است تحقیقاتی در ایر آموزش و پرورش، آدرس منزل خود را عوض کردهاند. حتی دوستان نیز در پیدا کردن محل مسکونی یکدیگر با دشواری مواجه می شوند. اکنون می توان با شکوه و شکایت کُنت لانفرانکو راسپونی (Count) می شوند. اکنون می توان با شکوه و شکایت کُنت لانفرانکو راسپونی (Lanfranco Rasponi و تحرک و جابجایی «جامعه» را نابود کرده است. او می گوید: «دیگر از فصلهای

برگذاری برنامههای هنری خبری نیست و جز آدمهای بیسر و پا، هیچکس همیشه در یک جا نیست. گفته می شود که این جمله هم از اوست: «قبلاً اگر می خواستید بیست نفر را به صرف شام دعوت کنید چهل نفر را دعوت می کردید، اما اکنون باید برای دویست نفر دعو تنامه بفرستید.»

با وجود اینهمه سختی و ناراحتی، واژگون شدن سلطهٔ جغرافیا، شکلی از آزادی را برای میلیونها نفر پدید آورده که شادی بخش است. سرعت، تحرک و حتی نقل مکان برای کسان بسیاری دارای جنبه های مثبت است. به همین سبب است که امریکاییان و اروپاییان اینهمه از لحاظ روانی به اتو مبیلهای خود که تجسم تکنولوژیکی آزادی حرکت در مکان است. بستگی نشان می دهند (آقای ارنست دیشتر (Ernest Dichter) محقق انگیزه شناس، در زمان خود، شانه اش را از زیر بار نظریه های بی معنی فرویدی خلاص کرد و دیدگاههای خود را با زیرکی و دقت بسیار مطرح ساخت؛ وی اظهار داشت که اتو مبیل «نیرومند ترین ابزار تشخص است» که در اختیار انسان معمولی غربی قرار گرفته است. «اتو مبیل به صورت نماد جدید آیین بلوغ (Initiation) در آمده است. گواهینامهٔ رانندگی برای یک جوان شانزده ساله جواز ورود معتبری است به جامعهٔ بزرگسالان.» \*

وی دربارهٔ کشورهای مرفه چنین مینویسد: «بیشتر مردم غذای کافی و مسکنی آسوده برای زندگی کردن در اختیار دارند. اینان پس از جامهٔ عمل پوشاندن به این رؤیا و آرزوی هزارسالهٔ انسان، در پی خرسندی و رضایتهای دیگر میروند. میخواهند سفر کنند، کشف کنند و دست کم از جهت مادی بی نیاز و مستقل باشند. اتومبیل نماد متحرک تحرک است...» واقعاً وقتی خانوادهای از نظر مادی در مضیقه میافتد، فروش اتومبیل آخرین وسیلهای است که به آن تن می دهد، و بدترین مجازاتی که پدری می تواند در حق فرزند نوجوانش روا دارد این است که او را از استفاده از اتومبیل محروم کند.

اگر در ایالات متحد امریکا از دختران جوان بپرسید که چه چیز یک پسر جوان برای آنان اهمیت دارد، بلافاصله خواهند گفت داشتن اتومبیل. در یک بررسی آماری که اخیرا انجام گرفت شصت و هفت درصد پاسخدهندگان بر «ضرورت» اتومبیل اذعان داشتند و یک پسر نوز دهساله به نام آلفرد اورانگا (Alfred Uranga) از آلبوکرک (Albuquerque) نیومکزیکو غمگینانه تأکید کرد که: «اگر جوانی اتومبیل نداشته باشد، دوست دختر هم ندارد.» میزان عمیق این شور و شوق را برای

۱۲) نگاه کنید به [۲۷]، صفحهٔ ۲۹۲.

داشتن اتو مبیل در بین جوانان می توان با خودکشی پسر هفده ساله ای نشان داد به نام ویلیام نبل (William Nebel) از ویسکونسین (Wisconsin)، که پس از آنکه پلیس گواهینامهٔ رانندگی اش را به دلیل سرعت زیاد بطور موقت ضبط کرد، پدرش نیز اتو مبیل را از او گرفت. پسر جوان قبل از آنکه با تفنگ کالیبر ۲۲ گلوله ای در مغز خود خالی کند، یادداشتی نوشته بود که در پایان آن چنین آمده بود: «بدون گواهینامه، هم از اتو مبیل خودم، و هم از کار و زندگی اجتماعی محروم هستم. پس فکر می کنم بهتر است که هم اکنون به همه چیز خاتمه دهم.» کاملاً واضح است که میلیونها جوان در سراسر دنیای صاحب تکنولوژی می توانند با مارینتی شاعر هماواز شوند که بیش از نیم قرن پیش بانگ بر آورد: «یک اتو مبیل پرسر و صدای مسابقه... زیباتر از فرشتهٔ پیروزی (Winged Victory) است.»

آزاد شدن از وضعیت اجتماعی ثابت بقدری با آزاد شدن از وضعیت جغرافیایی ثابت پیوند دارد که وقتی انسان جامعهٔ فراصنعتی احساس می کند از نظر اجتماعی دچار محدودیت شده است نخستین واکنش او این است که به جای دیگری نقل مکان کند. چنین فکرهایی برای دهقانی که در روستایش بزرگ شده و یا برای کارگر معدن زغالسنگ که در اعماق سیاه زمین عرق می ریزد بندرت پیش می آید. یکی از دانشجویان من قبل از آنکه به سپاه صلح بپیوندد می گفت: «مهاجرت بسیاری از مشکلات را حل می کند؛ به سفر بروید!» اما تحرک بخودی خود و مستقلاً به صورت یک ارزش مثبت در آمده و وسیلهای است برای تثبیت و تأیید آزادی، و نه صرفاً فرار یا واکنش در برابر فشارهای دنیای خارج. در یک بررسی تحقیقاتی از سال گذشته عوض شده است. در کنار پاسخهایی نظیر «منزل قدیمی برای خانواده دیگر خیلی کوچک شده بود» یا «برای محیط بهتر و مناسب تر» ده درصد خانواده دیگر خیلی کوچک شده بود» یا «برای محیط بهتر و مناسب تر» ده درصد نوشته بودند: «فقط برای تغییر،»

بیشترین تجلی و نشانهٔ این اشتیاق برای تحرک در بین دختران مفتسوار (Hitch-Hiker) دیده می شود که از نظر جامعه شناسی مقوله و گروه کاملاً شناخته شده ای را تشکیل می دهند. برای مثال یک دختر جوان کاتولیک در انگلستان که شغلش تحصیل آگهی برای مجله بود، کار خود را رها می کند و همراه با دوستش تصمیم می گیرند با مفت سواری به ترکیه بروند. در هامبورگ دختران از هم جدا

۱۳) مارینتی (Marinetti) ۱۹۲۰–۱۹۶۰ شاعر و نویسندهٔ ایتالیایی. --م. ۱۶) فرشتهٔ پیروزی: پیکرهای مرمرین از یکی از الهههای یونانی که در سال ۱۸۹۳ در یونان کشف شد. --م.

می شوند. اولین دختر به نام ژاکی (Jackie) به تمام جزیرههای یونان سفر کرد، بعد به استانبول رفت و سرانجام به انگلستان بازگشت و در آنجا در مجلهای دیگر به کار پرداخت. او در آنجا فقط برای مدتی ماند که برای سفر دیگرش پولی فراهم کند. پس از آن دوباره بازگشت و به کار پیشخدمتی مشغول شد و ارتقاء مقام را برای سرپیشخدمتی رد کرد به این دلیل که «گمان نمی کنم مدت زیادی در انگلستان بمانم». ژاکی در بیست و سه سالگی یک مفتسوار ثابتقدم است و بی آنکه خستگی به خود راه دهد با یک سلاح گازی در کولبارش تمام اروپا را می پیمود و برای مدت شش و یا هشت ماه به انگلستان می آمد و باز راهی سفر می شد. روت و برای مدت شش و یا هشت سال دارد سالیان سال چنین زندگی کرده است، و طولانی ترین مدت اقامتش در یک مکان از سه سال تجاوز نکرده است. او می گوید مفتسواری شیوهٔ زندگی بسیار مطبوعی است، زیرا ضمن آنکه امکان آشنایی با افراد بسیار برای انسان فراهم می شود، «گرفتار و پایبند شخص و یا چیزی نمی شوی».»

دختران جوان مخاید به جهت فرار از محدودیتهای محیط داخلی مخصوصاً مسافران پرشور و علاقهمندی هستند. از دخترانی که مجلهٔ سونتین (Seventeen) را میخواندند تحقیقی بعمل آمد که نتیجهٔ آن نشان می داد ۴۰/۲ درصد آنان در تابستان گذشته یک یا چند بار به سفر عمده رفته بودند. شصت و نه درصد این سفرها به خارج از ایالت خود و نه درصد به خارج از کشور بود. شور و اشتیاق به سفر کردن مدتها پیش از رسیدن به سن بلوغ در وجودشان پدید می آید. مثلاً بت سفر کردن مدتها پیش از روانپزشکان نیویورک وقتی که شنید یکی از دوستانش به اروپا سفر کرده است با چشمان اشکبار گفت: «من نهسالهام ولی هنوز به اروپا نرفتهام!» ۱۵

این نظر و طرز تلقی مثبت به تحرک، در نتایج پژوهشی بازتاب یافته که در آن تمایل مردم امریکا به تعریف و ستایش از مسافران نشان داده شده است. پژوهشگران دانشگاه میشیگان دریافته اند که پاسخ دهندگان غالباً در مورد مسافران واژههای «خوشبخت» یا «شاد» را بکار می بردند. مسافرت یعنی کسب حیثیت و منزلت، و به همین جهت است که بسیاری از امریکاییانی که سفر می کنند تا مدتها بعد از بازگشت از سفرشان برچسبهای کهنه شدهٔ خطوط هواپیمایی را روی بارها و

۱۵) دربارهٔ مفتسواران، نگاه کنید به: «دختران مسافر» از الن گویدر، New (۱۵ ژانویهٔ ۱۹۶۳ صفحهٔ ۵۰

چمدانهای خود نگه میدارند. آدم خوشمشربی پیشنهاد کرده که کسی بیاید و شغل شستن و اتو کشی برچسبهای کهنهٔ خطوط هواپیمایی را برای مسافران منزلتجو راه بیندازد.

از سوی دیگر، عوض کردن خانه به جای آنکه موجب تبریک و تهنیت باشد، باعث اسف و افسوس است. همگان همان اظهار نظرهای معمول را دربارهٔ دشواریهای نقل مکان ابراز می کنند. با اینهمه، واقعیت این است که کسانی که یک بار نقل مکان کر دهاند احتمالاً بیشتر از کسانی که هر گز نقل مکان نکر دهاند، مایل به نقل مکان مجدد هستند از (Alain Touraine) جامعه شناس فرانسوی در این باره می گوید: «آنان کُه قبلاً یک بار خانهٔ خود را عوض کرده و کمتر به اجتماع خود وابستهاند، برای نقل مکان مجدد آمادگی بیشتری دارند...» از کار کنان اتحادیهٔ کارگری انگلستان به نام کلار ک (Clark) چندی پیش در کنفرانس بین المللی نیروی انسانی ابراز داشت که تحرک را می توان چون عادتی دانست که در ایام دانشجویی شکل می گیرد. ۷۰ وی اشاره می کند که کسانی که سالهای تحصیل در دانشگاه را دور از خانه و کاشانهٔ خود بودهاند در مقایسه با کارگران یدی بی سواد و وابسته به خانهٔ خود، راحت تر وارد محیطها و گروههای نسبتاً آزاد می شوند. نه تنها اینگونه مردم دانشگاهرفته در سالهای بعدی زندگی خود بیشتر از سایرین حرکت میکنند، بلکه وی بر آن است که اینان دیدگاههایی به کودکانشان عرضه میدارند که تحرک را تسهیل می کند. در حالی که نقل مکان برای بسیاری از خانواده های کارگری به منزلهٔ ضرورتی است هراسناک که از بیکاری و محنتهای دیگر خبر میدهد، برای طبقات متوسط و بالا اغلب اوقات نقل مكان به معناى دامنه دارتر كردن زندگى خوب و خوش آنهاست. برای اینان مسافرت یعنی خوشی، و نقلمکان کردن معمولاً یعنی ارتقاء مقام پیدا کردن.

خلاصهٔ کلام آنکه در بین تمام کشورهایی که در کار انتقال به مرحلهٔ فراصنعتی هستند، و در میان مردم آینده، حرکت کردن یک شیوهٔ زندگی است، به معنای آزادی از محدودیتهای گذشته و گام نهادن به آیندهای مرفه و متنعم تر است.

منتقل شوندگان سوگوار

به هر حال در بین افراد «بی تحرک» دیدگاهها و روحیات کاملاً متفاوتی به چشم

۱٦) نگاه کنید به [٤٩]، صفحهٔ ۹۵. ۱۷) نگاه کنید به [۲٤٩]، صفحهٔ ۲۹. میخورد. فقط دهقان هندی و شرقی نیست که تقریباً برای تمام طول زندگیاش در یک محل باقی میماند. همین قضیه در مورد میلیونها نفر کارگر، مخصوصاً خیل کارگران صنایع عقبمانده نیز صدق میکند. در اقتصادهای پیشرفته دگرگونیهای تکنولوژیک غرش کنان پیش می تازد، بر تمامی صنایع مهر کهنگی میزند و یکشبه صنایع جدید می آفریند، و در نتیجه میلیونها نفر کارگر غیرماهر و نیمهماهر ناچار می شوند خانه و کاشانهٔ خود را به جای دیگر منتقل کنند. اقتصاد خواستار تحرک است و بیشتر کشورهای مغربزمین مخصوصاً سوئد و نروژ و دانمارک و ایالات متحد امریکا مبالغ هنگفتی را صرف تشویق کارگران برای باز آموزی مشاغل جدید و ترک خانه و روانه شدن در پی اینگونه مشاغل می کنند. اما چنین مشاغل جدید و ترک خانه و روانه شدن در پی اینگونه مشاغل می کنند. اما چنین حتی برای کارگران شهرهای بزرگ که در اثر تجدیدبنای شهر خانههایشان را خراب می کنند و در نقطهای دیگر در نزدیک مسکن قبلی به آنان خانه می دهند، این جدایی و قطع روابط پیشین اغلب درد آور است.

دکتر مارک فراید (Marc Fried) عضو بررسیهای مشترک بیمارستان عمومی ماساچوست می نویسد: «براستی می توان واکنشهای آنان را تجلی و نشانهٔ غم و اندوه دانست. این واکنشها در احساس خسران، میل مداوم به بازگشت، لحن فروخورده و پرملال، پریشانیهای مکرر روانی و اجتماعی و ناراحتیهای جسمانی... احساس بی پناهی، خشم گرفتنهای مستقیم و نابجا و تمایل به آرمانسازی از مکان از دست رفته متجلی می شود.» وی می گوید اینگونه واکنشها «بسیار شبیه اندوهگساری کسانی است که عزیزی را از دست داده باشند.» ۱

(مونیک و یو (Monique Viot) جامعه شناس فرانسوی در «وزارت امور اجتماعی فرانسه» می گوید: «فرانسویان به محیط جغرافیایی خود بسیار بستگی دارند. اینان برای گرفتن شغلی که حتی سی یا چهل کیلومتر دور تر از مسکنشان باشد، براستی تمایلی از خود نشان نمی دهند. اتحادیه ها رفتن به سر چنین کارهای دوری را «تبعید» می گویند.» ۲۰

حتی بعضی از منتقل شدگان تحصیل کرده و مرفه نیز که از آنان خواسته می شود خانهٔ خود را عوض کنند، دچار پریشانی می شوند. (کلیفتون فادیمن (Clifton

۱۸) آپالاش (Appalachia) منطقهای در جنوب شرقی ایالات مُتحد امریکا. –م. ۱۹) در مورد واکنش عاطفی کسی که خانهاش را عوض میکند نگاه کنید به «اندوه برای خانهٔ از دسترفته» از مارک فراید، در [۲٤۱]، صفحهٔ ۱۵۱، ۱۲۰.

۲۰) مصاحبه با مونیک ویو.

Fadiman) در توصیف نقل مکانش از شهر آرام و بی سر و صدای کانتیکت به لوس آنجلس می گوید همین که وارد می شود گویی: «از تیری که از اسلحه بیماریهای جسمی و روحی شگفت انگیزی شلیک شده باشد از پا در آمدم... شش ماه طول کشید تا بهبود پیدا کردم. دکتر اعصاب بیماری مرا شوک فرهنگی تشخیص داد...» ازیرا تعویض خانه، حتی با مساعد ترین شرایط بخودی خود یک سلسله نوساز گاریهای (readjustments) دشوار روانی را به همراه دارد.

در پژوهش مشهوری که در یکی از حومههای شهری در کانادا به نام «کرستوود هایتز» (Crestwood Heights) انجام گرفت، سه جامعه شناس به اسامی کسیلی (J. R. Seeley)، سیم (R. A. Sim) و لوزلی (E. W. Loosley) چنین می گویند: «سرعتی که در آن انتقال باید صورت بگیرد و عمق تغییراتی که باید به درون شخصیت رسوخ کنند به حدی است که مستلزم بیشترین انعطاف پذیری رفتار و ثبات شخصیت است. مرام و مشرب، گاهگاه زبان، عادتهای غذائی، و اولویتهای مد و ظاهر باید با حالتی بسیار سریع جای خود را به مرام و مشرب و عادات جدید بسیارد. و این کار چه بسا در نبود رهنمونهای رفتاری بدیهی، که باید در اینگونه موارد فرابگیریم، صورت می گیرد.

مراحلی که مردم خود را با محیط جدید از نو سازگار میکنند به دست (جیمز تی هورست (James S. Tyhurst) استاد روانپزشک دانشگاه پرینستون کلمبیا تنظیم شده است. او می گوید: «در مطالعات میدانی (field studies) از حالتهای روحی افراد پس از مهاجرت، یک الگوی کم و بیش هماهنگ می توان... تعیین و تعریف کرد. شخص در وهلهٔ اول با مسائل مبرم سر و کار دارد، می کوشد کاری بیابد، پول فراهم کند و مسکنی تدارک ببیند. همهٔ اینها اغلب با بیقراری و از دیاد فعالیت روانی حرکتی (psychomotor) همراه است...»

ربا تشدید احساس بیگانگی و یا ناسازگاری و عدم توافق با محیط تازه، مرحلهٔ دوم آغاز می شود؛ که «ورود به مرحلهٔ روانی» است. «ویژگیهای این دوره عبار تند از افزایش اضطراب و افسردگی، تشدید خودمشغولی که با علائم بیماری همراه می شود؛ کناره گیری کلی از جامعه که با فعالیت پیشین وی مغایرت دارد؛ و نیز احساس کینه ورزی و بدگمانی. احساس تفاوت و ناتوانی بشدت افزایش می یابد و این دوره با عدم آسایش و آشفتگی و پریشانی کاملاً آشکاری مشخص می شود. این دورهٔ کم و بیش متلاطم و پرنوسان ممکن است... یک تا چند ماه طول

۲۱) گزارش فادیمن از مقالهٔ وی در Holiday اکتبر ۱۹۹۵ صفحهٔ ۸ نقل شده است.

پکشد.» ٔ

تنها پس از اینهاست که مرحلهٔ سوم آغاز می شود. در این دوره فرد یا نسبتاً با محیط تازه سازگاری پیدا می کند و قرار و آرام می گیرد، و یا برعکس آگر نتواند، در موارد شدید دچار عوارضی می شود مثل: «پریشانحالی و آشفتگی سخت که به نابسامانیهای شدید روحی می انجامد، و نیز شدت یافتن حالات غیرعادی و گسستن از واقعیت.» ۲۲ خلاصه آنکه بعضی از مردم هرگز نمی توانند بنحو شایسته با محیط خود سازگار شوند.

#### غریزهٔ به خانه بازگشتن

اما حتی اگر مردم با محیط جدید سازگار شوند، دیگر مثل گذشته نخواهند بود، زیرا هر نقلمکانی ضرور تا بخشی از شبکهٔ پیچیدهٔ روابط قدیمی را نابود می کند و روابط پیچیدهٔ تازهای به جای آنها برقرار میسازد. همین گسیختن روابط چنانچه چند بار در زندگی تکرار شود باعث «از بین رفتن تعهد» می گردد، که بسیاری از نویسندگان آن را در بین جوامعی که دارای تحرک بالایی هستند، تشخیص دادهاند. کسی که پیوسته در حرکت است معمولاً آنقدر شتابزده است که امکان ریشه دوانیدن در محلی را پیدا نمی کند. یکی از کارمندان شرکت هواپیمایی اظهار داشت که در حیات سیاسی اجتماعش دخالت نمی کند، زیرا: «چند سال دیگر من اصلاً در اینجا زندگی نخواهم کرد. آدم درختی می کارد، ولی دیگر بزرگ شدنش را اینجا زندگی نخواهم کرد. آدم درختی می کارد، ولی دیگر بزرگ شدنش را

عدم دخالت و یا به بیان دقیق تر شرکت جستن محدود، از جانب کسانی که آن را تهدیدی علیه آرمان سنتی دمو کراسی فراگیر میدانند، بشدت مورد نکوهش قرار گرفته است. ولی این منتقدان یک واقعیت مهم را نادیده می گیرند؛ چه بسا کسانی که از دخالت عمیق در امور اجتماع خویش پرهیز می کنند، از کسانی که دخالت می کنند و سپس آن محل را ترک می گویند، مسئولیت اخلاقی بیشتری از خود نشان می دهند. به هر حال منتقل شوندگان نرخ مالیات را بالا می برند، ولی چون به جای دیگری می روند و دیگر در محل نیستند ناچار نیستند هزینه و مسئولیتی به گردن بگیرند. آنان باعث می شوند صدور او راق قرضه برای مدارس با شکست مواجه شود و آثار و عواقب آن را برای بچههای دیگران به ارث می گذارند. آیا

۲۲) نقل قول تی هورست از مقالهٔ وی «نقش مرحله های انتقال و فاجعه ها در بیماری روانی» در [۳۳]، صفحهٔ ۱۵۶ آورده شده است.

عاقلانه تر و آبرومندانه تر آن نیست که آدم خودش را پیشاپیش کنار بکشد؟ ولی چنانچه انسان خود را از شرکت جستن برکنار نگه دارد، از پیوستن به سازمانها و تشکیلات احتراز کند و از برقراری روابط نزدیک با همسایگان امتناع ورزد، و خلاصه آنکه خود را از درگیری و تعهد کنار بکشد، بر سر اجتماع و شخص خودش چه خواهد آمد؟ آیا افراد و اجتماع می توانند بدون احساس تعهد به حیات خود ادامه دهند؟

(احساس تعهد اَشكال بسیاری به خود می گیرد که یکی از آنها دلبستگی پیدا کردن به مكان است. معنی و اهمیت تحرک فقط زمانی برای ما قابل ادراک است که نخست مرکزیت مكان ثابت را در ساختمان روحی انسان سنتی تشخیص دهیم و آن را بپذیریم. این مرکزیت از راههای بیشمار وارد فرهنگ ما شده است. در واقع، تمدن خود با کشاورزی آغاز گشت، و به معنای استقرار یافتن و سرانجام پایان گرفتن دربدریها و مهاجرتهای غمافزای خانهبهدوشان عصر دیرینهسنگی است. واژهٔ «ریشه گرفتن» که امروز اهمیت بسیار برای آن قائل هستیم، اساساً واژهای است کشاورزی. چنانچه خانهبهدوشان ماقبل تمدن به صحبت در حول و حوش واژهٔ اس یشهها» گوش میدادند، چندان چیزی از مفهوم آن درنمی یافتند.

واژهٔ ریشه به معنای مکانی ثابت و یک «خانهٔ» دائمی و پابر جاست. در آن دنیای سخت و گرسنه و پرخطر، خانه، حتی اگر بیش از دخمهای نبود، در نظر انسان آخرین پناهگاه بشمار می رفت، زیرا محکم در زمین نشسته و ریشه گرفته بود، از نسلی به نسلی دیگر سپرده شده بود و پیوند انسان با طبیعت و گذشته هردو بود. ثبات خانه امری مسلم و بدیهی بود، و ادبیات مملو است از اشارات احترام انگیز به اهمیت خانه. توماس توسر ۲۳ در جزوهای در باب آداب خانه داری در قرن شانزدهم می نویسد: «برای آرامش به خانه رو، که خانه بهترین جاست.» در هر فرهنگی امثال و حکم بسیاری را می توان یافت که در تعریف و تمجید از خانه گفته شده. «خانه شخص قلعهٔ او است...» «هیچ جا مثل خانه نیست...» «خانه، ای یار شیرین...» ستایش و تجلیل از خانه شاید در قرن نوزدهم در انگلستان به او ج خود رسید، یعنی در زمانی که پیشرفت صنعتی مردم روستا را ریشه کن کرد و آنان را به صورت توده های شهری در آورد. توماس هود ۲۳ شاعر تهیدستان به ما می گوید: «هر دلی ناله سر می دهد که خانه ام خانه ام را می خواهم...» و تنیسون ۲۵ تصویری کلاسیک و

۲۳) توماس توسر (Thomas Tusser) ۱۵۸۰–۱۵۸۰ شاعر و کشاورز انگلیسی.--م. ۲۶) توماس هود (Thomas Hood) ۱۸٤۵–۱۸۶۰ شاعر و طنزپرداز انگلیسی.--م. ۲۵) تنیسون (Alfred Tennyson) ۱۸۹۲–۱۸۹۲ شاعر انگلیسی.--م.

پراحساس از خانه ترسیم می کند.

در سپیده دم خاکستری رنگ بر مرغزارها ژاله نشسته است بر درختان ژاله نشسته است. خانهٔ انگلیسی آرام تر از خواب است. همه چیز مرتب است و مامن آرامش دیرین است.

در جهانی که انقلاب صنعتی سراسر آن را درنوردید و در آن دیگر هیچ چیز برای همیشه از «نظمی دقیق» برخوردار نبود، خانه در دنیای طوفانزا لنگرگاه و مأمنی ثابت و پایدار بود. از هرچه بگذریم خانه دست کم این خاصیت را داشت که می شد برای ماندن در یک مکان به آن تکیه کرد. افسوس که این شعر بود و نه واقعیت. خانه نتوانست جلو نیروهایی را بگیرد که می خواستند انسان را از وابستگی به محل و مکان ثابت جدا سازند.

#### مرگ جغرافیا

خانهبهدوشان گذشته، هم در باد و بوران و هم در گرمای طاقت فرسا دست به نقل مکان می زدند و همواره با گرسنگی دست و پنجه نرم می کردند؛ ولی آنان چادر ساخته از پوست بوفالو، خانوادههای خود و مابقی تیره و طایفهٔ خویش را همراه می بردند. آنان محیط پیرامون خود و نیز در بیشتر موارد چار چوب ساختمانی را که به آن خانه می گفتند همراه خویش می بردند. ولی برعکس، خانهبهدوشان امروزی ساختمان و خانهای را که در آن زندگی می کنند در پشت سر می گذارند. (خانه نیز به صورت یکی از اقلام جدولهایی در می آید که نرخ جابجایی و گردش چیزها را در زندگی آنان نشان می دهد.) اینان بجز خانوادهٔ خود، یعنی بی واسطه ترین محیط پیرامون خویش، همه چیز را در پشت سر می گذارند.

اهمیت رو به کاهش مکان و از میان رفتن تعهد و وابستگی به آن را می توان به طرق گوناگون نشان داد. نمونهٔ اخیر در این مورد تصمیم دانشکدههای ایویلیگ<sup>75</sup> در ایالات متحد امریکا بود مبنی بر عدم تأکید بر ملاحظات جغرافیایی در سیاستهای پذیرش دانشجو. این دانشکدههای برگزیده که بطور سنتی معیارهای

۲۹) ایوی لیگ (Ivy Lcague) گروهی از دانشگاههای شرق امریکا که معمولاً از نظر تحصیلی و اجتماعی امتیاز ویژهای دارند، از آن جمله دانشگاههای: براون، کلمبیا، کورنل، دارتموت، هاروارد، پنسیلوانیا، پرینستون و ییل. –م.

جغرافیایی را در مورد متقاضیان بکار می بستند، به امید فراهم آوردن اجتماع بسیار متنوعی از دانشجویان، عمداً برای آن دسته از دانشجویان امتیاز بیشتری قائل می شوند که منزلشان در فاصله های دور از دانشکده قرار داشته باشد. مثلاً در فاصلهٔ سالهای ۱۹۳۰ و ۱۹۵۰ دانشگاه هاروارد نصف دانشجویان خود را که خانه هایشان در نیوانگلند و نیویورک بود کاهش داد. اما یکی از مقامات رسمی دانشگاه می گوید: «امروز ما دیگر از این توزیع جغرافیایی عقبنشینی می کنیم،»

اکنون همه می دانند که مکآن دیگر منشاً و سرچشمهٔ اولیه و اساسی تنوع محسوب نمی شود. دیگر تفاوت بین مردم به پیشینهٔ جغرافیایی بستگی زیادی ندارد. آدرس روی فرم تقاضا ممکن است کاملاً موقتی باشد. بسیاری از مردم دیگر آنقدر در یک محل ماندگار نمی شوند تا ویژگیهای منطقهای یا محلی بارزی پیدا کنند. رئیس ثبتنام دانشگاه ییل (Yale) می گوید: «البته ما هنوز افراد را برای نامنویسی به نقاط دور دستی چون نوادا می فرستیم، اما در خود هارلم (Harlem)، پارک اونیو (Park Park) و کوینز (Queens)، افراد متنوع بسیاری را می توان پیدا کرد.» به گفتهٔ همین مقام رسمی، دانشگاه ییل عملاً ملاحظات جغرافیایی را به مثابهٔ شرط انتخاب کنار گذاشته است. همتای همین شخص در دانشگاه پرینستون چنین می گوید: کنار گذاشته است. همتای همین شخص در دانشگاه پرینستون چنین می گوید: گرفتن پیشینهٔ متفاوت آنهاست.»

تحرک، مردم را چنان درهم آمیخته است که تفاوتهای بین مردم دیگر به مکان ربط و بستگی شدید ندارد. به گفتهٔ پروفسور جان دیکمن (John Dyckman) از دانشگاه پنسیلوانیا، تعهد و دلبستگی به مکان آنچنان ضعیف و کمرنگ شده که: «در نزد بسیاری، وفاداری به یک شهر یا ایالت، از وفاداری به یک شرکت، یک حرفه و یا یک مجمع داوطلبانه، بمراتب ضعیف تر است.» از به این ترتیب می توان گفت که تعهد از ساختارهای اجتماعی وابسته به مکان (مثل شهر، ایالت، کشور یا همسایگی) به سمت ساختارهایی (مثل شرکت، حرفه و دوستان) منتقل می شود که متحرک و سیال و عملاً غیرمکانی هستند.

اما ظاهراً چنین به نظر می رسد که تعهد با طول مدت رابطه بستگی و ملازمه داشته باشد. با داشتن یک سلسله انتظارات زمانی که فرهنگ آنها را مشروط و معین می کند، همهٔ ما این مطلب را فراگرفته ایم که برای روابطی که به نظر ما «پایدار» یا طولانی مدت می آیند معنا و بار عاطفی قائل شویم و در برابر روابط کو تاهمدت،

۲۷) نگاه کنید به «استفاده های متغیر از شهر» در [۱۷۳] مفحهٔ ۱۵۶.

حتی المقدور از برقراری رابطهٔ عاطفی پرهیز کنیم. البته در این میان استثناهایی نیز وجود دارد؛ مثل رابطه های عاشقانه ای که در تعطیلات تابستانی پیش می آیند. اما بطور کلی در تمام گسترهٔ روابط متنوع آدمی، برقرار کردن رابطه و همبستگی امری گریزناپذیر است. و سیر نزولی دلبستگی و تعهد به مکان صرفا به تحرک ارتباط پیدا نمی کند، بلکه با همراه و ملازم تحرک، یعنی کوتاه تر شدن مدت زمان رأبطه با مکان، نیز ارتباط دارد.

برای مثال در هفتاد شهر بزرگ در ایالات متحد امریکا، از جمله در نیویورک، متوسط مدت اقامت در یک مکان کمتر از چهار سال است. ۲۸ این را بسنجید با اقامت طولانی مدت در یک مکان که از ویژگیهای یک فرد روستایی است. علاوه بر اینها تعویض محل مسکونی در تعیین مدت زمان بسیاری از روابط مکانی ما تأثیر می گذارد، آنچنانکه وقتی یک فرد رابطهٔ خود را با یک خانه قطع می کند، معمولاً به رابطهٔ خود با انواع و اقسام مکانهای حول و حوش آن محل نیز پایان می دهد. او سوپرمارکت، پمپ بنزین، ایستگاه اتوبوس و آرایشگاه خود را عوض می کند. بنابراین همگی ما در طول زندگی خود نه تنها مکانهای بیشتری می بینیم، بلکه مدت پیوند خود را بطور متوسط با هر مکان کوتاه و کوتاه تر می کنیم.

به این تر تیب کم کم بوضوح درمی یابیم که حرکت پر شتاب در جامعه چطور بر فرد اثر می گذارد. کو تاه شدن روابط انسان با مکان دقیقاً موازی و همراه است با قطع روابط با اشیاء. در هردو مورد فرد ناچار است بسرعت روابطی برقرار کند و همین رابطه ها را به سرعت بیشتری قطع کند. در هر دو مورد میزان و سطح ناپایداری افزایش می یابد. فرد در هردو مورد آهنگ و سرعت رو به افزایش زندگی را تجربه می کند.

۲۸) شک نیست که مرگ جغرافیا برای آیندهٔ شهر آثار مهمی به همراه دارد. به گفتهٔ ملوین وبر استاد برنامهریزی در دانشگاه برکلی: «یک جامعهٔ مدنی نوع جدید با مقیاسی وسیع در حال شکل گرفتن است که روزبروز وابستگیاش به شهر کمتر میشود... چون جوامع گذشته ساختاری مکانی و منطقهای داشتند، و چون جوامع مدنی منحصراً قائم بر شهر بودند، ما همچنان گمان میکنیم که وابستگی به سرزمین از صفات ضروری نظامهای اجتماعی است.» وی میگوید: چنین تصوری، ما را از مشکلات شهری، مثل اعتیاد به مواد مخدر، شورشهای نژادی، بیماری روانی، فقر و غیره به درک نادرستی میکشاند. نگاه کنید به مقالهٔ وی به نام «عصر بعد از شهر» در کمورک که کلیدن که که که کنید به مقالهٔ وی به نام «عصر بعد از شهر» در کمورک که کنید به مقالهٔ وی به نام «عصر بعد از شهر» در کمورک که کنید به مقالهٔ وی به نام «عصر بعد از شهر» در کمورک که کنید به مقالهٔ وی به نام «عصر بعد از شهر» در کمورک که کنید به مقالهٔ وی به نام «عصر بعد از شهر» در کمورک که کنید به مقالهٔ وی به نام «عصر بعد از شهر» در کمورک که کنید به مقالهٔ وی به نام «عصر بعد از شهر» در کمورک که کنید به مقالهٔ وی به نام «عصر بعد از شهر» در کمورک که که کنید به مقالهٔ وی به نام «عصر بعد از شهر» در کمورک که کنید به مقالهٔ وی به نام «عصر بعد از شهر» در کمورک که کنید به مقالهٔ وی به نام «عصر بعد از شهر» در کمورک که کمورک که که کنید به مقالهٔ وی به نام «عصر بعد از شهر» در کمورک که که کمورک که کمورک که که که کمورک کمورک که کمورک کمورک که کمورک که کمورک که کمورک که کمورک کمورک که کمورک ک

#### فصل ششم

## مردم: انسان مدولي

هر سال در فصل بهار صفوف طولانی کوچمانندی از تمام نواحی شرقی ایالات متحد امریکا به حرکت در می آید. حدود پانز دههزار دانشجوی امریکایی کتاب و دفتر را رها می کنند و منفرداً یا دسته دسته، با کیسه خواب و پتو و لباس شنا و به تبعیت از غریزهٔ بسیار صحیح رفتن به دریا، عازم سواحل آفتابی فورت لادردیل (Fort Lauderdale) در فلوریدا می شوند. در آنجا این جمعیت انبوه و پرجنب و جوش و طالبان عشق و آفتاب تقریباً یک هفته شنا می کنند، می خوابند، لاس می زنند، آبجو سر می کشند و در میان ماسهها غلت می زنند و جار و جنجال راه می اندازند. در پایان این مدت دختران مایوپوش و ستایشگران برنزهشده شان، لوازمشان را جمع می کنند و به خیل عظیم راهیان سفر می پیوندند. اکنون اگر کسی نزدیک غرفهای برود که شهر میزبان برای استقبال از این انبوه درهم و سرکش، بطور موقت درست کرده، نعرهٔ بلندگو را می شنود که فریاد می زند: «اتومبیلی با دو سرنشین می تواند مسافری را تا آتلانتا (Atlanta) ببرد... خواهان سفر به واشینگتن... ساعت ده عازم لوئيزويل (Louisville) هستيم ... » در ظرف چند ساعت از اين «مهماني بزرگ ساحل و شراب» هیچ چیز جز تهسیگار و قوطی آبجو نشسته در ماسههای ساحل و حدود ۱/۵ میلیون دلار در صندوق فروشندگان محلی برجای نمیماند؛ فروشندگانی که در عین حال که سود و منافع خصوصی خود را تضمین شده می بینند، این یورش سالانه را برکتی پرشائبه و ملوث می دانند که ممکن است به داشت عمومی را به مخاطره بینداز د.

اما آنچه این جوانان را جذب میکند چیزی است فراتر از شور و هیجان سرکش برای آفتاب. سکس نیز نیست، زیرا در جاهای دیگر نیز پیدا میشود. انگیزهٔ آنان بیشتر احساس آزادی و رهایی از مسئولیت است. به قول یک دختر نوزده سالهٔ دانشجو اهل نیویورک که اخیراً به این جشنها رفته بود: «آدم از کاری که میکند و از حرفی که میزند اصلاً نگران نیست، چون راستش را بخواهید آدم دیگر آنها را هرگز نمی بیند.»

چیزی که فورت لادردیل در اختیار جوانان قرار میدهد تجمع ناپایدار مردم است که در ضمن آن روابط موقت نیز بین اشخاص فراهم می شود. و هرچقدر ما به جامعهٔ فراصنعتی نزدیک تر شویم، همین موقتی بودن به گونهای فزاینده بر روابط انسان بیشتر حاکم می شود. زیرا همانطور که اشیاء و مکانها با آهنگی هرچه سریع تر از میان زندگی ما می گذرند، انسانها نیز به همین نحو در گذرند.

# بهای گرفتار شدن

شهرگرایی، یعنی شیوهٔ زندگی فرد ساکن شهر، از آغاز این قرن جامعه شناسان را به خود مشغول کرده است. ماکس وبر ابه این واقعیت آشکار اشاره می کند که ساکنان شهرها، برخلاف اجتماعات کوچک، نمی توانند همهٔ همسایگان خود را از نزدیک بشناسند. گئورگ زیمل این مفهوم را گسترده تر می کند و با دقت و ظرافت شرح می دهد که چنانچه هر فرد شهرنشین در برابر هر شخصی که با او تماس حاصل می کند، واکنش عاطفی نشان دهد و یا ذهنش را از اطلاعات راجع به آنان پر کند، «کاملاً از درون خرد و متلاشی می شود و به وضع روحی و روانی وصفناپذیری دچار می شود.»

(لوئیس ویرت (Louis Wirth) نیز به نوبهٔ خود به ماهیت چندپارهٔ روابط شهری اشاره می کند و می گوید: «ساکنان شهرها بویژه در نقشهای بسیار تقسیم شده و خاصی با یکدیگر برخورد می کنند. به همین جهت، ربط و بستگی شان به یکدیگر فقط به جنبهٔ بسیار خاصی از فعالیت دیگری محدود می شود.» وی توضیح می دهد که ما به جای آنکه خود را عمیقاً در گیر و گرفتار شخصیت کلی فرد مورد نظر بکنیم، ضرور تا تماس سطحی و نسبی با برخی از آنان برقرار می سازیم. ما به لیاقت و کارایی یک کفاش فقط تا آنجا توجه داریم که بتواند نیازهای ما را بر آورد؛ و اگر زنش مشروبخوار باشد برای ما اصلاً اهمیتی ندارد."

معنای این سخن آن است که ما با اکثر مردم گرداگرد خود روابط محدودی

۱) ماکس وبر (Max Weber) ۱۸۲۵–۱۹۶۵ جامعهشناس آلمانی. –م.

۲) گئورگ زیمل (Georg Simmel) ۱۹۱۸–۱۹۱۸ جامعهشناس آلمانی. –م.

۳) در مورد سخنان وبر، زیمل و ویرت نگاه کنید به [۲۳۹]، صفحات ۷۰-۷۰.

برقرار می کنیم. ما چه آگاهانه و چه ناآگاهانه روابط خود را با اکثر مردم برحسب کارکرد تعیین می نماییم. تا زمانی که خود را درگیر و گرفتار مسائل و مشکلات داخل خانوادهٔ کفاش، امیدها و رؤیاها و ناکامیهای وی نکرده باشیم، او برای ما با هر کفاش دیگری که همان شایستگی و لیاقت را داشته باشد قابل تعویض است. در این صورت می بینیم که عملاً اصل مدولی را در مورد روابط انسانی نیز به کار برده ایم. ما انسان دورانداختنی، یعنی جانشین پذیر، یعنی انسان مدولی را بوجود آورده ایم.

ما به عوض آنکه خود را درگیر انسان کل کنیم، تنها به مدولی از شخصیتش می پردازیم. هر شخصیت را می توان هیأت یگانه و واحدی از هزاران مدولهایی از این قبیل دانست. پس هیچ انسان کل با هیچ انسان کل دیگر قابل تعویض و جانشین پذیر نیست. ولی برخی از مدولها جانشین پذیر ند. چون ما فقط می خواهیم از کفاش یک جفت کفش بخریم و در پی دوستی یا محبت و یا نفرت او نیستیم، لزومی ندارد به سایر مدولهایی که مجموعاً شخصیت وی را می سازند توجه و خود را درگیر و گرفتار آنها کنیم، در چنین صورتی رابطهٔ ما محدود و مطمئن است. تعهدات هریک به دیگری نیز محدود است. رابطه شامل برخی شکلهای پذیرفته شده رفتار و تفهیم و تفاهم است. هردو طرف آگاهانه و یا ناآگاهانه حد و حدود و قوانین را رعایت می کنند. مشکل، زمانی پیش می آید که یکی از دو طرف از حد و حدودی که بطور ضمنی پذیرفته شده تخطی کند و بکوشد به مدولی بپردازد که با کار کرد موضوع مورد نظر ار تباط نداشته باشد.

در این روزگار در کتابهای جامعه شناسی و روانشناسی مطالب بسیاری به بحث دربارهٔ بیگانه شدگی که گمان می رود از تکه تکه شدن روابط سرچشمه گرفته باشد اختصاص می یابد. بخش زیادی از گفته های مکتب اگزیستانسیالیسم و شورش دانشجویان نیز شرح همین تکه تکه شدن است. گفته می شود که ما بقدر کافی با همنو عان خود نمی آمیزیم، میلیونها جوان دربدر به دنبال آمیختن کامل می گردند. اما قبل از آنکه با شتاب به این نتیجه گیری معمول دست بزنیم که مدوله سازی چیز بسیار بدی است، بهتر آن است که با دقت بیشتر موضوع را مورد بررسی قرار

هاروی کاکس (Harvey Cox) حکیم الهی با در نظر گرفتن گفتهٔ زیمل می گوید که در محیط شهری کوشش برای «آمیختن» خود با همگان به ویرانی و اضمحلال شخص و خلاء احساسی منتهی می شود. وی راجع به انسان شهری می نویسد: که او «باید با بیشتر مردمان شهر که با آنان برخورد دارد، کم و بیش روابط غیر شخصی بر قرار کند تا دقیقاً بتواند روابط دوستانهٔ بارور و مستحکمی با تعدادی از افراد

برقرار نماید... زندگی وی چون گذرگاهی است که دهها نظام و صدها شخص از درون آن عبور میکنند. ظرفیت وی برای شناخت بهتر برخی از آنان ایجاب میکند که از عمیق شدن روابط خود با بسیاری دیگر بکاهد. وقتی یک فرد شهری به درددل آقای پستچی گوش میدهد، این کار صرفاً عملی است از روی رافت، زیرا وی به دانستن مطالبی دربارهٔ افرادی که پستچی از آنان سخن میگوید هیچ علاقهٔ خاصی ندارد.» آ

وانگهی پیش از ندبه و زاری در مورد مدوله سازی لازم است از خود بپرسیم آیا به جای ایجاد رابطه با مدولهای شخصیت تعداد کثیری از افراد، واقعاً دوست داریم به همان شرایط سنتی بازگردیم که احتمالاً هر فرد با شخصیت کل و جامع چند نفر رابطه برقرار می کرد؟ انسان سنتی و قدیمی را آنقدر احساساتی و دارای شور زیاده از حد نشان داده اند که ما غالباً آثار و عواقب این رجعت را نادیده می گیریم. همان نویسندگانی که از چندپاره شدن انسان ناله سر می دهند، همگی در عین حال خواستار آزادی اند، و آزاد نبودن مردمی را نمی بینند که از طریق روابط کل و جامع به هم وابسته و پایبند شده اند. زیرا هر رابطه ای تقاضاها و انتظاراتی را در بر دارد. و رابطهٔ بین دو نفر هر چقدر نزدیک تر و آمیخته تر باشد، فشارهایی که هریک برای تحقق و بر آوردن انتظارات بر دیگری اعمال می کند، بیشتر می شود. و رابطه هر چه جامع تر و نزدیک تر باشد، مدولهای بیشتری وارد و به کار گرفته می شوند و بالطبع تقاضاهایی که ما از یکدیگر داریم بیشتر می شود.

در رابطهای که بر اساس مدولی پیریزی شده باشد، توقعات و انتظارات بسیار محدود و مشخص است. تا وقتی که کفاش خدمت محدود خویش را به ما ارائه می دهد، یعنی انتظارات نسبتاً محدود ما را بر آورده می سازد، ما اصراری نداریم که به خدای ما هم اعتقاد داشته باشد، یا در منزلش نظافت را رعایت کند، یا اعتقادات سیاسی ما را داشته باشد و یا از غذاها و موسیقی مورد پسند ما خوشش بیاید. ما او را در تمام موارد دیگر آزاد می گذاریم، همچنانکه او نیز ما را آزاد می گذارد که بی دین باشیم یا کلیمی، همجنس باز باشیم یا غیرهمجنس باز، جان بیرچره باشیم و یا کمونیست، در رابطهٔ کل و جامع چنین چیزی امکان ندارد و نمی تواند داشته باشد. چند پارگی و تکه تکه شدن تا حدودی با آزادی ملازمت دارد.

٤) دربارهٔ سخنان کاکس در مورد «درگیریهای محدود» نگاه کنید به [۲۱۷]، صفحات ٤٦-٤١.

۵) جان بیر چر (John Bircher): عضو یا طرفدار جامعه جان بیر چ، یک سازمان شدیداً محافظه کار ضد کمونیست که در سال ۱۹۵۸ تأسیس شد. –م.

همگی ما در زندگی خود به میزانی از روابط جامع نیاز داریم. اما فریاد و فغان کردن در اینباره که چرا ما نمی توانیم صرفا چنین روابطی داشته باشیم بی معنی است. و ترجیح نهادن جامعهای که فرد در آن بهجای داشتن روابط مدولی با افراد بسیار، دارای روابط تمامگرانه (Holistic) با چند نفر باشد، به منزلهٔ آرزوی بازگشت به اسارت گذشته است. گذشتهای که انسانها در آن بیشتر در قید و بند یکدیگر بودند و میثاقهای اجتماعی و اخلاقیات جنسی و محدودیتهای سیاسی و مذهبی آنها را تحت انقیاد خود گرفته بود.

منظور من این نیست که روابط مدولی هیچ خطری در بر ندارد و یا این دنیا بهترین دنیای ممکن است. برعکس، همچنان که بعدا نشان خواهم داد در واقع خطرات عمیقی در کمین است. به هرحال تاکنون بحثهای مربوط به این مسائل نیز که در حوزههای عمومی و حرفهای صورت گرفته خارج از موضوع بوده، چرا که به بعد اساسی تمام روابط بین اشخاص یعنی به طول مدت آنها توجه نشده است.

## مدت روابط ميان انسانها

جامعه شناسانی نظیر ویرت به طور گذرا از طبیعت ناپایدار پیوندهای انسان در جامعهٔ شهری سخن گفته اند. اما هیچیک از آنان بطور منظم در این باره تلاش نکرده اند تا کوتاه تر شدن مدت پیوندهای بین مردم را به کوتاه تر شدن مدت زمان انواع دیگر روابط ربط بدهند. و نیز نکوشیده اند که کاهش روز افزون این زمانها را ثبت کنند. تا هنگامی که ما خصلت موقتی بودن این پیوندهای انسانی را تجزیه و تحلیل نکنیم در حرکت بسوی جامعهٔ فراصنعتی دچار کجفهمی می شویم.

کاهش یافتن مدت زمان متوسط در روابط انسان را می توان به عبارت و احتمالی نتیجهٔ زیاد شدن تعذّاد چنین روابطی دانست. امروز یک فرد شهرنشین متوسط به احتمال بسیار در طی یک هفته بیشتر از یک روستایی دوران فئودالیسم در طی یک سال و حتی شاید در طول همهٔ عمرش، با آدمها تماس پیدا می کند. تردیدی نیست که در بین پیوندهای آن روستایی با دیگران تعدادی روابط ناپایدار نیز موجود بود، اما بیشتر مردمی که او آنان را می شناخت در سراسر زندگی اش تغییر نمی کردند. یک فرد شهرنشین نیز ممکن است با گروه معینی از مردم رابطهٔ متقابلی داشته باشد یک فرد شهرنشین مدید بطول انجامد، اما در عین حال با صدها و بلکه با هزاران نفر دیگر نیز برخورد دارد که ممکن است فقط یکی دو بار آنان را ببیند و سپس برای همیشه در بو تهٔ فراموشی و بی نامی گم شوند.

همگی ما همانطور که با مجموعهای از انتظارات زمانی، به سایر روابط برخورد

می کنیم، به روابط انسانی نیز با همین انتظارات مواجه می شویم. انتظار داریم که برخی از روابط از برخی دیگر طولانی تر شوند. بر همین اساس روابط با سایر افراد را می توان بر حسب مدتی که این روابط ممکن است بطول انجامند طبقه بندی کرد. البته مدت روابط قابل انتظار در بین فرهنگها و اشخاص مختلف تفاوت دارد. با اینهمه در بین بخشهای و سیع مردم جوامعی که از نظر تکنولوژی پیشرفت کردهاند می توان ترتیب زیر را مشاهده کرد:

روابط درازمت ما انتظار داریم که پیوندمان با فامیل بلافصل و البته با سایر خویشاوندان در سطحی محدودتر، برای تمام عمر ادامه یابد. اما با افزایش یافتن میزان طلاق و گسته شدن روابط خانوادگی این امر همیشه تحقق پیدا نمی کند. البته ما از لحاظ نظری برای همیشه از دواج می کنیم، «تا مرگ ما را از یکدیگر جدا سازد.» و آرمان جامعه نیز حاکی از تداوم این رابطه برای تمام عمر است. حال بحث این است که آیا این انتظار در جامعهای که ناپایداری در آن بسیار است، واقع گرایانه و بجاست یا نه به به به واقعیت این است که انتظار می رود پیوندهای خانوادگی، اگر نگوییم برای تمام عمر، ولی درازمدت باشند، و کسی که چنین خانوادگی، اگر نگوییم برای تمام عمر، ولی درازمدت باشند، و کسی که چنین روابطی را از هم می گسلد دست به گناه بزرگی زده است.

روابط میانمدت. چهار نوع رابطه را می توان در این مقوله جای داد. این چهار نوع رابطه، تقریباً به ترتیب کم شدن مدت رمان آنها (انتظارات زمانی) عبار تند از: روابط با دوستان، روابط با همسایگان، روابط با همکاران، روابط با اعضای کلیساها و باشگاهها و سایر سازمانهای داوطلیانه.

برحسب سنت رایج فرض بر این است که روابط کا دوستان کم و بیش مثل پیوندهای خانوادگی طولانی باشد. فرهنگ هر ملت به «دوستان قدیم» ارج بسیار می گذارد و قطع رابطهٔ دوستی مستوجب شماتت بسیار است. نوع دیگری از رابطهٔ دوستی نیز داریم که به آن رابطهٔ آشنایی گفته می شود و مدت آن را کو تاه تر می دانند.

روابط با مسایگان را دیگر در شمار رابطه های درازمدت نمی دانند. زیرا میزان جابجایی جغرافیایی خیلی بالاست. انتظار می رود که روابط همسایگی تا وقتی که فرد در یک مکان باقی می ماند، ادامه یابد و این فاصلهٔ زمانی بطور متوسط روزبروز کو تاه تر می شود، قطع رابطه با همسایه گرچه ممکن است باعث مشکلاتی شود، ولی بار گناهی به همراه ندارد.

رواَبَطُ همکاری غالباً مثل رابطه با دوستان میشود، ولی رابطهٔ همسایگی معمولاً

چنین نیست. برحسب سنت، بخصوص در بین کارگران یقه سفید و صاحبان حرف و فنون، انتظار می رود که روابط شغلی نسبتاً دراز مدت باشد. به هرحال این انتظار چنانکه خواهیم دید بسرعت در حال تغییر است.

روابط به اعضاء، مثل ارتباط با مردم در کلیسا و یا سازمانهای مدنی و احزاب سیاسی و غیره، گاهگاه به دوستی میانجامد ولی چنین روابطی بیش از روابط دوستی و پیوندهای همسایگی یا همکاری در معرض از بین رفتن میباشد.

روابط کوتا مدت. تقریباً تمام روابط خدماتی در این مقوله جای میگیرند. مثل روابط با کارگران فروشگاهها، کارکنان ارسال کالا، کارگران پمپبنزینها، شیرفروشها، آرایشگران و غیره. جابجایی در بین اینان نسبتاً سریع است و کسی که به چنین روابطی پایان بدهد از کردهٔ خود شرمسار نمی شود. در بین بخش خدماتی صاحبان حرف، مثل پزشکان و حقوقدانان و حسابداران استثناهایی هستند که انتظار می رود رابطه با آنها تا حدودی پایدار تر باشد.

البته این طبقهبندی چندان قطعی نیست. کسان بسیاری می توانند در مورد رابطهٔ «خدماتی» مواردی را ذکر کنند که نسبت به برخی روابط دوستی یا همسایگی و یا همکاری، دوام بیشتری داشتهاند. وانگهی خود ما نیز می توانیم تعدادی روابط کاملاً درازمدت را در زندگی خود نام ببریم؛ شاید خود ما سالهای سال پیش یک پزشک رفته باشیم و با یک دوست دورهٔ دانشگاه پیوندهای بسیار نزدیکی برقرار کرده باشیم. چنین مواردی اصلاً غیرعادی نیستند، ولی تعدادشان در زندگی ما نسبتاً ناچیز است. اینها مثل گلهای ساقهبلندی هستند که در میان علفزاری سر برافراشتهاند که در میان علفزاری سر برافراشتهاند که در است. دقیقاً آن هر برگ علف نشانهٔ یک رابطهٔ کو تاهمدت و یک تماس ناپایدار است. دقیقاً دوام و بقای این پیوندهاست که آنها را مشخص می سازد. اینگونه استثناها قاعدهٔ کلی را بی اعتبار نمی کند. این استثناها نافی این واقعیت نیستند که در تمامی جنبهها، عرانگین رابطهٔ بین اشخاص روزبروز کو تاه تر می شود.

## استقبال شتابزده

ادامه یافتن شهرنشینی خود یکی از عوامل فشاری است که روابط ما را با دیگران «موقتی» تر میکند. همانطور که قبلاً متذکر شدم شهرنشینی تودههای وسیع مردم را در کنار یکدیگر قرار میدهد و با این کار تعداد تماسها بین افراد افزایش می یابد. این

 ۲) کارکنان حقوق بگیری که کارشان بدنی نیست مانند کارکنان دفتری و فروشندگان که کارشان به تولید کالایی ختم نمی شود بلکه بیشتر جنبهٔ خدماتی دارد، – م. فرایند با افزایش تحرک جغرافیایی که در فصل قبل شرح آن گذشت تقویت می شود. تحرک جغرافیایی نه تنها بی ثباتی مکانی را در زندگی ما تسریع می کند بلکه بی ثباتی رابطهٔ افراد را نیز افزایش می دهد.

افزایش یافتن سفر افزایش سریعی را در روابط موقتی و اتفاقی با افراد بسیاری به همراه دارد، مثل روابط با همسفران، کارکنان هتل، رانندگان تاکسی، کارمندان شرکتهای هواپیمایی، باربرها، پیشخدمتها، همکاران و آشنایان دوستان، کارمندان گمرک، آژانسهای مسافرتی و تعداد بیشمار دیگر. تحرک فرد هرقدر زیادتر باشد به همان نسبت تعداد برخوردها و تماسهای کوتاهمدت و چهره به چهرهٔ پراکنده و فشرده در زمان که هریک به نوبهٔ خود رابطهای است مثلاً انسانی، زیادتر میشود. (چنین تماسهایی ظاهراً برای ما عادی و بیاهمیت است. کمتر پیش می آید که از خود سؤال کنیم چند تن از شصت و شش میلیارد نفر انسانی که قبل از ما در این خود سؤال کنیم در روابطشان با یکدیگر، این نرخ بالای ناپایداری را لمس کرده زیستهاند، در روابطشان با یکدیگر، این نرخ بالای ناپایداری را لمس

همانطور که مسافرت تعداد تماسها را عمدتاً با انواع و اقسام کسانی که در بخش خدمات کار میکنند زیاد میکند، نقل مکانهای محلی نیز تعداد برخوردها را در زندگی ما افزایش میدهد. نقل مکان به روابط ما، تقریباً در همهٔ سطوح پایان میدهد. مهندس جوان زیردریایی که از میر آیلند (Mare Island) در کالیفرنیا به نیوپورت نیوز (Newport News) در ویرجینیا منتقل می شود فقط خانوادهاش را با خود به محل جدید می برد و والدین و خویشاوندان و همسایگان و فروشندگان و افراد بخش خدمات، و نیز همکاران و غیره را برجای میگذارد. او پیوند خود را با اینها یکمر تبه قطع میکند، و زمانی که در محل جدید مستقر شد، خودش، و زن و بیچهاش باید مجموعهای روابط جدید (و بار دیگر موقتی) با دیگران برقرار کنند. زن جوانی که در طی هفده سال، یازده بار نقل مکان کرده است اوضاع را چنین زن جوانی که در وز پستچی جدیدی نامهها را می آورد. چند هفته بعد صندوقدار می شود. یک روز پستچی جدیدی نامهها را می آورد. چند هفته بعد صندوقدار می شود که مکانیک پمپ بنزین عوض شده. در این فاصله همسایهٔ بغل دستی اش رفته می شود که مکانیک پمپ بنزین عوض شده. در این فاصله همسایهٔ بغل دستی اش رفته و خانوادهٔ جدیدی وارد می شود. این تغییرات همیشه، ولی البته بتدریج اتفاق و خانوادهٔ جدیدی وارد می شود. این تغییرات همیشه، ولی البته بتدریج اتفاق و خانوادهٔ جدیدی وارد می شود. این تغییرات همیشه، ولی البته بتدریج اتفاق

۷) دربارهٔ کسانی که قبل از ما زیستهاند نگاه کنید به «چه تعداد انسان در روی کرهٔ زمین تا به حال زندگی کردهاند؟» اثر ناتان کیفیتز در Demography، ۱۹۹۹، دورهٔ سوم صفحهٔ ۵۸۱،

میافتد. وقتی آدم اسباب کشی می کند تمام این پیوندها را یکباره قطع می کند و ناچار می شود همه را دوباره از نوع شروع کند. باید پزشک اطفال و دندانساز جدیدی پیدا کنی، یک مکانیک جدید پیدا کنی که کلاه سرت نگذارد. آدم ناچار می شود تمام روابط خود را با تشکیلات و انجمنهایش بهم بزند و همه را از نو شروع کند.» گسستن همزمان یک سلسله روابط موجود است که کار نقل مکان را از نظر روانی برای افراد بسیاری سنگین و دشوار می سازد.

این جریان هرچه بیشتر در زندگی یک فرد تکرار شود، مدتزمان روابط وی با دیگران کوتاه تر می شود. اکنون این فرایند در بین بخشهای مهمی از جمعیت با چنان سرعتی روی می دهد که مفاهیم سنتی مدتزمان روابط میان مردم را از ریشه چنان سرعتی روی می دهد که مفاهیم سنتی مدتزمان روابط میان مردم را از ریشه دگرگون کرده است. در مقالهای در نیوبورکتایمز چنین آمده بود: «چند شب پیش در یک مهمانی کوکتل در فراگئتاون رود (Frogtown Road) صحبت به اینجا کشید که چند وقت است مهمانان حاضر در نیو کنعان (New Canaan) زندگی می کنند. وقتی معلوم شد که طولانی ترین مدت اقامت از آن زن و شوهری است که از پنج سال پیش در آنجا ساکن بودهاند کسی تعجب نکرد.» در شرایطی که حرکت زمان و مکان کند تر بود، مدت پنج سال فقط اندکی بیشتر از مدت زمان لازم برای آشنا شدن خانوادهای بود که تازه به محل و اجتماع جدید نقل مکان کرده بود. برای آنکه خانوادهای پذیرفته شود، این مدت زیادی نبود. امروزه زمان آشنایی و پذیرفته شدن بشدت کوتاه و فشرده شده است.

مثلاً در بسیاری از حومههای امریکا نوعی خدمات بازرگانی داریم به نام «واگن استقبال» که با آشنا کردن و معرفی فروشگاههای بزرگ و آژانسهای آن ناحیه به افراد تازهوارد این فرایند را پرشتاب می کند. کارمند مزدبگیر «واگن استقبال» که معمولاً یک زن میانسال است نزد افراد تازهوارد می رود، به پرسشهای آنان دربارهٔ اجتماع جدید پاسخ می دهد و بروشورها و گهگاه کارتهای هدیهٔ ارزانقیمتی در اختیار آنان می گذارد که می توانند هدیهها را از فروشگاههای محلی دریافت کنند. چون «واگن استقبال» فقط روابط را در زمینهٔ خدمات تحت تأثیر قرار می دهد و تقریباً جنبهٔ تبلیغاتی دارد، تأثیر کلی آن چندان زیاد نیست.

به هر حال جریان ایجاد پیوند و ارتباط با همسایگان و دوستان تازه، غالباً با حضور افراد معین معمولاً زنان بی شوهر و یا پیرزنان تنها که نقش رساننده (Integrator) و راهنمای غیررسمی را در اجتماع برعهده دارند تسریع می گردد. چنین افرادی در بسیاری از حومه های جاافتاده و مجتمعهای مسکونی پیدا می شوند. رابرت گوتمن (Robert Gutman) جامعه شناس مسائل شهری در دانشگاه رو تجرز

(Rutgers)، نقش و کارکرد این زنها را به این ترتیب توصیف میکند که چون زن «رساننده» خودش خالباً از جریان اصلی زندگی اجتماعی در جامعه برکنار است، از اینکه برای افراد تازهوارد نقش «پل» را بازی کند، لذت میبرد. چنین زنی ابتکار عمل را در دست میگیرد و آنها را به مهمانی و سایر گردهماییها دعوت میکند. تازهواردان نیز بالطبع از اینکه یکی از ساکنان «قدیمی» که در بسیاری از اجتماعات واژهٔ «قدیمی» بیش از دو سال را افاده نمیکند حاضر شده آنان را دعوت نماید مسرور میشوند. اما افسوس که تازهواردها بزودی پی میبرند که خود رساننده «بیگانه»ای بیش نیست، و در این صورت اغلب بسرعت خود را از او جدا میسازند و با او قطع رابطه میکنند.^

ر گوتمن می گوید: «خوشبختانه در زمانی که رساننده (چه مرد و چه زن) تازه وارد را به اجتماع معرفی کرده و تازه وارد در کار رها کردن اوست، تازه واردان جدیدی از راه می رسند که او می تواند بار دیگر دست دوستی اش را بسوی آنان دراز کند.»

کسان دیگری نیز هستند که فرایند ایجاد رابطه را در اجتماع تسریع میکند. گوتمن میگوید در مجتمعهای مسکونی «پاسخدهندگان اظهار داشتند که پیش از آنکه به خانهٔ جدید نقل مکان کنند، معاملات ملکیها، آنان را با همسایگان آشنا کرده بودند. در پارهای موارد سایر زنان خانه دار همجوار، تک تک و یا به شکل گروهی به دیدار خانم خانه دار تازه وارد رفته اند. زنها و شوهرهای در و همسایه، هنگامی که سرگرم باغبانی و تمیز کردن حیاط و یا مراقبت از بچهها بوده اند، بطور اتفاقی با یکدیگر آشنا شده اند. و نیز ملاقاتهای معمولی است که بچهها آن را برقرار می کنند. بچهها اغلب جزء اولین افرادی هستند که با مردم محیط جدید تماس برقرار می کنند.»

سازمانهای محلی نیز در امر آشنا کردن سریع فرد در اجتماع نقش مهمی برعهده دارند آین آمر ظاهراً در بین صاحبان خانههایی که در حومهٔ شهر واقع شده اند بیشتر صدق می کند تا در بین ساکنین مجتمعهای بزرگ و آپارتمانی، کلیساها و احزاب سیاسی و سازمانهای زنان بسیاری از روابط انسانی را که تازهواردان در پی آنند، در اختیارشان می گذارند. به گفتهٔ گوتمن: «گاه پیش می آید که یکی از همسایه ها تازهوارد را از وجود مجامع داوطلبانه آگاه می سازد،

 ۸) در مورد مفهوم رساننده و گفتهٔ گوتمن نگاه کنید به مقالهٔ «تحرک جمعیت در بین طبقهٔ متوسط امریکا» در [۲٤۱]، صفحات ۱۷۵–۱۸۲. و حتى ممكن است تازهوارد را به اولين جلسهٔ خود ببرد؛ اما اين ديگر برعهدهٔ فرد مهاجر است كه در آن نوع مجامع بتواند گروه نخستين خود را در اين ميان پيدا كند.»

این که هیچ حرکتی آخرین حرکت نیست و خانهبهدوشان در مسیر خود بار دیگر رخت سفر برمیبندند و دوباره بهراه میافتند، با ایجاد و گسترش روابطی که از سطح روابط مدولی فراتر باشد سازگاری و همخوانی ندارد. و معنای این سخن آن است که اگر قرار است روابطی ایجاد شود، بهتر است آنها را بسرعت در زندگی ایجاد کرد.

اما اگر دوران آشنایی کو تاهمدت است، دوران رخت بربستن نیز کو تاه است. این امر بویژه در مورد روابط مربوط به بخش خدمات صدق می کند که چون یک بعدی هستند با انتقال فرد می توانند ایجاد شوند و پایان بگیرند. مدیر یک فروشگاه مواد غذایی واقع در حومهٔ شهر می گفت: «می آیند و می روند. دلت برایشان تنگ می شود، و بعد می فهمی که به دالاس نقل مکان کردهاند.» نویسندهای در مجلهٔ بیزنس ویک (Business Week) می نویسد: «فروشندگان واشینگتن دی.سی. بندرت فرصت پیدا می کنند روابط طولانی و پایدار با مشتریانشان برقرار کنند.» یکی از کارکنان خط انتقال برق در نیو هی ون (New Haven) می گفت: «همیشه یکی از کارکنان خط انتقال برق در نیو هی ون (New Haven) می گفت: «همیشه چهره های متفاوت.»

حتی کودکان خردسال نیز فوراً به ناپایداری پیوندهای میان انسانها آگاه می شوند. دایه های قدیم جای خودشان را به مؤسسات نگهداری بچه سپردهاند که هر روز برای نگهداری از بچه چهرهٔ جدیدی را روانهٔ منزل می کنند. همین گرایش کو تاه تر شدن زمان روابط، در کنار گذاشتن طبیب خانوادگی نیز بازتاب یافته است. طبیب خانوادگی مرحوم که یادش به خیر باد، یعنی آن طبیب عمومی، تخصص دقیق و مهارت ظریف متخصصان امروزی را نداشت، ولی لااقل این مزیت را داشت که تقریباً از گهواره تا گور بیمار را معاینه می کرد. امروز بیمار ثابت نیست. بیمار به جای بهرهمندی از رابطهٔ طولانی با یک پزشک، بین انواع و اقسام پزشکان متخصص در رفت و آمد است؛ و هر بار که به جای جدیدی نقل مکان پزشکان متخصص در روابط عوض می شوند. حتی در هر رابطهٔ منفرد نیز، تماسها هم کند، تمام این روابط عوض می شوند. حتی در هر رابطهٔ منفرد نیز، تماسها هم

(۹) گروه نخستین (Primary (Group). اصطلاحی در جامعه شناسی. به گروههایی اطلاق می شود که معمولاً بطور خودبخود تشکیل گردیده و انگیزه های عاطفی بیش از اهداف سودجویانه عامل ویژهٔ تشکل آن باشد. مثل گروه خانواده، گروه همسایگان، دوستان و گروههای کاری — م.

کوتاه و کوتاه تر می شوند. نویسندگان کرست و ده بنز (Crestwood Heights) در بحث پیرامون کنش متقابل بین متخصصان و مردم عادی اشاره داشتند به «کوتاهی مدت هر نوع برخورد متقابل... ماهیت تماسهای آنان، که به نوبهٔ خود تابعی است از زندگیهای پرمشغله و فشردهٔ هردو طرف، به این معناست که هر پیام باید به حد یک اطلاعیهٔ خیلی مختصر تنزل پیدا کند، و در ضمن تعداد این اطلاعیه ها نیز نباید زیاد باشد...» و آثار و عواقبی که چندپارگی روابط بیمار و پزشک و کوتاه شدن زمان آنها بر درمان و بهبود مریض دارد باید بطور جدی مورد بررسی قرار بگیرد.

## دوستیها در آینده

هر بار که خانواده به جای دیگری نقل مکان می کند تعدادی از دوستان و آشنایان خود را از دست می دهد. دوستانی که ترک می شوند سرانجام تا حدودی فراموش می شوند. البته جدایی به تمام روابط پایان نمی دهد. ما احتمالاً با یکی دو دوست در موطن قدیمی پیوند خود را حفظ می کنیم و گاهگاهی با آشنایان نیز تماس می گیریم. اما با هر نقل مکان این روابط دوستانه بطور مرگباری فرسوده می شوند. در آغاز با شور و حرارت و پی در پی برای هم نامه رد و بدل می کنند. گاهی به دیدار یکدیگر می روند و یا به هم تلفن می زنند. اما بتدریج همهٔ اینها رو به کاهش می گذارند و سرانجام بطور کامل قطع می شوند. به قول یکی از اهالی حومهٔ لندن، پس از ترک شهر: «اصلاً نمی شود آنجا (لندن) را فراموش کرد. مخصوصاً که همهٔ قوم و خویشهایت هم آنجا باشند. ما هنوز دوستانی داریم که در پلامستد قوم و خویشهایت هم آنجا باشند. ما هنوز دوستانی داریم که در پلامستد ولی نمی توان این سفرها را برای همیشه ادامه داد.»

(جان بارت (John Barth) احساس جابجایی و جریان دوستی را در بین دوستان در قسمتی از رمان خود به نام ۱ پر۱ی شناور بیان کرده است: «دوستان آرام فرامی رسند؛ با آنان طرح دوستی می ریزیم؛ از برابر ما می گذرند و باید گوش به زنگ باشیم تا از آنان خبری بگیریم؛ دوباره بازمی گردند و باید یا دوباره دوستی را تجدید کنیم و یا بگوییم که دیگر ما و آنان سخنان یکدیگر را درک نمی کنیم.» کنیم ایراد این سخن مطلب ناگفتهٔ آن است؛ به این معنی که جریانی را

۱) نگاه کنید به [۲۳۷]، صفحهٔ ۳۶۵.

۱۱) نگاه کنید به [۲۱٦]، صفحات ۱۳–۱۶.

که دوستیها از آن سر برمی آورند و ادامه می یابند کند آهنگ و پرپیچ و خم تلقی کرده است. حال آنکه امروز این جریان در حال سرعت گرفتن است. امروز دوستیها بیش از بیش شبیه قایقی می شود که بر رود خروشان تغییر، بسرعت از تند آبهای آن در حال گذر است. پروفسور الی گینزبرگ (Eli Ginzberg) از دانشگاه کلمبیا و متخصص تحرک نیروی انسانی می گوید: «چیزی نخواهد گذشت که همگی ما در این کشور به صورت افراد یک کلانشهر (metropolis) در می آییم، بدون پیوند و دلبستگی و آرزوی دیدار دوستان و همسایگان قدیم.»

کورتنی تال (Courtney Tall) روانشناس در مقالهٔ بسیار عالی «دوستیها در آینده» اظهار نظر می کند که: «ثبات و پایداری که اساس آن داشتن روابط نزدیک فقط با چند تن است، بخاطر تحرک زیاد و دامنهٔ وسیع علائق و ظرفیت متفاوت افراد برای انطباق یافتن، و تغییر پذیری در جوامع خیلی صنعتی، بی فایده است... افراد یاد خواهند گرفت که روابط نزدیک و موقت، بر اساس منافع مشترک و یا همبستگیهای خرده گروهی برقرار کنند و به آسانی از این دوستیها دست بکشند، بدین طریق که یا به محل دیگری رفته و به گروههای مشابهی که منافع مشترک دارند و یا به گروه دیگری که دارای منافع مشترک بوده و در همان محله قرار دارند، ملحق شوند... منافع نیز بسرعت تغییر خواهند کردٔ.

«توانایی برقرار کردن روابط بسیار نزدیک و سپس قطع کردن و یا تنزل دادن آنها به سطح آشنایی، همراه با تحرک روزافزون، به فرد امکان میدهد تا در مقایسه با اکثر یت مردم این روزگار بتواند بسرعت با تعداد کثیری رابطهٔ نزدیک ایجاد کند... الگوهای دوستی در آینده برای بسیاری رضایت آفرین خواهد بود و تعداد کثیری روابط نزدیک و کوتاهمدت جانشین معدودی دوستیهای درازمدت که در گذشته شکل می گرفتند خواهد شد.»

## دوستان دوشنبه تا جمعه

یکی از دلایل این باور که گرایش به ایجاد روابط موقت ادامه پیدا خواهد کرد تأثیر تکنولوژی جدید بر مشاغل است. حتی اگر هجوم به سوی کلانشهر (megalopolis) متوقف شود و انسانها در هر کجا که هستند ثابت بمانند، باز در اثر تغییرات شغلی، شمار روابط افزایش و مدت آنها کاهش می یابد. زیرا کاربرد و اعمال تکنولوژی پیشرفته، خواه آن را اتو ماسیون بنامیم یا نه، لزوماً همراه است با تغییرات بنیادی در انواع مهارتها و شخصیتهای مورد نیاز اقتصاد.

تخصصی شدن تعداد مشاغل گوناگون را افزایش می دهد. در عین حال

نو آوریهای تکنولوژیکی طول عمر هر نوع حرفه را پایین می آورد رنورمن آنون (Anon) اقتصاددان و کارشناس مسائل نیروی انسانی می گوید: «ظهور و سقوط حرفهها آنچنان سریع خواهد شد که مردم دیگر به آنها اطمینانی نخواهند داشت.» وی خاطرنشان می سازد که حرفهٔ مهندسی پرواز در طی یک دورهٔ کو تاه پانزده ساله پدیدار و نابود شد

نگاهی به صفحات «آگهی استخدام» هر روزنامهٔ معتبر مؤید این واقعیت است که حرفههای تازه با آهنگی خیره کننده افزایش می یابند. تحلیلگر سیستمها، اپراتور میز فرمان (console)، کدگذار، بایگان نوار و مسئول نوار گذاری فقط چند نمونه از مشاغلی است که در ارتباط با کامپیوتر قرار می گیرند. بازیابی اطلاعات، پویش نوری (optical scanning)، تکنولوژی فیلم نازک (thin film)، همگی به انواع تخصصهای تازه نیاز دارد، حال آنکه حرفههای قدیمی اهمیت خود را از دست می دهند و یا یکسره از بین می روند. وقتی مجلهٔ فررچون در میانهٔ دههٔ ۱۹۶۰ تعداد ۱۹۶۰ کارگر جوان را که در استخدام شرکتهای بزرگ امریکایی بودند مورد بررسی قرار داد، این نتیجه به دست آمد که از هر سه نفر یک نفر مصدر شغلی بوده که قبل از تصدی وی آن شغل وجود نداشته است. گروه بزرگ دیگری مشاغلی داشتند که قبل از آنان یک نفر آنها را انجام می داده است. حتی اگر نام مشاغل تغییر نکند، غالباً محتوای کار دگرگون می شود و افرادی که تصدی آنها را برعهده دارند تغییر غالباً محتوای کار دگرگون می شود و افرادی که تصدی آنها را برعهده دارند تغییر می کنند."

اما جابجایی و گردش شغل را نمی توان صرفاً نتیجهٔ مستقیم تغییر تکنولوژی دانست. همچنین جابجایی و گردش شغل از ترکیب و ادغام شرکتها و مؤسسات در یکدیگر نیز تأثیر می گیرد، که خود این نیز به این دلیل پیش می آید که صنایع در همه جا برای انطباق با محیطِ بسیار متغیر و پاسخ دادن به تعداد بیشمار سلیقههای مصرف کنندگان که پیوسته در حال دگر گونی است دیوانهوار خود را سازماندهی و تجدید سازمان می کنند. فشارهای بسیار پیچیدهٔ دیگر نیز با هم یکی می شوند تا ترکیب و ادغام حرفهها را به صورت امری دائمی در آورند. مثلاً در یک بررسی اخیر در وزارت کار امریکا معلوم شد که ۷۱ میلیون نفر از نیروی کار این کشور بطور متوسط ۴/۲ سال بود که در شغل خود خدمت می کردند. اگر این رقم را فقط با رقم سه سال قبل از آن که بطور متوسط ۴/۶ سال بود مقایسه کنیم، از نظر زمانی تقریباً با ۹ درصد کاهش مواجه می شویم.

۱۲) نگاه کنید به (۸۱)، صفحات ۱۳۹–۱۵۵.

در یک گزارش دیگر از همین وزارتخانه آمده است که: «با در نظر گرفتن شرایط و وضع سالهای نخست دههٔ ۱۹۶۰ یک فرد متوسط بیستساله در نیروی کار ممکن بود شغل خود را شش یا هفت بار عوض کند.» به این ترتیب شهروند جامعهٔ فراصنعتی به جای آنکه در فکر یک «شغل» باشد، به «چند شغل» پیاپی فکر خواهد کرد.

امروز برای اهداف حسابداری نیروی انسانی، افراد را طبق مشاغلی که دارند، طبقه بندی می کنند. مثلاً یک کار گر «متصدی ماشین» یا «فروشنده» و یا «برنامه نویس کامپیو تر» است. اینگو نه طبقه بندی که مربوط به دورهٔ کم تحر ک تری است، به نظر بسیاری از کارشناسان مسائل نیروی انسانی، اکنون دیگر مناسب و کافی نیست. در حال حاضر کوششهایی می شود تا هر کارگر را هم بر حسب شغل فعلی و هم بر حسب «مسیر» ویژهای که شغلش پیموده است مشخص نمایند. مسیر و خط شغلی هر کس با مسیر شغلی افراد دیگر فرق دارد، اما بعضی از انواع مسیرها تکرار می شوند. وقتی از یک کارگر جامعهٔ فراصنعتی پرسیده شود که «شغل شما چیست؟» او خود را نه با شغل فعلی (گذرا)یش، بلکه با نوع مسیر خود، یعنی با طرح کلی زندگی کاریاش مشخص خواهد کرد. " چنین مشخصاتی مناسب بازار طرح کلی زندگی کاریاش مشخص خواهد کرد. " چنین مشخصاتی مناسب بازار که فرد در گذشته چه کار می کرده و یا در آینده برای انجام دادن چه کاری مناسب و شایسته است.

نرخ بسیار بالای جابجایی و گردش شغلی که در ایالات متحد امریکا بسیار مشهود است به گونهای روزافزون در شمار ویژگیهای کشورهای اروپایی درمی آید. در انگلستان میزان جابجایی در صنایع تولیدی سالانه حدود ۳۰ تا ۴۰ درصد است. در فرانسه حدود ۲۰درصد کل نیروی کار در هر سال تغییر شغل می دهند و به قول مونیک و یو (Vioi) این رقم در حال افزایش است. به قول اولاف گوستافسون (Olof Gustafsson) مدیر اتحادیهٔ صنایع سوئد: «ما حساب می کنیم که در هر سال بطور متوسط ۲۵ تا ۳۰درصد جابجایی نیروی کار داشته باشیم... به احتمال بسیار جابجایی نیروی کار در بسیاری جاها اکنون به ۳۵ تا ۴۰درصد افزایش یافته است.»

نرخ قابل اندازهگیری جابجایی شغل، خواه از نظر آماری بالا برود و خواه بالا

۱۳) فکر مسیرهای شغلی را به ماروین آدلسون، عضو برجستهٔ «شرکت توسعهٔ سیستم» مدیونم.

نرود در اصلِ مسأله تفاوتی ایجاد نمی کند، زیرا تغییرات قابل اندازه گیری فقط گوشهای از مسأله است. آمار نه تغییرات شغل را در داخل یک شرکت یا کارخانه بحساب می آورد و نه انتقال از یک بخش به بخش دیگر را. آ. ک. رایس (A.K.) بحساب می آورد و نه انتقال از یک بخش به بخش دیگر را. آ. ک. رایس (Rice) کارشناس مؤسسهٔ تاویستاک (Tavistock) در لندن اظهار می دارد که: «انتقال از یک قسمت به قسمت دیگر ظاهراً مثل آغاز یک زندگی تازه، در کارخانه است.» آمارهای کلی مربوط به جابجایی شغل که اینگونه تغییرات را در نظر ندارد میزان جابجایی و انتقال را که در همه جا صورت می گیرد واقعاً کم بر آورد می کند؛ حال آنکه هر انتقالی پایان روابط قدیمی و آغاز روابط جدید بین انسانها را به همراه خود می آورد.

هر نوع تغییر شغل ناراحتیهایی به همراه دارد. فرد باید عادتها و نوع کار کردن قدیمی خود را کنار بگذارد و روشهای تازهای را برای انجام دادن کارها فرابگیرد. حتی زمانی هم که کار جدید مشابه کار قبلی باشد، باز محیطی که کار در آنجا انجام می گیرد متفاوت است. و فرد، مثل نقل مکان کردن به یک اجتماع تازه، ناچار است با سرعت زیاد به ایجاد روابط نو دست بزند. در اینجا نیز فرایند برقراری روابط توسط رسانندهٔ غیررسمی که کار راهنمایی و آشنایی را به عهده می گیرد تسریع می شود. در اینجا نیز فرد می کوشد به جای ملحق شدن به سازمان رسمی شرکت، با پیوستن به سازمان غیررسمی و جرگهٔ همکاران خود به برقراری روابطی با افراد بپردازد. در اینجا نیز وقوف بر اینکه هیچ شغلی برایش «همیشگی» نیست، به این معناست که روابط ایجادشده روابطی مشروط و مدولی و کاملاً موقتی و گذرا

# تازهواردان و روندگان

در بحث خود در مورد تحرک جغرافیایی به این نتیجه رسیدیم که بعضی از افراد و گروهها از افراد و گروههای دیگر تحرک بیشتری دارند. و در زمینهٔ تحرک شغلی نیز میبینیم که بعضی از افراد و گروهها از افراد و گروههای دیگر شغل خود را بیشتر عوض میکنند. به شکل خیلی کلی، درست تر آن است که بگوییم افرادی که از نظر جغرافیایی تحرک دارند به احتمال بسیار از نظر شغلی نیز دارای تحرک هستند. به این ترتیب بار دیگر در بین برخی از گروههایی که از حداقل رفاه و

۱۶) گفتهٔ رایس از مقالهٔ «بررسی مرزهای نیمهنهادها» در مجلهٔ Human Relation، دورهٔ ۶ سال ۱۹۵۱، صفحهٔ ۲۰۰ نقل شده است.

مهارت برخوردار هستند، با نرخ بسیار بالای جابجایی و تعویض شغل مواجه می شویم. وقتی تهیدستان در برابر سخت ترین ضربات و جریانهای شدید اقتصادی قرار بگیرند که خواهان کارگران باسواد و هرچه ماهر تر باشند، چون توپی در دست چند نفر از این شغل به آن شغل پر تاب می شوند. اینان آخرین کسانی هستند که استخدام می شوند و اولین کسانی هستند که اخراج می شوند.

در بین تمام کسانی که دارای تحصیلات و رفاه متوسط هستند، افرادی دیده می شوند که گرچه از جمعیت بخش کشاورزی تحرک بیشتری دارند، با اینهمه نسبتاً باثبات هستند. بعد از اینان، همانطور که قبلاً هم یاد آوری کردیم نرخ بسیار بالا و رو به افزایش جابجایی و گردش شغل را در بین گروههایی می بینیم که ویژگیهای آینده را دارند؛ یعنی دانشمندان و مهندسان، صاحبان حرف و تکنیسینها، مجریان و مدیران بسیار باسواد.

مثلاً در مطالعهای که اخیراً صورت گرفت، این نتیجه به دست آمد که نرخ جابجایی و گردش شغل دانشمندان و مهندسان در صنعت تحقیق و توسعه در ایالات متحد امریکا تقریباً دوبرابر بقیهٔ صنایع این کشور بوده است. دلیل این امر بسیار ساده است. اینان در واقع در نوک پیکان تغییر تکنولوژیک قرار دارند، یعنی در جایی قرار گرفته اند که دانش با سرعت بسیار زیاد کهنه و منسوخ می شود. مثلاً در شرکت وستینگهاوس اعتقاد بر این است که به اصطلاح «نصف عمر» مهندسی که فار غالتحصیل شده باشد، فقط ده سال است؛ که معنایش این است که نصف کامل آنچه فراگرفته است در طی یک دهه منسوخ خواهد شد. ۴

ردر صنایع ارتباطات جمعی و بخصوص در بخش تبلیغات نیز جابجایی و گردش شغل بسیار بالاست. در مطالعهای که اخیراً روی ۴۵۰ امریکایی شاغل در بخش تبلیغات بعمل آمد، این نتیجه حاصل شد که ۷۰درصد آنان در طی دو سال گذشته شغل خود را عوض کردهاند. چنانچه ما در انگلستان به تغییرات سریعی بیندیشیم که در زمینهٔ سلیقههای مصرف کنندگان، در سبکهای هنری و نسخهبدلها و در خطوط تولید صورت می گیرد، همین ماجرا را در این کشور نیز خواهیم دید. در انگلستان جریان و انتقال کارکنان از یک شرکت به شرکت دیگر بانگ هشدار را در

۱۵) جابجایی شغل در بین دانشمندان و مهندسان در «مطالعهٔ ساختار و دینامیکهای صنعت تحقیق و توسعه» اثر آلبرت شاپرو، ریچارد هاول و جیمز تومباف، مورد بحث قرار گرفته است. منلوپارک، کالیفرنیا: مؤسسهٔ تحقیقاتی استنفورد، ۱۹۲۹، صفحهٔ ۱۱۷ مراسله الله الله الله الله وستینگهاوس از «خلاقیت» اثر توماس واتسون در Columbia اطلاعات مربوط به وستینگهاوس از «خلاقیت» اثر توماس واتسون در Journal of World Business، پاییز ۱۹۲۵، صفحهٔ ۳۲ نقل شده است.

بخش صنعت به صدا در آورده است، و بسیاری از شرکتها کارمندان خود را چنانچ تا یک سال تمام کار نکنند، در شمار کارمندان خود منظور نمیکنند."

شاید مهم ترین و بنیادی ترین تغییر همان است که در صفوف مدیران صورت گرفته است، یعنی در صفوف کسانی که از فراز و فرود و بازیهای دست سرنوشت که گریبان تهیدستان را در چنگ داشت مصون مانده بودند. دکتر هارولد لی ویت (Harold Leavitt) استاد مدیریت صنعتی و روانشناسی می گوید: «برای اولین بار در تاریخ ما چنین به نظر می رسد که کهنگی و منسوخ شدن مسألهٔ قریبالوقوع و حتمی برای مدیران خواهد شد، چرا که برای اولین بار در تاریخ ظاهراً بر تری نسبی تجربه بر دانش بسرعت روبه افول نهاده است.» چون آموزش یک مدیر جدید مدت زیادی طول می کشد، و چون همانطور که در مورد مهندسان گفتیم، خود آموزش نیز پس از یک دهه کهنه و منسوخ می شود، لی و یت پیشنهاد می کند که در آموزش نیز پس از یک دهه کهنه و منسوخ می شود، لی و یت پیشنهاد می کند که در آبنده «ممکن است لازم باشد مشاغل را طوری برنامه ریزی کنیم که با گذشت زمان آبنده «فراد شاغل مدارج ترقی را بپیمایند مدارج تنزل را طی کنند... شاید یک نفر در مراحل اولیهٔ شغل خود باید به عالی ترین درجهٔ مسئولیتها نائل شود و یعد منتظر باشد تا کمکم به انواع و اقسام کارهای ساده تر و راحت تر گمارده و مشغول شود.» ۱

این مدارج خواه به بالا بروند و خواه به پایین، و خواه افقی حرکت کنند، در آینده جابجایی و تعویض نه تنها کمتر نخواهد شد، بلکه بسیار بالا خواهد رفت درک این مطلب در تغییر یافتن دیدگاه کسانی که افراد را استخدام می کنند باز تاب پیدا کرده است. یکی از مدیران شرکت سلانیز (Celanese) در اینباره می گوید: «هر وقت شرححال کسی را می دیدم که چند شغل عوض کرده بود نگران می شدم می ترسیدم او آدمی باشد که از این شاخه به آن شاخه می پرد و یا آدم فرصت طلبی باشد. اما حالا دیگر دلواپسی ندارم. اکنون آنچه دانستنش برایم مهم است این است که چرا شغل خود را هر بار عوض کرده است. عوض کردن شغل حتی پنج یا شش بار در طی بیست سال شاید خودش یک امتیاز باشد... در واقع اگر من در برابر دو نفر قرار می گرفتم که تخصص و تبحر یکسانی داشتند کسی را انتخاب می کردم که با دلایل موجه شغل خود را یکی دو بار تغییر داده باشد، نه کسی را که همیشه در

۱۷) آهنگ جابجایی در زمینهٔ تبلیغات از «رقابت» اثر و، و، دانیل در ۷ew. آوریل ۱۹۹۳ صفحهٔ ۷ نقل شده است.

۱۸) گفتهٔ لیویت از «آیا مدیران کهنه میشوند؟» در Carnegie Tech Quarterly، نوامبر ۱۹۶۳ نقل شده است.

یکجا مانده باشد. چرا؟ زیرا در این صورت معلوم می شود که او آدمی است قابل انطباق.» دکتر فرانک مککیب (McCabe) مدیر کارگزینی بخش مدیریت شرکت بین المللی تلفن و تلگراف می گوید: «هر چقدر شما در جذب کردن افراد داوطلب موفق تر باشید نرخ جابجایی و گردش بالقوهٔ شما زیاد تر خواهد شد. نو آمدگان این جریان را تشدید می کنند.» "

بالا رفتن نرخ جابجایی در بازار مشاغل اجرایی دارای الگوهای خاص خودش می باشد. مثلاً در مجلهٔ فورچون چنین آمده است: «انتقال یک مدیر اجرایی خیلی مهم، نه تنها بخودی خود باعث یک سلسله نقل و انتقالات پی در پی در مشاغل می شود، بلکه معمولاً یک سلسله حرکتهای جنبی را نیز پدید می آورد. وقتی رئیس منتقل شود، غالباً کارمندان زیردستش نیز خواهان آنند که آنان نیز منتقل شوند؛ و اگر وی آنان را با خود نبرد، بلافاصله در پی آن می افتند تا از طرق دیگر وسیلهٔ انتقال خود را فراهم نمایند.» جای شگفتی نیست که مؤسسهٔ تحقیقاتی استنفورد در گزارش خود دربارهٔ وضع و محیط کار در سال ۱۹۷۵ چنین پیش بینی می کند: «در سطوح بالای کارکنان یقه سفید جنبشها و غلیانهای شدید و دامنه داری پیش می آید... وضع کار مدیران ناپایدار خواهد بود و خود موجب ناپایداریها خواهد شد.» ۲۰

محرکی که در پشت تمام این تغییرات و تبدیلات شغلی قرار دارد، فقط و فقط نو آوری تکنولوژیکی نیست، بلکه دستیابی به وفور و نعمتی است که فرصتهای تازهای را فراهم می آورد و در عینحال این امید را نیز موجب می شود که مردم در آینده از لحاظ روانی رضایت و خشنودی بیشتری به دست آورند. نایبرئیس قسمت روابط صنعتی شرکت فیلکو که تابع شرکت فوردمو تور است می گوید: «کسی که سی سال پیش به شرکت وارد می شد باورش این بود که باید به هر کاری دست بزند تا شغل مورد نظرش را بیابد و در آن شغل بماند. اما افرادی که امروز می آیند رفتار شان طوری است که انگار در آن طرف خیابان شغلی در انتظار شان است.» و این سخن در مورد بیشتر شان صادق است.

در بیشتر موارد شغل جدید نه تنها به معنی کارفرمای تازه و محیط تازه و همکاران تازه است، بلکه به معنی یک شیوهٔ کاملاً تازهٔ زندگی هم هست. به این ترتیب دلیل و گواه الگوی کار پیدرپی به معنای زیاد شدن تعداد کسانی است که وقتی با وجود

۱۹) در مورد کارکنان شرکت نگاه کنید به «بازار متغیر برای مدیران» از سیمور فریدگود در Fortune، سپتامبر ۱۹۲۵، صفحات ۱۵۲ و ۲۳۲. همچنین نگاه کنید به [۸٤] صفحهٔ ۷۱.

۲۰) نگاه کنید به [۱۸۳]، صفحهٔ ۱٤۸

یک اقتصاد پربرکت به راحتی و رفاه معقول دست یافتند، تصمیم می گیرند زمانی که دیگران به فکر بازنشستگی می افتند ۱۸۰ درجه بچرخند و شغل تازهای اختیار کنند. اکنون فراوان می شنویم که یک و کیل دعاوی مستغلاتی دفتر خود را تعطیل کرده و به آموختن علوم اجتماعی پرداخته است. خانم سرپرست یک مؤسسهٔ تبلیغاتی پس از بیست و پنج سال کار در خیابان مادیسون به این نتیجه رسیده بود که: «درخشش دروغین برایم مبتذل و ملال آور شده بود. فقط می باید از آن دور می شدم.» وی بعداً کتابدار شد. یک نفر فروشنده در لانگ آیلند و یک مهندس در ایلینویز کار خود را رها کردند تا معلم کارهای حرفهای بشوند. یک دکوراتور داخلی بسیار برجسته به مدرسه بازگشت و شغلی در امور خیریه به عهده گرفت.

#### اجاره دادن اشخاص

هر تغییر شغلی که پیش می آید به معنی سرعت گرفتن نرخ گذار و ورود و خروج مردم در زندگی ماست، و با بالا رفتن نرخ جابجایی، مدتزمان روابط کو تاه تر می شود. بالا رفتن و اهمیت یافتن خدمات موقت که همارز انقلاب اجاری است گواه این مدعاست. امروز در ایالات متحد امریکا تقریباً از هر ۱۰۰۰ کارگر یک کارگر گاهگاهی در طی سال به استخدام مؤسسهٔ «خدمات موقت» درمی آید و این مؤسسه او (زن یا مرد) را برای رفع نیازهای موقت به صنایع گوناگون اجاره می دهد.

امروز حدود ۵۰۰ مؤسسهٔ خدمات موقت قریب ۷۵۰ هزار کارگر را بطور موقت در اختیار صنایع میگذارند، که از منشی گرفته تا تلفنچی و مهندسان امور نظامی را در بر میگیرد. زمانی که بخش لیکامینگ (Lycoming) از شرکت آو کو (Avco) برای اجرای فوری قرار دادهایش با دولت به ۱۵۰ مهندس طراح احتیاج پیدا کرد این افراد را از طریق چند مؤسسهٔ خدمات موقت اجاره کرد. شرکت به جای آنکه ماهها برای استخدام آنها صبر کند توانست در مدت کوتاهی یک گروه کامل افراد مورد نیاز خود را گرد آورد. کارکنان موقت در اموری از مبارزات انتخاباتی گرفته تا تصدی تلفنها و کار با دستگاههای فتوکپی به کار گمارده میشوند. برای کارهای فوری در چاپخانهها و بیمارستانها و کارخانهها از اینها کمک میگیرند. از این افراد در زمینهٔ فعالیتهای روابط عمومی نیز استفاده میشود. (در اور لاندوی فلوریدا یک فروشگاه بزرگ برای کارهای تبلیغاتی و جلب نظر مشتریان، چند نفر از کارکنان موقت را اجیر کرده بود تا بین مردم اسکناسهای یکدلاری پخش کنند.) از همه شایع تر این است که دهها هزار تن از این افراد مشخصات خود را در پرسشنامههای شایع تر این است که دهها هزار تن از این افراد مشخصات خود را در پرسشنامههای

کارمندان شرکتها ثبت میکنند تا در هنگام تراکم و شدت کار به کارکنان مؤسسات کمک کنند. و یک شرکت اجارهای به نام سیستم خدمات آرتور تریچر (Arthur کمک کنند. و یک شرکت اجارهای به نام سیستم خدمات آرتور تریچر (Treacher ) در آگهی تبلیغاتی خود اعلام میکند که پیشخدمت، راننده، سرپیشخدمت، آشپز، خدمتکار، بچهنگهدار، پرستار، لوله کش، برقکار و سایر کارکنان خدمات خانگی را به اجاره می دهد. و می افزاید: «درست همانطور که هر تز و آویس (Avis) اتومبیل اجاره می دهند.»

اجاره دادن افراد برای رفع نیازهای موقت، مثل اجاره دادن اشیاء، اکنون در سراسر دنیای صنعت گسترش یافته است. بزرگ ترین مؤسسهٔ خدمات موقت به نام «نیروی انسانی متحد» از سال ۱۹۵۶ در فرانسه شروع به فعالیت کرده است. این مؤسسه از آن سال به بعد هر سال حجم خود را دوبرابر کرده و اکنون حدود ۲۵۰ دفتر نمایندگی از اینگونه در فرانسه فعالیت می کنند.

افرادی که توسط این نوع مؤسسات به کار می پردازند، دلایل گوناگونی برای خود دارند. (هو ک هارگت (Hoke Hargett) مهندس برق مکانیک می گوید: «من به هر کاری که می پردازم، می خواهم کار خیلی سریع انجام بگیرد و هرگاه فشار کار خیلی زیاد می شود من بهتر کار می کنم.) او در طی هشت سال در یازده شرکت مختلف به کار پرداخت؛ با صدها نفر همکار آشنا شد و همهٔ آنان را ترک گفت. در واقع امر، کارهای موقتِ سازمانیافته برای برخی از افراد بسیار ماهر در مقایسه با کار کنان بظاهر ثابت در صنایعی که بشدت پرنوسان هستند، امنیت بیشتری دارند. در صنایع دادن کار کنان و توقف کار آنقدر شایع و رایج است که احتمال دارد شاغل «ثابت» را بی آنکه به وی اطلاعی بدهند، از کار برکنار و روانهٔ کوی و برزنش کنند. ولی مهندس کارهای خدماتی موقت وقتی برنامهاش در یکجا به برزنش کنند. ولی مهندس کارهای خدماتی موقت وقتی برنامهاش در یکجا به پایان رسید براحتی به سر کار دیگر می رود.

آنچه برای اکثر کارگران خدمات موقت از همه مهم تر است این است که اینان خود وضع و نحوهٔ کار خود را تعیین می کنند. هرگاه بخواهند زیاد کار می کنند و هرجا که بخواهند می روند. و برخی آگاهانه این نوع کار را برگزیدهاند تا دامنهٔ تماسهای اجتماعی خود را گسترده تر کنند. یک مادر جوان، که با انتقال شوهرش به شهر دیگر او نیز ناچار شد به آن شهر جدید نقل مکان کند، ساعتهای طولانی، که طی آن دو فرزندش نیز در مدرسه بودند، تنها می ماند. از وقتی نام خود را در دفتر خدمات موقت نوشت تا به حال سالی هشت تا نه ماه مشغول به کار است و با انتقال از شرکتی به شرکت دیگر با افراد بسیاری تماس حاصل کرد و توانست از آن میان دوستانی برای خویش برگزیند.

### از دست دادن دوستان...

افزایش یافتن نرخ جابجایی و تعویض شغل و گسترش اجاره در روابط استخدامی ضربان شکلگیری روابط بین انسانها و گستن این روابط را تسریع می کند. به هر حال سرعت گرفتن این روابط به طرق مختلف بر گروههای گوناگون تأثیر می گذارد. مثلاً افراد طبقهٔ کار گر بطور کلی و به نسبت گروههای طبقات میانی و بالا، تمایل بیشتری دارند که با خویشاوندان خود روابط نزدیک تری داشته باشند و بر آنها تکیه کنند. ۲۱ به گفتهٔ لئونارد دوهل (Leonard Duhl) روانپزشک: «پیوندهای خویشاوندی برای آنها پرمعناتر و مهم تر است ولی به دلیل در دست نداشتن پول کافی برای سفر، بعد مسافت مانع و اشکال بزرگی است.» افراد طبقهٔ کارگر عموماً در ایجاد روابط موقت چندان زبردست نیستند. آنان دیر تر طرح دوستی میافکنند و در گستن آنها نیز تمایل کمتری از خود نشان می دهند. و باز تاب این امر در عدم تمایل شدیدتر آنان به نقل مکان و تغییر دادن شغل خود شگفت آور نیست. آنان وقتی می روند که ناچار شوند، و بندرت از روی اختیار چنین می کنند.

لئونارد دوهل اضافه می کند که در ایالات متحد امریکا: «صاحبان حرف، دانشگاهیان و طبقهٔ بالای مدیران پیوندهایشان بر اساس منافع مادی استوار است و از نظر مکانی طیف گستردهای را شامل می شود؛ در واقع می توان گفت که روابط اینان با دیگران جنبهٔ کار کردی دارد. خصیصه های این گروه عبار تند از وجود افراد متحرک، روابطی که به آسانی می توان آنها را جایگزین یکدیگر کرد، و پیوندهایی بر اساس منافع و مسائل مربوط به آن.»

در زندگی هر فرد آثار و عواقبی که تعداد آشناییهای رو به افزایش در پی دارند برقراری پیوندهای دوستانه و گستن آنها و نیز ایجاد همبستگی و عدم همبستگی است. کسانی که ظاهراً بیشتر از دیگران از چنین مهارتی در انطباق پذیری برخوردارند، در عینحال در شمار مرفه ترین افراد جامعه نیز قرار میگیرنر سیمور لیپست<sup>۲۲</sup> و راینهارد بندیکس (Reinhard Bendix) در کتاب تحرک اجتماعی در

۲۱) تفاوتهای طبقاتی و تحرک در مقالهٔ «مقیاس بشری» اثر لئونارد دوهل در [۵]، صفحهٔ ۱۳۸ و «طرح شهری و سلامت فکری» از همین نویسنده در AIA Journal، مارس ۱۹۲۱، صفحهٔ ۶۸ مورد بحث قرار گرفته است.

۲۲) سیمور لیپست (Seymour Lipset) متولد ۱۹۲۲— جامعهشناس و عالم امریکایی در علوم سیاسی. —م.

جامعهٔ صنعتی می نویسند: «سردمداران بازرگانی که از نظر اجتماعی افرادی متحرک بشمار می روند در قطع رابطه با کسانی که از نظر اجتماعی منفی و بی تحرک و منفعل هستند، و ایجاد رابطه با کسانی که می توان از آنان کمک گرفت ظرفیت و استعداد عجیبی از خود نشان می دهند.»۲۳

این دو نویسنده نتایجی را که لوید و آرنر ۲۴ جامعه شناس به آنها دست یافته مورد تأیید قرار می دهند. و ارنر می گوید: «مهم ترین قسمت شخصیت مدیران و مالکان موفق شرکتها این است که روابط عمیق عاطفی آنان با کسان و خویشاوندانشان رو به تحلیل گذاشته باشد؛ اینان دیگر گرفتار گذشته نیستند و بنابراین می توانند براحتی خود را با اکنون و آینده پیوند دهند. اینان کسانی هستند که از نظر روحی و به معنای دقیق کلمه خانه را رها کرده اند... اینان می توانند بسادگی با دیگران پیوند برقرار کنند و پیوند خود را از آنان بگسلند.»۲۵

و باز هم وارنر در مطالعهٔ مشترک خود با جیمز آبگلن (James Abegglen) به نام مدیران مؤسسات بزرگ در امریکا می نویسد: «قبل از هر چیز اینان کسانی هستند در حال حرکت؛ اینان خانههای خود را ترک کرده اند و تمام آثار و عواقبش را به گردن گرفته اند. اینان سطح زندگی، سطح در آمد و شیوهٔ زندگی گذشته را پشت سر نهاده اند تا نوعی از زندگی را پیشهٔ خود سازند که با زندگی گذشته شان بکلی متفاوت باشد. مرد متحرک پیش از هر چیز محیط مادی زادگاهش را ترک می کند. یعنی خانه ای که در آن زندگی کرده، همسایگانی که می شناخته و در بسیاری از موارد حتی شهر و استان و منطقه ای که در آنجا به دنیا آمده است.

«عزیمت از محیط فیزیکی و مادی تنها بخشی کوچک از فرایند کلی ترک کردن است که فرد متحرک باید به آن دست بزند. و میباید، هم مکانها را پشت سر گذاشت و هم آدمیان را. دوستان سالهای اولیه باید رها شوند زیرا دوستان گذشته که منزلت آنها پایین است با موفقیت کنونی وی سازگاری ندارند. اغلب کلیسای دوران کودکی را همراه باشگاهها و جرگههای دوران جوانی و محافل خانوادگی رها می کند. و مهم تر از همه، که در عین حال مشکل بزرگ مرد متحرک بشمار می رود، این است که باید پدر و مادر و برادرها و خواهرهایش را، به همراه دیگر روابط انسانی گذشتهاش ترک کند.»

حال که قضیه از این قرار است وقتی در یک مجلهٔ بازرگانی، راهنمایی خشک

۲۳) نگاه کنید به [۲٤۲]، صفحهٔ ۲٤۹.

۲٤) لوید وارنر (Lloyd Warner) ۱۹۷۰–۱۹۷۰ جامعه شناس امریکایی. –م.

۲۵) نگاه کنید به [۳۵۰]، صفحهٔ ۵۱ و [۹۹]، صفحهٔ ۹۲.

و عاری از احساس به یک مدیر اجرایی تازه برکشیده و همسرش را میخوانیم نباید از تعجب برجا خشک شویم. در این راهنما توصیه شده است که باید با دوستان قدیم و زیردستان خود بتدریج ترک رابطه کند تا رنجش آنان را به حداقل برساند. به او گفته شده «که برای نپیوستن به گروه در هنگام استراحت و نوشیدن قهوه و موقع صرف ناهار بهانههای معقول برایشان بیاورد.» همچنین توصیه شده: «در ابتدا گاهگاه و سپس بطور مکرر و پیوسته از شرکت در بازی بولینگ و جمعهایی که ورقبازی میکنند طفره رود.» دعوت به خانهٔ افراد زیردست را می توان پذیرفت، ولی نباید مهمانی آنها را تلافی کرد، مگر وقتی که همهٔ گروه زیردست یکباره دعوت شوند. با اینهمه پس از مدتی باید این نوع دیدارها بکلی قطع شود.

به ما گفته می شود که همسران (زنان) مشکل ویژهای هستند زیرا آنان: «از تشریفات و آداب و رسوم سازمان اداری چیزی نمی دانند.» به مرد موفق توصیه می شود که در برابر همسرش شکیبایی به خرج دهد، چرا که وی ممکن است بیشتر از او به روابط قدیمی پایبند باشد. اما همانطور که یکی از مدیران اظهار داشته است: «اگر زن اصرار داشته باشد روابط نزدیک و دوستانهٔ خود را با همسران افراد زیردست شوهرش ادامه بدهد خیلی خطرناک است. دوستیهای زنش در کار و فعالیت وی تأثیر نامطلوب می گذارد، قضاو تهایش را در مورد افراد زیردستش مخدوش می کند و شغل وی را به خطر می اندازد.» علاوه بر اینها یکی از کارکنان مرد می افزاید: «وقتی والدین با دوستان سابق قطع رابطه می کنند، بچه ها نیز به همین کار دست می زنند.»

#### چند نفر دوست؟

اینگونه آموزشهای عینی و عملی برای گسستن از دیگران، سراپای کسانی را که با این تفکر سنتی بار آمدهاند که دوستی امری است دیرپا به لرزه میافکند. اما پیش از آنکه دنیای کسب و کار را به بیرحمیهای ناروا متهم کنیم، بهتر است بدانیم که همین الگوی رفتاری در بین تمام اقشار جامعه، اغلب در زیر نقابی از اسف و افسوس دروغین و پر از روی و ریا، ساری و جاری است. استادی که به ریاست دانشکده ارتقاء پیدا میکند، افسر ارتش و مهندسی که به ریاست طرح و برنامه نائل می شود، همگی اغلب همان نقش اجتماعی را بازی میکنند. علاوه بر اینها، پیشبینی می شود که این طرز رفتار، از محدودهٔ دنیای کار و سازمان رسمی در گذرد و به همه جا گسترش یابد. زیرا اگر دوستی بر اساس علائق و ذوق و سلیقه مشترک پیریزی شده باشد، باید پذیرفت که وقتی ذوق و سلیقه اتغییر بپذیرند،

حتی در صورتی که تمایزات طبقات اجتماعی دخیل نباشند، باز روابط دوستانه دستخوش تغییر میشود. و در جامعهای که در معرض سریع ترین دگرگونیهای تاریخ قرار گرفته، چنانچه علائق و ذوق و سلیقهٔ افراد هر دم به رنگی درنیاید واقعاً جای تعجب دارد.

عملاً بخش اعظم فعالیت اجتماعی افراد را در این روزها می توان رفتار تجسسی نامید، یعنی یک جریان سخت و شدید کشف اجتماعی که در آن فرد در پی یافتن دوستان جدیدی است تا آنان را جایگزین کسانی کند که یا در حال حاضر وجود ندارند و یا دیگر با آنان ذوق و سلیقهٔ مشترک احساس نمی کند. این جابجایی و تعویض، مردم و بویژه افراد تحصیل کرده را وامی دارد که به شهرها و به الگوهای اشتغال موقت روی آور شوند. همانند شدن مردمی که ذوق و سلیقه و علائق مشترک دارند و براساس همین مشترکات است که دوستی شکوفا می شود مخصوصاً در جامعهای که تخصص با گامهای بلند به پیش می رود، کار ساده ای نیست. زیاد شدن تخصص فقط در عرصه های حرفه و کار صورت نمی گیرد، در کرد که مثل جامعهٔ کنونی اینهمه کارهای گوناگون و مقبول و حاضر آماده برای ایام کرد که مثل جامعهٔ کنونی اینهمه کارهای گوناگون و مقبول و حاضر آماده برای ایام فراغت در اختیار انسان گذاشته باشد. تنوع موجود چه در عرصهٔ کار و چه در عرصهٔ فراغت هرچقدر بیشتر باشد، به همین نسبت تخصص نیز افزایش می یابد و پیدا فراغت هرچقدر بیشتر باشد، به همین نسبت تخصص نیز افزایش می یابد و پیدا فراغت هرچقدر بیشتر باشد، به همین نسبت تخصص نیز افزایش می یابد و پیدا

پروفسور سارگانت فلورنس (Sargant Florence) در انگلستان بر آورد کرده است که امروز اگر یک نفر صاحب حرفه درصدد یافتن بیست دوست مطلوب و مورد نظر باشد، باید برای پیدا کردن آنان حداقل در بین یک میلیون نفر به جستجو بپردازد. ۲۶ زنی که پیدا کردن کار موقت را بهمنزلهٔ راهی مناسب برای یافتن دوستان جدید برگزیده بود خیلی هوشمندانه عمل می کرد. زیاد شدن تعداد کسانی که این زن با آنان از لحاظ کاری تماس پیدا می کرد، احتمال یافتن چند دوست را که با آنان ذوق و سلیقه و علائق مشترک داشته باشد، از نظر ریاضی بالا می برد.

ما دوستان خود را از میان آشنایان بسیار وسیعی که در اختیار داریم برمی گزینیم. مایکل گورویچ (Michael Gurvitch) عضو مؤسسهٔ تکنولوژی ماساچوست (امآی تی) از افراد گوناگون خواست تا نام تمام افراد مختلفی را که در

۲۹) نگاه کنید به «الگوی شهرهای آینده» در New Society مارس ۱۹۹۹، صفحهٔ ۲. طی یک دورهٔ صدروزه با آنان تماس حاصل میکنند یادداشت نمایند. بطور متوسط هریک از آنان نام ۵۰۰ نفر را فهرست کرده بود. استانلی میلگرام (Stanley)، روانشناس اجتماعی، که در زمینهٔ ارتباط از طریق شبکههای آشنایان دست به تجربههای بسیار جالبی زده است می گوید که هر امریکایی ۵۰۰ تا ۲۵۰۰ نفر آشنا دارد.۲۲

به هرحال بیشتر مردم از بیست نفری که پروفسور فلورانس ابراز داشته است، دوستان بسیار کمتری دارند و چهبسا که تعریف وی از دوستی، محدودیت کمتری از تعریف روزمرهٔ آن داشته باشد. در یک کار تحقیقاتی، از سی و نه زوج از طبقهٔ متوسط در شهرستان لینکلن در نبراسکا خواسته شد که نام دوستان خود را بنویسند. ۲۸ هدف تعیین این مطلب بود که در انتخاب دوستان خانوادگی زنها مؤثر ترند یا شوهران. این مطالعه نشان داد که هر زوج متوسط تقریباً دارای هفت رابطهٔ دوستانه است؛ و هر رابطه ممکن است یک فرد و یا یک زوج را دربر بگیرد. یعنی با این بررسی این نتیجه به دست می آید که تعداد افرادی که یک زوج متوسط به عنوان دوست از آنان یاد می کنند بین هفت تا چهارده نفر هستند. از این تعداد بخش قابل ملاحظهای در آن شهر زندگی نمی کردند و این واقعیت که زنها نسبت به شوهرانشان ظاهراً نام دوستان دورافتادهٔ بیشتری را بیان کردند گویای این است که زنها در مقایسه با شوهران تمایل چندانی به قطع رابطهٔ دوستانه، پس از نقل مکان، از خود نشان نمی دهند. خلاصهٔ کلام اینکه مردها در مقایسه با زنها در بریدن یوندهای دوستانه مهارت بیشتری دارند.

### آموزش کودکان برای جابجایی

اکنون آموزش برای گسستن پیوندها و روابط از سنین کودکی آغاز می شود. در واقع این را می توان یکی از تفاوتهای عمدهٔ بین نسلها تلقی کرد. زیرا امروز بچه مدرسه ایها با نرخهای بسیار بالای جابجایی در مدارسشان مواجه هستند. به قول «آزمایشگاه تسهیلات آموزشی» وابسته به بنیاد فورد: «اینکه مدرسه های یک شهر در یک سال تحصیلی بیش از نیمی از دانش آموزانشان جابجا می شوند امری غیرعادی نیست.» طبیعی است که این نرخ حیرتانگیز بر کودکان آثاری برجای

۲۷) در مورد بررسی گورویچ و میلگرام نگاه کنید به مقالهٔ «مشکل دنیای کوچکک» از میلگرام در Psychology Today ماه مهٔ ۱۹۲۷ صفحات ۹۱–۹۷.

۲۸) در مورد بررسی نبراسکا نگاه کنید به مقالهٔ «روابط نخستین زوجهای طبقهٔ متوسط» از نیکلاس بابچوک و آلن بیتز در [۱۲۲]، صفحهٔ ۱۲۹.

# میگذارد.۲۹

ویلیام وایت در کتاب انسان سازمانی اشاره می کند که تأثیر چنین تحرکی «بر آموزگاران و دانش آموزان شدت همانندی دارد، زیرا آموزگاران به این تر تیب از بخشی از احساس پیروزیشان که از دیدن پیشرفت بچهها به آنان دست می دهد، محروم می مانند.» آمروز مشکل نرخ بالای جابجایی در بین آموزگاران نیز بر این مشکل افزوده می شود. این پدیده فقط مختص ایالات متحد امریکا نیست، بلکه در انقاط دیگر نیز دیده می شود. مثلاً در گزارشی در اینباره در انگلستان آمده است: «امروز حتی در دبیرستانها این امری غیرعادی نیست که دانش آموزی درس واحدی را در طی یک سال تحصیلی با دو و یا حتی با سه معلم بگذراند. وقتی وفاداری به آموزگار به مدرسه اینقدر ضعیف است، نمی توان از محصلان انتظار وفاداری به مدرسه را داشت. وقتی بخش اعظم آموزگاران خود را آماده می کنند که شغل دیگری بیابند یا به محل بهتری منتقل شوند، حاصلش این است که دقت و علاقه و دیگری بیابند یا به محل بهتری منتقل شوند، حاصلش این است که دقت و علاقه و توجهشان به کار کمتر و کمتر شود.» ما دربارهٔ تأثیر همهجانبهٔ این جریان در زندگی کودکان فقط می توانیم به حدس و گمان متوسل شویم.

در مطالعهای که اخیرا هاری مور (Harry Moore) از دانشگاه دِنور (Denver) در محصلان دبیرستان بعمل آورده مشخص شده که نمرات امتحان دانش آموزانی که از یک تا ده بار از شهری به شهر دیگر و از ایالتی به ایالت دیگر منتقل شدهاند، تفاوت چندانی با دانش آموزانی که در همانجا ماندهاند، نداشته است. اما در بین محصلینی که زیاد سفر کرده بودند این گرایش عمده جلبنظر میکرد که از شرکت در فعالیتهای خارج از دبیرستان، مثل باشگاهها، ورزشگاهها، شورای کلاسها و سایر فعالیتهای فوقبرنامه پرهیز داشتند، گویی خواستار آن بودند که حتی المقدور، از برقرار کردن پیوندهای انسانی، که پس از مدت کو تاهی رشتهاش از هم می گسیخت، پرهیز کنند. خلاصه آنکه گویی می خواستند جریان ورود افراد را به زندگی خود هرچه کندتر گردانند.

حال پرسش این است که کودکان و یا بزرگسالان باید با چه سرعتی به ایجاد و قطع روابط انسانی دست بزنند؟ شاید در این مورد آهنگ مطلوبی وجود داشته باشد که اگر پا را از آن فراتر گذاریم کار خود را به مخاطره بیفکنیم. هیچکس در

۲۹) نگاه کنید به «مدرسه در شهر» گزارشی از «آزمایشگاههای تسهیلات آموزشی» ۱۹۲۸، توجه داشته باشید که با مورد [۱۱۵] اشتباه نشود. ۳۰) نگاه کنید به [۱۹۷]، صفحهٔ ۳۸۳.

اینباره چیزی نمی داند. به هر حال اگر ما به تصویر روبه کاهش مدت زمان روابط انسانی، عامل تنوع را نیز بیفزاییم، یعنی قبول داشته باشیم که هر رابطهٔ انسانی تازهای خود مستلزم الگوی رفتاری خاصی از جانب ماست، یک مطلب کاملاً مشخص می شود: ما برای آنکه تعداد روبه تزاید اینهمه قطع و وصلهای سریع را وارد زندگی شخصی خود بکنیم باید به قدرت انطباق پذیری خویش سرعتی بدهیم که تاکنون از موجودات بشری هرگز خواسته نشده است."

چنانچه به این نکته، گذار پرشتاب مکانها و اشیاء و مردم را نیز بیفزاییم اندکاندک به پیچیدگی رفتار انطباقی که از مردم امروز انتظار داریم پی خواهیم برد. مطمئناً هدف منطقی مسیری که ما اکنون آن را طی می کنیم وجود جامعهای است که بر سیستم برخوردهای موقت پیریزی شده باشد؛ و اخلاق جدید مبتنی بر این باور را یکی از دختران آموزشگاه فورت لادردیل (Fort Lauderdale) مشخصاً چنین فشرده بیان کرده است: «راستش را بخواهید شما دیگر هرگز این آدمها را

(۳۱) بررسی مور از American Education، آوریل ۱۹۹۷ نقل شده است. گزارش نیشدار دربارهٔ ناپایداری از جعبهٔ اعلانات مزرعهٔ جمعی در ایالات متحد امریکا، تابستان ۱۹۹۹ از Difficult but Possible Supplement to Whole Earth امریکا، تابستان ۱۹۹۹ از ۲۳ نقل شده است.

«امیدوارم که این هفته پایین ترین حد تابستان امسال باشد، چون اگر از این حد پایین تر برود، دیگر جای مناسبی برای زندگی کردن ندارم... من به این (دستکم) مثل خانهٔ موقتی خودم نگاه میکنم. و دلم میخواهد در خانهام شیشههای شکسته و کاغذ نباشد، و ابزارها و چیزها در کناری جمع شوند، دلم میخواهد به همسایههایم سر بزنم، از حیواناتم نگهداری کنم... ولی در این مزرعه از این خبرها نیست...

«کشاورز معمولی ما به خود میگوید: من اینجا به مهمانی آمدهام (برای یک روز، یک هفته، یک ماه یا یک سال) و من واقعاً بخشی از این مزرعه نیستم، فقط یک مهمانم، برای همین نمی توانم قدمی برای بهبود وضع این مزرعه بردارم... من معتقدم که پایداری موجب احساس جمعی می شود.

«ما در اینجا حس جمعی اندکی داریم... این یعنی تباهی اجتماعی، که در آن نیروهای طبیعی خانوادگی (کمک کردن، دوست داشتن، و با هم کار کردن) را خودخواهی از میان برده است... من معتقدم که تباهی و کرختی معلول ناپایداری است..

«وقتی یک گروه ثابت هفته ها با هم کار میکنند، طبعاً احساس جمعی در بین آنان شکل میگیرد. وقتی که بیش از ۲۰درصد مزرعه را توریستها تشکیل بدهند، وقتی که احساس تعلق به خانواده هر روز و یا یک روز در میان در اثر عزیمتها و واردشدنها شکسته می شود، دیگر امیدی ندارم.»

نخواهید دید.» تصور اینکه آینده نیز چیزی نیست مگر پرتو مستقیم گرایشهای کنونی و رسیدن به سرحد نهایی ناپایداری و موقتی بودن روابط انسانی، سخن بیمعنایی است. اما تشخیص این نکته که مسیری که طی میکنیم همانا در این جهت است سخن بیمعنایی نیست.

تاکنون بیشتر ما با این فرض رفتار کردهایم که روابط موقت روابطی هستند سطحی و فقط پیوندهای پایدار و طولانی به دوستیهای متقابل واقعی میانجامند. شاید این فرض نادرستی باشد. شاید امکان داشته باشد که روابط کلی و جامع و غیرمدولی نیز بسرعت در جامعهای که آهنگ ناپایداری و موقت بودن آن بسیار بالاست، به ثمر بنشیند. شاید بتوان شکلگیری روابط را پرشتاب کرد و به فرایند «در گیری» سرعت بخشید. ولی در این میان همچنان یک سؤال باقی میماند: «آیا آیندهٔ ما مثل آموزشگاه لادر دیل است؟»

تاکنون متوجه شدیم که با در نظر گرفتن سه موضوع محسوس و ملموس مردم، مکانها، اشیاء نرخ جابجایی و گردش در آنها روبه افزایش است. حال زمان آن فرارسیده است که به موضوعات غیرمحسوس و غیرملموسی بپردازیم که در شکل دادن به تجربیات و اطلاعاتی که از آنها استفاده می جوییم و چارچوبهای سازمانی که در آنها زندگی می کنیم به همین اندازه اهمیت دارند.

# فصل هفتم

# سازمانها: موردسالاري آينده

یکی از رایج ترین و پایدار ترین اسطوره ها دربارهٔ آینده این است که انسان را در چنین دستگاهی با سازمان و تشکیلات بسیار وسیع چون مهرهٔ مفلوکی تصویر می کند. در این طرح کابوس مانند هر آدم در لانهٔ تنگ و یکنواخت مغاک دیوانسالاری منجمد شده است. دیوارهای این لانه فردیت انسان را از بین می برده شخصیت او را نابود می کند و او را وامی دارد که یا تسلیم شود و یا از جان خویش دست بشوید. چون گمان بر این است که سازمانها پیوسته وسیع تر و نیرومند تر شوند، مطابق این فرض خطری که در آینده ما را تهدید می کند این است که به صورت حقیر ترین و بی اراده ترین و بی هویت ترین موجودات، یعنی به صورت انسان سازمانی در آییم.

دشوار می توان فشار و سنگینی این پیش بینی بدبینانه که اذهان همگان و بویژه ذهن نسل جوان را در سیطرهٔ خود گرفته است بر آورد کرد. بیم و هراس از دیوانسالاری که جریان مداوم فیلمهای سینمایی و نمایشنامهها و کتابها و نویسندگان پر آوازهای از کافکا و اورول گرفته تا وایت و مارکوزه و الول در کلهٔ مردم فرو می کنند، افکار شان را در بر می گیرد. در ایالات متحد امریکا هرکس «می داند» که دقیقاً

<sup>1)</sup> كافكا، فرانتس (١٨٨٣-١٩٢٤) نويسندهٔ چكسلواكي. -م.

۲) اورول، جورج (۱۹۰۳–۱۹۵۰) نویسندهٔ انگلیسی. –م.

٣) وایت، ویلیام: جامعهشناس معاصر امریکایی. -م.

٤) ماركوزه، هربرت (١٨٩٨-١٩٧٩) فيلسوف اجتماعي و سياسي امريكايي. -م.

۵) ژاک الول (Jacques Ellul)، متولد ۱۹۱۲، جامعه شناس فرانسوی و نویسندهٔ کتاب جامعه تکنیکی. –م.

همین دیوانسالاران بی هویت هستند که تلفنهای خودکار تمام دیجیتال را اختراع می کنند، که کارتهایی می فرستند که رویشان نوشته شده: «تاه نزنید، لوله و پاره نکنید»، که بیرحمانه دانشجویان را از آدمیت خارج می کنند، و در شهرداری نمی توانید با آنان مقابله کنید. ترس از بلعیده شدن توسط این جانور مکانیکی است که مدیران اجرایی را به مجالس عیش خود آزمایی (Orgies of self examination) و دانشجویان را به طغیان و شورش می کشاند.

آنچه کل موضوع را اینهمه عاطفی می کند این است که سازمان و تشکیلات بخش جدایی ناپذیر زندگی ماست. روابط سازمانی انسان نیز همانند پیوندهایش با اشیاء و مکانها و مردم از ارکان اساسی وضع و موقعیت او محسوب می شود. همانطور که هر عملی که در حیات انسان رخ می دهد در یک محیط جغرافیایی معین واقع می شود، در عین حال همین عمل در یک مکان سازمان دار، یعنی در محل خاصی در یک جغرافیای نامرئی که سازمان انسانی باشد صورت می گیرد.

پس اگر پیش بینی منتقدان اجتماعی ما درست باشد و در آینده جامعهای داشته باشیم در اوج دیوانسالاری با انسانهای فرمانبردار، بهتر است از حالا برای خویش سنگرهایی بسازیم، کارتهای آی بی ام خود را اینجا و آنجا سوراخ کنیم و برای درهم شکستن اسباب و ادوات سازمان و تشکیلات بوروکراسی از هر فرصتی استفاده کنیم. به هرحال چنانچه مفاهیم کلیشه شده را کنار بگذاریم و به واقعیتها رو کنیم درمی یابیم که دیوانسالاری، یعنی نظامی که قرار است همگی ما را در زیر سنگینی خود مضمحل کند، خود دستخوش تغییرات بسیار است.

انواع و اقسام سازمانهایی که این منتقدان، بی آنکه فکر کنند، برای آینده پیش بینی می نمایند، امکان تسلطشان بسیار ضعیف است. چرا که ما نه شاهد غلبه و پیروزی دیوانسالاری، بلکه شاهد درهم شکستن آنیم. در واقع شاهد فرارسیدن نظام تشکیلاتی تازهای هستیم که به گونهای فزاینده با دیوانسالاری درافتاده است و در نهایت آن را واژگون می کند. سازمان آینده چنین است و من آن را موردسالاری (Ad-hocracy) می نامم.

انسان آینده برای انطباق خود با این سازمان سبک جدید با دشواری بسیار مواجه خواهد شد. اما به جای آنکه در اسارت و در قید و بند وضعی بی تغییر و شخصیت فرسا گرفتار شود، چون آدمی ناشناس و تازهوارد به دنیای سازمانهای متحرک و رها از هر قید و بند گام خواهد نهاد. وضع او در این چشمانداز و عرصهٔ غریب و تازه دائماً تغییر می کند و سرشار از پویایی و تنوع خواهد بود. و پیوندهای او با سازمانها نیز مثل پیوندهایش با اشیاء و مکانها و مردم با شتابی بسیار

1. 1.1/:

و دمافزون دگرگون خواهد شد.

کاتولیکها، جرگهها و اوقات چایخوری

پیش از روشن شدن معنای این واژهٔ شگفتانگیز موردسالاری، باید این را پذیریم که تمام سازمانها حالت دیوانسالاری ندارند. برای آنکه مردم را سازماندهی کنیم راههای مختلفی وجود دارد. همانطور که ماکس وبر خاطرنشان ساخته است در مغربزمین تا ظهور صنعتگرایی دیوانسالاری به صورت وجه مسلط سازماندهی انسانها درنیامده بود.

اکنون جای آن نیست که همهٔ ویژگیهای دیوانسالاری را به تفصیل شرح دهم، اما توجه به سه نکتهٔ اساسی اهمیت بسیار دارد. اول آنکه در این سازمان و نظام خاص فرد بطور سنتی در تقسیم کار جای کاملاً مشخصی را اشغال کرده است. دوم آنکه فرد در سلسلهمراتب عمودی جای دارد و یکی از حلقههای زنجیری است که از رئیس آغاز و به پایین ترین ردهٔ اجتماعی منتهی می شود. سوم آنکه همانطور که وبر تأکید کرده است روابط افراد در درون سازمان تمایل به آن دارد که دائمی و همیشگی باشد.

بنابراین هر فرد جای معین و موقع ثابتی را در یک محیط کم و بیش ثابت احراز می کرد. فرد در چنین محیطی بطور دقیق می دانست که حد و حوزه اش کجا تمام می شود و حوزهٔ دیگری آغاز می گردد؛ مرز بین سازمانها و زیرساختارها کاملاً در جاهای خود مشخص و ثابت بود. فرد با پیوستن به یک سازمان در ازاء یک سلسله پاداشهای ویژه، یک سلسله تعهدات ویژه را تقبل می کرد. این تعهدات و پاداشها برای مدت نسبتاً طولانی ثابت باقی می ماندند. به این ترتیب فرد نه تنها با افراد (که تمایل به ماندن برای مدتی طولانی در جای خود داشتند) بلکه با چارچوب سازمانی و ساختار و خود سازمان وارد شبکهٔ روابط نسبتاً همیشگی می شد.

برخی از این ساختارها از ساختارهای دیگر بادوام ترند. کلیسای کاتولیک با ساخت پولادین خود دوهزار سال دوام پیدا کرده و برخی از زیرساختارهای داخلیاش نیز گاه عملاً قرنها بدون تغییر به حیات خود ادامه داده است. برعکس، حزب نازی که در اروپا حمام خون برپا کرد، نتوانست بهمثابهٔ سازمانی رسمی حتی یکربع قرن دوام آورد.

همانطور که دورهٔ حیات و دوام سازمانها کو تاه یا بلند است، رابطهٔ فرد نیز با هر

۲) نگاه کنید به فصل هشتم در [۲۵٦].

نوع سازمان خاص چنین است. به این ترتیب پیوند انسان با یک قسمت، بخش، حزب سیاسی، هنگ نظامی، باشگاه و سایر واحدهایی از اینقبیل از لحاظ زمانی آغاز و پایانی دارد. همین حکم در مورد عضویت فرد در سازمانهای غیررسمی مثل جرگهها، دستههای کوچک و جمعهایی که در مواقع استراحت با هم چای میخورند و غیره صدق میکند. هنگامی که یک فرد به سازمانی ملحق شد و یا او را به سازمان فراخواندند و به این ترتیب ملزم به انجام تعهداتی شد، پیوند این فرد با سازمان برقرار شده است. پیوند فرد وقتی قطع می شود که او سازمان را رها کند و یا از سازمان اخراج شود، و یا اینکه خود سازمان دیگر وجود نداشته باشد.

البته این امر زمانی پیش می آید که سازمان رسماً خود را منحل کند. وقتی چنین می شود که اعضاء دیگر به سازمان علاقهای نداشته باشند و دیگر به سازمان در حالت دیگری نیز می تواند «وجود نداشته باشد» رویهمرفته سازمان مجموعهای است از اهداف و انتظارات و تمهدات انسانی. به عبارت دیگر سازمان عبارتست از ساختاری از نقشها که افراد برعهده می گیرند. و منگامی که تجدید سازمان و تعریف و توزیع مجدد این نقشها این ساختار را شدیدا دستخوش دگرگونی کند، می توان گفت که سازمان قدیم از میان رفته و سازمان جدیدی سر بر آورده تا جای قبلی را بگیرد. حتی اگر سازمان نام قدیم خود را حفظ کند و دارای همان اعضاء پیشین باشد، باز در اصل قضیه تفاوتی ایجاد نمی کند. درست همانطور که ترتیب مجدد دیوارهای متحرک یک بنا آن را به صورت ساختمان جدیدی در می آورد، ترتیب مجدد نقشها نیز ساختار جدیدی را پدید می آورد.

بنابراین رابطهٔ بین فرد و سازمان وقتی قطع می شود که یا فرد از سازمان خارج شود، یا سازمان منحل شود و یا از طریق سازماندهی مجدد، دگرگون گردد. وقتی مورد اخیر، یعنی تجدید سازمان، رخ می دهد، فرد عملاً پیوند خود را با ساختار قدیمی و آشنا با آن، که اکنون دیگر وجود ندارد، قطع می کند و با ساختار جدید که جایگزین آن شده است، رابطه برقرار می سازد.

اکنون شواهد بسیاری در دست است که مدتزمان روابط فرد با سازمانها در حال کوتاه تر شدن است و این روابط با آهنگ هرچه سریع تری در حال تغییر و تحول هستند. در ذیل خواهیم دید که چندین نیروی قدر تمند، از جمله همین حقیقت به ظاهر ساده، دیوانسالاری را به نابودی می کشانند.

# دگر گونی فاحش سازمانی

زمانی بود که جداول سازمانی یک ردیف قوطیهای بسیار منظم را نشان می داد که هریک نشاندهندهٔ یک رئیس و واحدهای فرعی تحت سرپرستی او بود. هر سازمان دیوانسالار صرفنظر از اندازهاش، چه یک شرکت و یا دانشگاه و چه یک ادارهٔ دولتی، دارای یک جدول سازمانی بود که وضع تشکیلات را با یک نقشهٔ مشروح در اختیار مدیران قرار می داد. همین که این جدول و نقشه تنظیم می شد به صورت بخشی ثابت از کتاب دستورالعمل سازمانی درمی آمد و گاه سالهای سال همچنان مورد استفاده قرار می گرفت. این روزها تشکیلات و قسمتهای سازمان آنقدر زود تغییر می بابند که جدولی که سه ماه از زمان تنظیم آن گذشته باشد، مثل یک مصنوع تاریخی است، یا چیزی شبیه آنچه از بحرالمیت در آورده باشند.

اکنون سازمانها با سرعت سرسام آوری شکل داخلی خود را پیدرپی عوض میکنند. عناوین هفته به هفته عوض میشوند. شغلها دگرگون میشوند. مسئولیتها تغییر پیدا میکنند. ساختارهای وسیع سازمانها از هم گسیخته میشوند، دوباره در شکلهای تازه با هم یکی میشوند، و باز ترتیب تازهای به خود میگیرند. یک روز بخشها و دوایر جدیدی سر برمی آورند و روز بعد ناپدید میشوند و سازمان دوباره تشکیلات خود را برهم می زند.

بخشی از این بهم خوردن دیوانه وار نتیجهٔ موج ادغام و چندپاره شدنهایی است که اکنون صنعت ایالات متحد امریکا و اروپای غربی را در بر گرفته است. در اواخر دههٔ ۱۹۶۰ شاهد موج ستر گئ تملک صنایع و سر بر آوردن شرکتهای متنوع عظیم و غول آساییم. در دههٔ ۱۹۷۰ شاهد موجی به همین سترگی برای سلب مالکیت، و سپس تملک مجدد می شویم، چرا که شرکتها می کوشند مستقر شوند و شرکتهای تابع خود را هضم کنند و بعدا از شر بخشهای مزاحم خلاص شوند و آنها را به فروش رسانند. در فاصلهٔ ۱۹۶۷ و ۱۹۶۹ شرکت کستور (Questor) (که نام قبلی آن شرکت متحد بین المللی دانهیل (Dunhill) بود) هشت شرکت دیگر را خریداری کرد و پنج شرکت را به فروش رساند. دهها شرکت دیگر نیز هستند که سرنوشتی کلر و انتقال شرکتهای کوچکئر از این هم بیشتر خواهد شد.» از آنجا که بازار مصرف کننده در حال غلیان و دگرگونی است، شرکتها مجبورند پیوسته وضع خود را با آن هماهنگ سازند.

تجدید سازمان داخلی شرکتها به علت معاملاتی است که روی خود آنها انجام

می گیرد، البته دلایل متنوع و بسیار زیاد دیگری نیز در این میان دخالت دارند. فقط در طی سه سال اخیر در ایالات متحد امریکا از صد شرکت خیلی بزرگ شصت و شش شرکت اعلام داشته اند که تشکیلات خود را بطور اساسی دگرگون کرده اند. در واقع به قول معروف این فقط رأس قابل رؤیت کوه یخ شناور در آب است. تجدید سازمانهای بسیاری صورت می گیرد که اصلاً گزارش نمی شوند. بسیاری از شرکتها و قتی تشکیلات خود را دگرگون می سازند از علنی شدن آن پرهیز می کنند. وانگهی دائماً در سطح قسمتها و دوایر شرکتها و یا در بخشهای پایین تر می آنها تغییراتی صورت می گیرد که به سبب ناچیز بودنشان از آنان ذکری به میان نمی آید.

دانیل (Daniel) یکی از مشاوران شرکت «مککینزی (McKinsey) و شریک» که یک مؤسسهٔ مشاورهای مدیریت است می گوید: «مشاهدات من در مقام مشاور و با توجه به آهنگ جاری تغییرات در بزرگ ترین شرکتهای صنعتی نشان می دهد که به احتمال بسیار تجدید سازمان اساسی یک شرکت هردو سال یک بار بر آوردی محافظه کارانه است. مؤسسهٔ ما در سال گذشته بیش آز ۲۰۰۰ بررسی سازمانی برای شرکتهای داخلی که مشتری ما هستند انجام داده است و حتی حل مسائل سازمانی نیز بخش عمدهای از فعالیت ما را در خارج از ایالات متحد امریکا تشکیل می دهد.» از همه مهم تر آنکه وی اضافه می کند هیچ علامتی به نشانهٔ وقفه در این کار دیده نمی شود. به هرحال هرچه باشد تکرار دگرگونی در تشکیلات سازمانها رو به افزایش نمی شود. به هرحال هرچه باشد تکرار دگرگونی در تشکیلات سازمانها رو به افزایش است.

وانگهی قدرت و دامنهٔ این دگرگونیها بطور روزافزون وسیع تر می شود. پروفسور گرینر (Greiner) استاد دانشکدهٔ مدیریت بازرگانی دانشگاه هاروارد می گوید: «در حالی که تا چند سال پیش هدف از تغییر در تشکیلات به یک گروه کوچک کار و یا یک قسمت منفرد محدود می شد... اکنون کل تشکیلات در کانون توجه قرار گرفته است، بطوری که یکباره بسیاری از قسمتها و سطوح و حتی عالی ترین مدیران را نیز شامل می شود.» وی برای دگرگون کردن سازمان به «کوششهای انقلابی در تمام سطوح مدیریت» توجه و نظر دارد.

چنانچه جدول سازمانی که زمانی ثابت و لایتغیر بود دیگر نتواند در بخش

۷) تغییرات سازمانی در «تجدید سازمان برای نتایج» از دونالد دانیل در Harvard (۷) تغییرات سازمانی در «الگوهای تغییرات Business Review نوامبر دسامبر ۱۹۹۳، صفحهٔ ۹۹، و نیز در «الگوهای تغییرات سازمانی» از لاری گرینر در نشریهٔ فوقالذکر ماه مه ژوئن ۱۹۹۷، صفحات ۱۹۹–۱۲۰ مورد بحث قرار گرفته است.

صنعت همچنان ثابت و لایتغیر باقی بماند، این امر در سازمانهای بزرگ دولتی نیز بمراتب بیشتر مصداق پیدا می کند. در سالهای اخیر بندرت می توان سازمان و یا وزار تخانهٔ مهم دولتی را در کشورهایی که از نظر تکنولوژی پیشرفتهاند سراغ کرد که تشکیلات آنها پی در پی دستخوش تغییر نشده باشد. در ایالات متحد امریکا در طی چهل سال، یعنی از ۱۹۱۳ تا ۱۹۵۳ با وجود بحران اقتصادی و جنگ و سایر تحولات اجتماعی هیچ وزار تخانهٔ جدیدی به دولت افزوده نشد. اما در سال ۱۹۵۳ کنگرهٔ امریکا وزارت بهداری و آموزش و رفاه را تأسیس کرد. در سال ۱۹۶۵ وزارت راه و ترابری وزارت مسکن و شهرسازی را تأسیس نمود. در سال ۱۹۶۷ وزارت راه و ترابری تأسیس شد. (به این ترتیب فعالیتهایی که سابقاً توسط سی سازمان مختلف انجام می گرفت در یک جا متمرکز شد) و تقریباً در همین ایام به پیشنهاد رئیس جمهور وزارت کار و وزارت بازرگانی در یکدیگر ادغام شدند.

از تغییراتی که در درون ساخت دولتی صورت گرفته است فقط به بارزترین آنها بسنده شده، و از امواجی که تمام ادارههای تابع را از صدر تا ذیل به لرزه افکنده ذکری به میان نیامده است. در واقع در واشینگتن تجدید سازمان داخلی به صورت ضرب المثل در آمده است. در سال ۱۹۶۵ که جان گار دنر (John Gardner) به وزارت بهداری و آموزش و رفاه رسید، یک تجدید سازمان از بالا تا پایین این وزارتخانه را به لرزه در آورد. ادارهها و دفاتر و دوایر با چنان سرعتی مجدداً سازمانبندی شدند که کارمندان پرسابقه گیج و منگ شده بودند. (در اوج این تغییرات و دگر گونیها یکی از کارمندان که با من دوستی داشت، هر روز صبح که از منزل خارج میشد یادداشتی برای شوهرش بهجا میگذاشت. در این یادداشت شماره تلفن آن روز بخصوص نوشته میشد. تغییرات آنقدر سریع بود که آن خانم کارمند نمی توانست تا مدتی از شماره تلفن ثابتی استفاده کند و بتواند آن را در دفتر تلفن وزار تخانه وارد نماید.) جانشینان گاردنر تا مدتی به کار سازماندهی ادامه دادند و در سال ۱۹۶۹ رابرت فینچ (Robert Finch) پس از یاز ده ماه که تصدی این وزار تخانه را برعهده داشت، ناچار شد به یک سازماندهی اساسی اقدام کند، و در این فاصله اعلام داشته بود این وزار تخانه در زمانی که او به سرپرستی آن منصوب شد وضعى غيرقابل اداره داشته است.

گاردنر پیش از رسیدن به مقام وزارت در کتاب کوچک و مؤثری به نام خودنحولی تأکید می کند که: «مدیر آینده نگر... دست به سازماندهی مجدد می زند تا بخشهایی از سازمان را که متحجر شده است درهم بکوبد. او کارمندان را از جایی به جای دیگر منتقل می کند... کارها را برای رها کردنشان از قید و بند مقولههای

جامد باید از نو تعریف کند.» گاردنر در جای دیگری با اشاره به «بحرانهای سازماندهی» در دولت، اظهار میدارد که هم در بخش دولتی و هم در بخش خصوصی «بیشتر سازمانها دارای ساختارهایی هستند که برای حل مشکلاتی طراحی شده که دیگر وجود ندارند.» او سازمان «خودتحول» را همچون نهادی تعریف میکند که پیوسته ساختار خود را برای پاسخ گفتن به نیازهای متغیر، دگرگون و تغییر میدهد.^

پیام گاردنر بهمنزلهٔ فراخوانی است برای انقلاب مداوم در درون سازمانها؛ و روزبروز تعداد بیشتری از مدیران زیرک به این نکته معترف می شوند که در دنیای تغییرات پرشتاب، تجدید سازمان به جای آنکه مرهمی باشد که یک بار در زندگی از آن استفاده می کنیم باید فرایندی باشد مدام و بی وقفه، و در واقع چنین نیز هست. اکنون پذیرش این نکته از مرز شرکتها و حتی ادارات دولتی در گذشته است. مثلاً روزنامهٔ نیوبورکت پمز در همان روزی که ادغام کارخانههای پلاستیک سازی و تختهسازی و کاغذسازی را گزارش می کند تحول اداری عمدهای را در بی بی سی، یک نوسازی همه جانبه را در ساختار دانشگاه کلمبیا، و حتی تجدید ساز مان کاملی را در محافظه کار ترین مؤسسه ها، یعنی موزهٔ هنری متروپولیتن نیوپورک نیز توضیح می دهد. چیزی که در تمام این فعالیتها به چشم می خورد یک گرایش اتفاقی نیست، بلکه جنبشی است تاریخی. تغییر در تشکیلات یک سازمان، و به قول گاردنر «خودتحولی»، پاسخی است لازم و اجتنابناپذیر به پرشتاب شدن تغییر. برای افرادی که در درون سازمانها قرار دارند، تغییر، یک سلسله مسائل تازه و محیطی کاملاً جدید ایجاد می کند. تغییرات پیدر پی طرحهای ساز مانها به معنای آن است که رابطهٔ فرد با هر نوع ساختاری (همراه با سلسله تعهدات و پاداشهایش) از نظر زمانی مختصر و کو تاه تر شده است. او با هر تغییری باید جهتگیری خود را تغییر دهد. امروز یک فرد معمولی پیدرپی محل کارش عوض می شود و از یک قسمت به قسمت دیگر اعزام می گردد. حتی اگر در یک قسمت هم بماند می بیند که خود قسمت او بر اساس طرحهای سازمانی که بسرعت عوض می شوند، به جای دیگری منتقل شده و موقعیتش در آن مجموعه بهم خورده و دیگر چون گذشته نیست.

نتیجهٔ همهٔ اینها این است که امروز روابط انسان با سازمانها نسبت به زمانهای گذشته با سرعت هرچه بیشتری تغییر پیدا می کند و میانگین برقراری این روابط

۸) نگاه کنید به [۳۹]، صفحهٔ ۲۸.

كمدوام تر و موقتى تر از گذشته شده است.

### **موردسالاری جدید**

نمونهٔ بارز آهنگ تغییر و تحول پرشتاب را می توان در افزایش سریع چیزی مشاهده کرد که مدیران اجرایی آن را به نام «پروژه» یا مدیریت «گروه ضربت» می خوانند. در چنین مواردی گروههایی با هم جمع می شوند تا مسائل خاص و کو تاهمدتی را حل کنند. سپس این گروهها درست مثل زمینهای بازی متحرک از یکدیگر جدا می گردند و افراد تشکیل دهندهٔ گروه به کارهای دیگر گمارده می شوند. گاهی این گروهها فقط برای یک کار چندروزه و گاه برای کاری که چند سال بطول می انجامد گرد می آیند. اما «گروه ضربت» یا «پروژه» برخلاف بخشها یا قسمتهای کار کردی یک سازمان دیوانسالار سنتی که گمان می رود همیشگی باشد طرحی است موقتی.

وقتی شرکت هواپیماسازی لاکهید (Lockheed) در یک مقاطعهٔ جنجالی برای ساختن پنجاه و هشت فروند هواپیمای عظیم حمل و نقل نظامی C-5A برنده شد، فوراً سازمان جدیدی را با یازده هزار عضو برای این منظور ایجاد کرد. شرکت لاکهید برای به انجام رساندن این پروژهٔ چندین میلیار د دلاری نه تنها میبایست کار افراد خود را هماهنگ ساز د بلکه ناچار بود کار صدها مؤسسهای را که سفارشاتش را انجام می دادند با یکدیگر تلفیق کند. در مجموع ششهزار شرکت برای تولید ۱۲۰ هزار قطعه که برای هریک از این هواپیماها مورد نیاز بود فعالیت می کردند. سازمان پروژهٔ لاکهید که به این منظور ایجاد شده بود کادر مدیریت و ساختار اداری پیچیده و داخلی مخصوص به خود داشت.

نخستین هواپیمای C-5A دقیقاً در موعد مقرر، در ماه مارس ۱۹۶۹، بیست و نه ماه پس از عقد قرارداد از کارخانه بیرون آمد. قرار بود آخرین هواپیمای حمل و نقل (از پنجاه و هشت فروند) دو سال دیگر تحویل داده شود. معنی این سخن آن است که برای تمام این سازمان عظیم که برای چنین کاری ایجاد شد، یک طول عمر پنجساله در نظر گرفته شده بود. آنچه در اینجا می بینیم چیزی است در حد ایجاد یک بخش قابل تعویض و دورانداختنی، یعنی تشکیلاتی نظیر لباسها و دستمالهای کاغذی که پس از یک بار مصرف آنها را به دور میافکنیم.

ایجاد سازمانهایی برای اینگونه پروژهها در صنایع هواپیماسازی بسیار رایج است. وقتی که یک تولیدکنندهٔ عمده اراده می کرد قرارداد بزرگی را با سازمان ملی هوانوردی و فضایی (امریکا) به انعقاد برساند یک تیم حدوداً صدنفره که از

رشتههای گوناگون و کاربردی اقتصاد فراهم آمده بودند تشکیل میداد. گروه پروژه برای جمع آوری اطلاعات و تجزیه و تحلیل آنها، حتی مدتی قبل از پیشنهاد رسمی مناقصهٔ دولتی، حدود یک سال و نیم کار می کرد. زمانی که موقع اعلام رسمی مناقصه، یعنی «پیشنهاد» که آن را در صنعت به نام «پیش پروژه» می شناسند فرامی رسید، این گروه منحل می شد و اعضای آن به قسمتهای خود بازمی گشتند و یک تیم جدید برای نوشتن قرار داد تشکیل می شد.

تیمهای پیشنهادنویس اغلب برای چند هفته با یکدیگر کار میکنند. همین که پیشنهاد ارائه میشود، تیم پیشنهاد نیز منحل میگردد. وقتی که قرارداد مناقصه منعقد شد (البته اگر بشود) گروههای جدیدی به ترتیب برای مراحل فعالیتها و سرانجام برای مرحلهٔ تولید کالاهای مورد نیاز تشکیل میشود. افرادی ممکن است کار خود را در همهٔ تیمها بطور پیوسته و پیدر پی ادامه دهند. ولی بطور معمول افراد را فقط برای یک یا دو یا سه مرحله به همکاری فرامی خوانند.

با آنکه از این شکل سازمانی عمدتاً در شرکتهای امور فضایی استفاده شده است اما اکنون در بیشتر فعالیتهای صنعتی معمولی نیز رواج یافته است. از این نوع سازمانبندی معمولاً در مواقعی استفاده می شود که کار از نظر پیچیدگی روال غیرعادی داشته و بیشتر برای یک بار در نظر گرفته شده باشد.

در مجلهٔ بیزنس ویک چنین آمده است: «فقط در طی چند سال مدیر طرح (پروژه) دیگر برای ما چهرهای عادی شده است.» در واقع مدیریت پروژه نیز همچون یک فن ویژهٔ اجرایی مطرح شده است و گرچه در ایالات متحد امریکا و در اروپا تعداد اینگونه مدیران زیاد است، ولی روزبروز زیادتر می شوند. این افراد از پروژهای به پروژهٔ دیگر و از شرکتی به شرکت دیگر می روند و هیچگاه برای انجام کارهای عادی و یا دراز مدت در یک جا مستقر نمی شوند. انتشار کتابها دربارهٔ مدیریت پروژه و گروه ضربت آغاز شده است. و فرماندهی سیستمهای نیروی هوایی ایالات متحد در شهر دایتون در اوهایو آموزشگاهی برای آموزش مدیریت اجرایی پروژه تأسیس کرده اند.

اکنون گروههای ضربت و سایر گروههای موردی و ویژه (ad hoc) در تمام قسمتهای دیوانسالاری چه در بخش دولتی و چه در بخش خصوصی در ایالات متحد امریکا و در سایر کشورها در حال گسترش است. گروههای موقت که افراد آن برای حل مسألهٔ خاصی با یکدیگر جمع و سپس جدا می شوند خود از ویژگیهای علم است و کیفیت پرجنبشی جامعهٔ علمی نیز از همین جا ناشی می شود. اعضاء این گروهها پیوسته از نظر تشکیلاتی و چنانچه امکانش موجود باشد از نظر جغرافیایی

در حال حركت هستند.

جورج کوزمتسکی (George Kozmetsky) از مؤسسان شرکت تلهداین (Teledyne) و ریاست کنونی مدرسهٔ بازرگانی در دانشگاه تگزاس بین سازمانهای «معمولی» و سازمانهای «غیرمعمول» تفاوت میگذارد. سازمانهای غیرمعمول در بیشتر موارد برای اجرای مقصود خاصی و یا حل دشواری معینی شکل میگیرند. وی با نقل آمارهایی نشان میدهد که بخش غیرمعمول، در دولت و در بسیاری از شرکتها که از نظر تکنولوژی پیشرفتهاند، با چنان سرعتی در حال افزایش هستند که تا سال ۲۰۰۱ در ایالات متحد امریکا ۶۵ درصد نیروی کار را در استخدام خود خواهند داشت. شازمانهای این بخش دارای ساختاری هستند که عمدتاً بر گروههای موقت و گروههای ضربت تکیه میکنند.

واضح است که فکر فراهم آوردن گروهی به منظور حل یک مسألهٔ خاص و منحل کردن آن پس از انجام کار فکر تازه و بی سابقه ای نیست. آنچه در این میان تازگی دارد این است که سازمانها ناچارند هرچه بیشتر به اینگونه کارهای موقتی متوسل شوند. ساختارهای به ظاهر دائمی بسیاری از سازمانهای بزرگ، که اغلب از مخالفت و تقابل با هرگونه تغییری شکل گرفته اند، اکنون بشدت در معرض نفوذ و هجوم شدید سلولهای موقتی قرار دارند.

ممکن است در ظاهر امر، پیدایش سازمانهای موقتی ناچیز و کم اهمیت جلوه کند. ولی چنین نیست؛ این شیوهٔ کار مفهوم سنتی سازمان را که از ساختاری کم و بیش دائمی برخوردار است درهم ریخته است. سازمانهای موقتی و دورانداختنی و گروهها و کمیتههای موردی و ویژه، الزاماً جانشین ساختارهای دائمی نمیشوند، ولی آنها را از بیخ و بن عوض می کنند و قدرت و افراد را از آنها می گیرند. این روزها گرچه کادرهای اداری همچنان به حیات خود ادامه می دهند، ولی گروههای موقت و تیمهای پروژه، گروههای ضربت و سایر گروههای دیگر که از نظر سازمانی ساختار مشابهی دارند، در این میان ایجاد می شوند و سپس از بین می روند. و افراد نیز به جای آنکه در سازمان اداری مقام و موقع ثابتی داشته باشند با آهنگ بسیار سریعی از یک جا به جای دیگر منتقل می شوند. اینان معمولاً مقر و پایگاه خود را تغییر نمی دهند، بلکه بطور مکرر چابجا می شوند و در سایر گروههای موقت به کار

۱) در مورد نیروهای ضربت در امور علمی و پیدایش صنایع «غیرمعمول» نگاه کنید به مقالهٔ «مفید بودن دانشمندان» از هوارد ریس و جک بالدرستون در International به مقالهٔ «مفید بودن دانشمندان» از هوارد ریس و جک بالدرستون در Science and Technology ماه مه ۱۹۲۹، صفحهٔ ۱۹۶۶ و تصویر جورج کوزمتسکی در ۸٤ همهٔ ۱۹۲۹، صفحهٔ ۸۶.

مى پردازند.

ما چندی بعد خواهیم دید که این فرایند، که غالباً تکرار می شود، وفاداری افراد را دستخوش تغییر می سازد، ارکان سلسله مراتب قدرت را متزلزل می کند و آهنگ انطباق افراد را با تغییرات سازمانی پرشتاب می سازد. به هرحال در این مرحله به ذکر همین نکتهٔ مهم بسنده می کنیم که زیاد شدن سازمانهای موردی نتیجهٔ مستقیم سرعت گرفتن تغییرات در جامعه است.

تا هنگامی که جامعه تا حدودی باثبات و بی تغییر باشد، مسائلی که در برابر انسان مطرح می سازد، مسائلی است معمولی و قابل پیش بینی. سازمانها در چنین محیطی نسبتاً باثبات هستند. اما با پرشتاب شدن آهنگ تغییرات، مسائل هردم جدید تری، که برای اولین بار عنوان شده اند، مطرح می شوند، بطوری که شکلهای سنتی سازمانها نمی توانند پاسخگوی شرایط جدید باشند. اینگونه سازمانها دیگر کارایی ندارند. دکتر دونالد شون (Donald Schon) رئیس سازمان نو آوری اجتماعی و فنی می گوید که ما می باید «سازمانهای خودویرانگر درست کنیم... انواع واحدهای خودگردان و نیمه وابسته که وقتی دیگر به آنها نیازی نبود بتوان آنها را در هم ادغام کرد، نابود کرد و یا به فروش رسانید.»

ساختارهای قدیمی سازمانها و نهادها که به این سبب شکل گرفتهاند تا بتوانند در نیازهای شرایط قابل پیشبینی و غیرجدید را بر آورده سازند، دیگر نمی توانند در برابر تغییرات بنیادی محیط پیرامونی پاسخگو باشند. به این ترتیب هنگامی که کل سازمان در تلاش حفظ و رشد و توسعهٔ خود است، ساختارهایی ایجاد می شوند که نقشی موقت برعهده می گیرند. این فرایند دقیقأ همانند گرایش مدولی در معماری است. ما قبلاً مدول گرایی را همچون کوششی تعریف کردیم که با کوتاه کردن طول عمر اجزاء مرکب یک ساختار، در تلاش است که کل آن ساختار را برای مدت زیاد تری حفظ کند. این مطلب در مورد سازمان نیز صدق می کند و زیاد شدن اجزاء بی دوام و دورانداختنی در یک سازمان مبین همین نکته است.

با ادامه یافتن اصل شتاب، طراحی مجدد سازمان به صورت امری پیوسته درمی آید. به عقیدهٔ برنارد مولرتیم (Bernard Muller-Thym) مشاور مدیریت، تکنولوژی جدید همراه با فنون مدیریت پیشرفته وضع کاملاً نو و جدیدی را پدید می آورد. وی می گوید: «آنچه ما اکنون در اختیار داریم، نوعی استعداد و توانایی تولیدی است که مملو و سرشار از عقل و اطلاعات است. طوری که در

۱۰) نگاه کنید به [۱۷۹]، جلد اول، صفحهٔ ۱۰۹.

منتهی در جهاش نیز کاملاً انعطاف پذیر است؛ و اگر انسان تمایلش را داشته باشد می تواند تشکیلات کارگاه را ساعت به ساعت تغییر دهد.» و آنچه در مورد کارگاه صحیح است در مورد کل سازمان نیز صدق می کند.

خلاصهٔ کلام آنکه انتظار می رود هیأت و چهرهٔ ساز مانهای یک جامعهٔ فراصنعتی بیش از پیش متحرکتر شود و تغییرات و دگرگونی و شور و التهاب سراپای آن را فراگیرد. هرچه محیط ساز مانها با سرعت بیشتری دگرگون شود، طول عمر شکلهای ساز مانی کو تاه تر می شود. در ساختار اداری نیز درست مثل ساختار معماری از شکلهای طویل المدت به شکلهای موقت، و از پایداری به ناپایداری حرکت می کنیم.

به این ترتیب در اینجا آهنگ پرشتاب در سازمان تجسم و تجلی می یاید.
پایداری و همیشگی بودن که یکی از ویژگیهای بارز دیوانسالاری است، دچار
تزلزل می شود و ما به ناچار به این نتیجهٔ محتوم می رسیم: پیوندهای انسان با هیات
و چهرهٔ ناپیدای سازمان با سرعت هرچه بیشتری دستخوش نوشدن و دگرگونی
می شود، درست همانطور که روابط او نیز با اشیاء و مکانها و افراد بشر که در تار و
پود تشکیلات سازمانهای هردم متغیر جای گرفتهاند، پیوسته در حال دگرگونی
است. درست همانطور که خانه به دوشان جدید از مکانی به مکان دیگر مهاجرت
می کنند، انسان نیز پیوسته و بطور روزافزون از این ساختار سازمانی به ساختار
سازمانی دیگر مهاجرت می کند.

## فروپاشى نظام سلسلهمراتب

چیز دیگری نیز دارد اتفاق میافتد: در روابط قدرت نیز تغییرات بنیادی صورت گرفته است. سازمانهای بزرگ نه تنها به تغییر دادن ساخت درونی خود و ایجاد واحدهای موقت ناگزیر شدهاند، بلکه برای حفظ سلسلهمراتب سنتی در رابطه با جریانهای فرماندهی روزبروز با مشکلات بیشتری مواجه میشوند.

ادعای این نکته که امروز در بخش صنعت و در حکومت واقعاً کارگران در اداره کردن واحدها و مؤسسات مربوط به خود «مشارکت دارند» از روی خوشباوری است؛ نه در کشورهای سرمایهداری چنین چیزی دیده میشود و نه در کشورهای سوسیالیستی یا کمونیستی، ولی شواهدی در دست است که نشان میدهد (سکسلهمراتب مبتنی بر دیوانسالاری که «تصمیمگیرندگان» را از مجریان جدا میکند دستخوش تغییر شده، یا در حال کنار رفتن و خدشهدار شدن است.

این فرایند بویژه در صنعت چشمگیر میباشد، جایی که به گفتهٔ پروفسور ویلیام

رید (William Read) استاد مدرسهٔ عالی بازرگانی دانشگاه مکگیل (William Read) «فشارهای مقاومتناپذیر» نظام سلسلهمراتب را درهم می کوبد. وی می گوید: «فشارهای مهم و اساسی و اصلی سازمانها انتقال یافتن از سلسلهمراتب و حالت عمودی به حالت افقی و جانبی است.» چنین تغییری که در ساختار سازمانها و روابط انسان پدید آمده، براستی در این زمینه یک انقلاب محسوب می شود. افرادی که به صورت جانبی [افقی یا عرضی] با دیگران \_یعنی با کسانی که از لحاظ سازمانی همسطح هستند\_ ارتباط می گیرند، در مقایسه با افرادی که ارتباطشان بر اساس سلسلهمراتب از بالا به پایین است رفتاری متفاوت دارند و هنگام کار کردن فشار یکسانی بر آنان تحمیل نمی شود. آ

برای روشن شدن مطلب ببینیم که وضع کار در جایی که سلسهمراتب دیوانسالاری سنتی عمل می کند چگونه است. وقتی که هنوز جوان بودم دو سالی را در یک کارخانهٔ ریخته گری به عنوان کمکافزار مند کار کردهام. در آنجا در بنای مغاک مانند بسیار بزرگی، هزاران کارگر کارتر اتومبیل میساختند. صحنه شبیه دوزخ دانته بود. دود و دوده چهرههای ما را سیاه می کرد، مادهای سیاه کف سالن و هوا را سیاه می کرد، بینیمان را آزار می داد. بالای سرمان نوار نقالهای ریخته های گداخته را از یک طرف به طرف دیگر منتقل می کرد و ماسهٔ داغ از بالا به سر و روی ما می پاشید. لهیب آهن مذاب و شعلههای زردرنگ آتش و سر و صدای دیوانه وار فضا را می آکند: مردها فریاد می زنجیرها جرینگ جرینگ می کردند، آسیابها تلق تلق می کردند، و دیگهای بخار فیشنیش.

این صحنه برای یک آدم بیگانه و ناآشنا منظرهای بود پر از هرج و مرج. اما کسانی که در داخل بودند می دانستند که همه چیز با دقت سازماندهی شده است. نظم و ترتیب دیوانسالاری بر همه چیز مستولی بود. افراد یک کار را بارها و بارها انجام می دادند. قواعد و مقررات بر همه چیز حاکم بود. و سلسله مراتب عمودی از کارگر سادهٔ رنگ کار گرفته تا «آنها»ی نادیده، که در ساختمان دیگری گروه مدیران را تشکیل می دادند، هر کس دقیقاً می دانست جایش کجاست.

در کارگاه بزرگی که کار می کردیم، همیشه عیب و ایرادی بوجود می آمد. گاهی یا تاقان می سوخت، گاهی تسمه ای پاره می شد و یا چر خدنده ای می شکست. هرگاه

۱۱) در مورد «سقوط سلسلهمراتب در سازمانهای صنعتی» نگاه کنید به Business ( ۱۹۳۵ منید به Horizons ) باییز ۱۹۲۵ صفحات ۷۱–۷۵.

در یکی از قسمتها چنین وضعی پیش می آمد کارها متوقف می شد و از بالا و پایین سلسلهمراتب کاری پیامهای سرسام آوری ارسال می شد. کارگری که از همهٔ افراد دیگر به محل حادثه نزدیک تر بود سرکارگر خود را در جریان امر می گذاشت. سرکارگر نیز به نوبهٔ خود سرپرست تولید را مطلع می ساخت. سرپرست تولید سرپرست تعمیرات را آگاه می کرد؛ و سرپرست تعمیرات گروهی را برای تعمیر خرابی گسیل می داشت.

در چنین نظامی، اطلاعات از کارگر و توسط سرکارگر به «بالا» به سرپرست تولید ارسال می شود. سرپرست تولید این خبر را بطور «جانبی» به مردی که از نظر سلسله مراتب اداری تقریباً همسطح وی می باشد (سرپرست تعمیرات) منتقل می کند، و او نیز به نوبهٔ خود این خبر را به «پایین» به ماشین کارها که ترتیب به راه افتادن دوبارهٔ کارها را می دهند، منتقل می سازد. به این ترتیب پیش از آنکه کار تعمیرات شروع شود خبر در سلسله مراتب تشکیلاتی باید مجموعاً چهار مرتبه به بالا و پایین و یک مرتبه بطور جانبی حرکت کند.

این نظام بطور ضمنی بر این فرض استوار است که مردان سیاه چهره و عرق ریز و دود آلود که در رده های پایین قرار دارند نمی توانند تصمیمات درست بگیرند. فقط به کسانی که در بالای سلسله مراتب جای داشته باشند می توان اطمینان کرد که از قضاوت و بصیرت لازم بر خور دار باشند. کارکنانی که در رأس سلسله مراتب جای دارند تصمیم می گیرند؛ و مردانی که در پایین این سلسله مراتب قرار دارند آن تصمیمات را به مرحلهٔ اجرا در می آورند. یک گروه، نمایندهٔ مغز سازمان و گروه دیگر نمایندهٔ دست آن است.

چنین جریانی که نمونهٔ بارز یک کار اداری است فقط برای حل مسائل عادی، آن هم با آهنگی ملایم مناسب است. اما وقتی که جریان امور سرعت بگیرد و یا مسائل از حالت عادی خارج شوند، اغلب اوقات کار با هرج و مرج روبرو می شود. دلیلش نیز بسیار ساده است.

اولاً پرشتاب شدن آهنگ زندگی (و بویژه زیاد شدن سرعت تولید که ناشی از اتو ماسیون است) به این معناست که هزینهٔ هر دقیقه «کار بیبازده» در مقایسه با افت تولید در گذشته بسیار بیشتر است. هر وقفهای که پیش آید بطور فزایندهای گران تر تمام می شود. اطلاعات و اخبار باید سریع تر از گذشته حرکت کنند، در عین حال، تغییر سریع، با از دیاد تعداد مسائل جدید و نامنتظر، میزان اطلاعات و اخبار مورد نیاز را افزایش می دهد. ما برای حل یک مسألهٔ جدید، در مقایسه با مسألهای که قبلاً آن را دهها یا صدها بار حل کردهایم، به اطلاعات بیشتری نیاز داریم، نیاز و تقاضای

مرکب برای اطلاعات بیشتر و سریحتر است که اکنون سلسلهمراتب عمودی را که از ویژگیهای اساسی دیوانسالاری است دستخوش دگرگونی کرده است.

چنانچه در کارخانهٔ ریخته گری که شرح آن در بالا رفت، به کارگر فقط اجازه می دادند خبر از کار افتادن دستگاه را به جای اینکه به سرکارگر بگوید و از طریق سرکارگر به سرپرست تولید منتقل شود، مستقیم در اختیار سرپرست تعمیرات و یا حتی در اختیار کارکنان بخش تعمیرات قرار می داد، در جریان کار سرعت بسیار زیادی حاصل می شد. در چنین صورتی حداقل یک یا دو مرحله از فرایند ارتباط چهار مرحله ای بعنی ۲۵ تا ۵۰ درصد صرفه جویی می شد. مطلب مهم در این میان آن است که مرحله های حذف شده همان مراحل از بالا به پایین، یعنی مراحل عمودی هستند.

امروز مدیرانی که میخواهند خود را با تغییرات هماهنگ کنند تمام هم و غم خود را بر سر چنین صرفهجوییهایی گذاشته اند. این نوع صرفه جوییها و راههای میان بر که سلسله مراتب را نادیده می گیرد بطور فزاینده در هزاران کارخانه و اداره و آزمایشگاه و حتی در ارتش بکار گرفته می شود. نتیجهٔ کلی چنین تغییرات کوچک همانا انتقال عظیمی است از نظامهای ارتباطی عمودی به نظامهای ارتباطی افقی. و نتیجه اش عبار تست از انتقال سریم تر اطلاعات. به هر حال فرایندی که در جهت یکنواختساری و هموار کردن حرکت می کند، از ضربهٔ بزرگی خبر می دهد که بر پیکر سلسله مراتب دیوانسالاری فرود آمده است؛ یعنی بر پیکر نظامی که قبلاً پیکر سلسله مراتب عمودی فرمان دادن اجتناب شود، مشاهده خواهیم کرد زیرا هرقدر از سلسه مراتب عمودی فرمان دادن اجتناب شود، مشاهده خواهیم کرد که «دستها» نیز به تصمیم گیری می پردازند. وقتی که کارگری سرکارگر و سرپرست را نادیده می گیرد و مستقیماً به گروه تعمیرات مراجعه می کند، تصمیمی می گیرد که قبلاً در انحصار همین افراد عالیر تبه تر از او قرار داشت.

ویگران شدن آرام ولی قابل توجه سلسلهمراتب که هم در بخش مدیریت و هم در سطوح پایین کارخانه صورت می گیرد، با ورود خیل متخصصان به صحنه تشدید می شود، یعنی متخصصانی که در رشته های اساسی و خاص چنان تبحری دارند که غالباً افرادی که در رأس قرار دارند، از سخنان اینان چیزی نمی فهمند. و مدیران بطور فزاینده ای ناچار می شوند اظهار نظر این کارشناسان را رعایت کنند. افرادی چون فیزیکدانان جامدات، برنامه نویسان کامپیوتر، طراحان سیستمها، پژوهشگران عملیات و کارشناسان مهندسی هستند که کار جدید تصمیم گیری را بر دوش گرفته آند. زمانی بود که اینان فقط طرف مشورت رؤسا بودند که اتخاذ تصمیمات

مربوط به مدیریت را از برای خویش محفوظ می داشتند. اکنون مدیران کمکم دارند انحصار تصمیم گیری را از دست می دهند.

پروفسور رید از دانشگاه مک گیل می گوید بیش از پیش «متخصصان دیگر متفقاً با سیستم سلسلهٔ فرماندهی بخوبی کنار نمی آیند» و «منتظر آن نمی مانند که نظر و پیشنهاد کارشناسی شان مورد تأیید مقامات عالیه قرار بگیرد.» پیشنهاددهندگان که می بینند فرصت نیست که تصمیمها راه خود را با تأنی در مسیر سلسله مراتب بپیمایند، دیگر از ارائهٔ پیشنهاد و نظر دست می کشند و خود به اتخاذ تصمیم مبادرت می ورزند. آنان غالباً این کار را با مشاورهٔ مستقیم با کار گران و تکنیسینهای ساده انجام می دهند.

فرانک متزگر (Frank Metzger) مدیر امور اداری شرکت بینالمللی تلفن و تلگراف (آی تی تی) می گوید: «در نتیجه دیگر کسی به سلسلهمراتب تعهد و وفاداری شدید را ندارد. ممکن است یک نفر در طی یک جلسه با پنج یا شش سطح مختلف از سلسلهمراتب برخورد داشته باشد. انسان می کوشد سطح حقوق و سلسلهمراتب را فراموش کند و امور را طوری سازمان دهد که کار انجام شود،»

طبق نظر پروفسور رید این واقعیتها «مبین تغییر بسیار مهمی است که در زمینهٔ اندیشه و عمل و تصمیم گیری در داخل سازمانها صورت گرفته است.» وی می گوید: «شاید برای جلو گیری از بروز مشکلات و یا فائق شدن بر مشکلات هماهنگی امور و ایجاد ار تباط در تکنولوژی متغیر ما، تنها روش واقعاً مؤثر همانا ترتیب و توزیع مردم و وظایف آنان باشد، آن هم به گونهای که با سنتهای قدیمی دیوانسالاری کاملاً قطع ارتباط کند.»

مدتها طول خواهد کشید که سلسه مراتب دیوانسالاری گذشته پاک و زدوده شود. زیرا سازمانهای دیوانسالار با کارهایی تناسب دارد که مستلزم توده های افراد کم و بیش باسواد برای انجام عملیات معمولی است، و شکی نیست که در آینده چنین عملیاتی همچنان باید به دست افراد انجام شود. و درست همین کارهاست که کامپیوتر و سایر تجهیزات اتوماتیک آنها را به مراتب بهتر از انسان انجام می دهد. و اضح است که در جامعهٔ فراصنعتی، بسیاری از این نوع کارها را سیستمهای بزرگی از ماشینهای خودتنظیم کن انجام خواهند داد و به این ترتیب دیگر نیازی به سازمانهای دیوانسالار نخواهد بود. اتوماسیون نه تنها موجب آن نمی شود که دیوانسالاری بیش تمدن را تحت منگنه بگیرد، بلکه خود به واژگون شدن آن کمک می کند.

هرقدر که ماشین کارهای معمول و جاری بیشتری را انجام دهد و شتاب امور

میزان چیزهای نوظهور را در پیرامون ما افزایش بخشد، باید نیرو و توان جامعه (و سازمانهایش) هرچه بیشتر به مصرف حل کردن مسائل غیرمعمول برسد. و این کار مستلزم تخیل و خلاقیتی است که دیوانسالاری با تشکیلات انسان مهرهای (man-in-a-slot) و ساختار ثابت و همیشگی و سلسلهمراتبش آنچنان مجهز نیست که بتواند چنین امکاناتی را فراهم سازد. پس در هر جا که سازمانهای امروزی در معرض امواج تغییرات تکنولوژیکی و یا اجتماعی قرار گرفتهاند، در هر جا که پژوهش و توسعه اهمیت یافته، و در هر جا که انسانها باید با مسائل دست اول و ناشناخته دست و پنجه نرم کنند، مشاهده میشود که در آنجا زوال تشکیلات دیوانسالارانه بیش از هر جای دیگر مشهود است. در این سازمانهای پیشگام نظام جدیدی از روابط انسانی در حال پدیدار شدن است.

سازمانها برای آنکه به حیات خود ادامه دهند باید خود را از شر کارهای دیوانسالاری که آنها را فلج میکند، و در برابر تغییرات غیرحساس، و در واکنش کندآهنگ میگرداند، خلاص سازند. به عقیدهٔ جوزف رافائل (Joseph Raffaele) استاد اقتصاد در مؤسسهٔ تکنولوژی در کسل (Drexel) نتیجهٔ چنین کاری این است که ما بسوی «جامعهای گام برمیداریم که کار در آن به دست افرادی انجام میشود که از نظر فنی مانند هم هستند و در آن خطفاصل بین فرمانده و فرمانبر نامشخص شده است.»

انسان فراصنعتی به جای آنکه در یک مقام و جای ثابت و همیشگی و کاملاً معین باقی بماند و به فرمان افراد مافوق، بدون تأمل به کارهای عادی بپردازد، روزبروز به این امر بیشتر واقف می شود که باید خودش به اتخاذ تصمیم همت گمارد؛ و این تصمیم را در ساختار هر دم متغیر سازمانی بگیرد که خود بر روابط بسیار ناپایدار انسانی مبتنی است. به هر حال هر چه در این باره گفته شود، این دیگر آن دیوانسالاری معروف و قدیمی نیست که ماکس وبر دربارهاش سخن می راند و داستان نویسان و منتقدان اجتماعی بسیاری هنوز نیزه های فرسوده و دیرهنگام خود را به سویش پرتاب می کنند.

### آنسوى ديوانسالارى

اگر ماکس وبر نخستین کسی بود که دیوانسالاری را تعریف و پیروزی آن را پیشبینی کرد، از نام وارن بنیس (Warren Bennis) در کتابهای درسی جامعه شناسی همچون کسی یاد خواهند کرد که برای اولین بار با دلایل قاطع زوال دیوانسالاری را پیشبینی کرد و خطوط کلی سازمانهایی را که از هر سو پدیدار می شوند تا

جانشین دیوانسالاری شوند روشن ساخت. درست در هنگامی که بانگ و فریاد علیه دیوانسالاری در محیط و محوطهٔ دانشگاههای امریکا و دیگر کشورها به اوج و شدت خود رسیده بود، بنیس، روانشناس اجتماعی و استاد مدیریت صنعتی بسادگی پیش بینی کرد که: «در طی بیست و پنج تا پنجاه سال آینده» همگی ما «در سوگ دیوانسالاری شرکت خواهیم کرد.» او ما را وامی دارد تا به «آنسوی دیوانسالاری» بنگریم.

مثلاً بنیس نشان می دهد که «هرچند طرفداران گوناگون حسن روابط انسانی بر اساس اصول انسانی و ارزشهای دین مسیح در برابر دیوانسالاری به معارضه پرداخته اند، ولی خود دیوانسالاری به دلیل ناتوانی اش در انطباق با تغییرات سریع به احتمال بسیار با زوال و شکست مواجه خواهد شد...»

وی می گوید: «دیوانسالاری در محیطهای پر از رقابت و همشکل [بدون تمایز] و پایدار، مثل محیط دوران جوانیاش، یعنی دوران انقلاب صنعتی رشد و بالندگی دارد. ساختار هرمی شکل اقتدار، که قدرت در دست تنی چند متمرکز می شود... برای کارهای عادی مناسب ترین آرایش اجتماعی بوده و هست. اما اوضاع و احوال در مسیرهایی دگرگون شده که مکانیسم دیوانسالاری را شدیداً دچار مشکل کرده است. ثبات و یایداری دیگر از میان رفته است.

هر عصر، یک شکل سازمان متناسب با آهنگ خود را پدید می آورد. در سراسر دوران طولانی تمدن کشاورزی ویژگی جوامع، کمی و ناچیزی ناپایداری و گذار آن بود. تأخیر و وقفههای بسیار که در زمینهٔ ارتباطات و حمل و نقل پیش می آمد آهنگ حرکت و تبادل اطلاعات را کند می کرد. آهنگ زندگی فرد نیز به همین نسبت کند بود. و سازمانها بندرت ناچار می شدند که به قول ما به اتخاذ تصمیمات فوری اقدام کنند.

عصر صنعت آهنگ زندگی فرد و سازمان را بسیار سرعت بخشید. در واقع دقیقاً به همین علت بود که شکلهای دیوانسالاری ضروری شد. با آنکه این سازمانها به نظر کند و ناکافی مینمایند ولی نسبتاً و در مقایسه با سازمانهای بینظم و قاعده و متزلزل سابق می توانستند تصمیمات بهتر و سریع تری اتخاذ کنند. وقتی که قواعد و مقررات و اصول ثابت تدوین شد و امکان نشان دادن و پرداختن به مشکلات

۱۲) برای نوشته او نقل قولهای وارن بنیس در این صفحه و آنچه که از فصل هفتم باقی مانده نگاه کنید به مقاله های او در Transaction ژوییه اوت ۱۹۶۵ صفحات ۳۱–۳۵ و در Journal of Applied Behavorial Science دورهٔ ۲۲ صفحهٔ ۲۲۱. برای اطلاعات بیشتر نگاه کنید به [۲۵۲].

گوناگونی که در جریان کار پیش می آمد فراهم گشت، تصمیمگیریها جهت همراه و هماهنگ شدن با آهنگ سریع زندگی که صنعت با خود به همراه آورده بود، پرشتاب تر شد.

ماکس وبر با تیزبینی به این مسأله توجه کرد و اظهار داشت: «سرعت گرفتن خارقالعادهٔ اعلانهای اداری و وقایع اقتصادی و سیاسی باعث می شود که به آهنگ واکنشهای اداری و پرشتاب شدن آنها فشاری پیوسته و قاطع وارد شود...» اما وقتی که او می گفت: «طبعاً حد مطلوب زمان چنین واکنشی فقط از طریق یک سازمان کاملاً دیوانسالار حاصل می شود» اشتباه می کرد. زیرا اکنون کاملاً واضع شده است که شتاب تغییر به چنان آهنگ سریعی رسیده است که حتی دیوانسالاری نیز دیگر از عهدهٔ هماهنگ کردن خود با آن برنمی آید. اکنون اطلاعات با چنان سرعتی وارد جامعه می شود و تغییرات بنیادی در تکنولوژی آنچنان سریع است که در آینده از بایجاد شکلهای جدیدی از سازمان که به مسائل فوری و مبرم پاسخ گوید گزیری ایست.

حال ببینیم که خصلتهای سازمانهای جامعهٔ فراصنعتی کدامند؟ بنیس در اینباره می گوید: «یک کلام است و آن موقتی بودن است؛ در آینده نظامهای موقت پدید می آیند که قابل انطباق و بسرعت قابل تغییر باشند.» مشکلات را گروههای ضربت حل خواهند کرد که «از افراد نسبتاً بیگانه، که هریک دارای مهارتهای حرفهای متنوع می باشند تشکیل می شوند.»

در این نظام مدیران و رؤسا در بین انواع گروههای کار موقت نقش هماهنگ کننده را بر عهده خواهند گرفت. مهارت اینان در درک و فهم اصطلاحات گروههای گوناگون متخصصان است؛ اینان بین گروهها ار تباط برقرار میسازند و زبان یک گروه را برای گروه دیگر ترجمه و تفسیر می کنند. افراد درون این نظام به گفتهٔ بنیس: «بر اساس ر تبه و نقششان به شکل عمودی از یکدیگر متمایز نمی شوند، بلکه بر اساس مهارت و آموزش حرفهای شان، بر حسب وظیفه و انعطاف پذیری شان از یکدیگر متمایز می شوند.»

وی به دلیل آهنگ بسیار سریع جابجایی افراد از یک گروه موقت به گروه موقت به گروه موقت به گروه موقت دیگر چنین ادامه می دهد: «در آینده تعهد و وابستگی به گروههای کار کاهش خواهد یافت... هنگامی که پیدا کردن مهارت در کنش متقابل بین انسانها، بخاطر نیاز روزافزون به همکاری در کارهای پیچیده، آهنگت هرچه بیشتری می یابد، به همین نسبت بهم پیوستگی گروهی کاهش می پذیرد... مردم در آینده ناچارند بیاموزند که در هر کاری که می کنند روابط سریع و فشردهای برقرار سازند و تحمل از دست

رفتن روابط طولانی مدت در کار را فرابگیرند.»

این تصویری بود از موردسالاری سازمانهای پرجنبش و غنی از اطلاعات و متحرک آینده، که سلولها و افراد بینهایت پرتحرک و موقتی آنها را انباشتهاند. علاوه بر اینها از این تصویر می توان به پارهای از خصوصیات افرادی که در آینده در اینگونه سازمانهای جدید کار خواهند کرد پی برد، که برخی از آنها در سازمانهای پیشنمونهٔ امروزی دیده می شوند. آنچه از این میان حاصل می شود با انسان قالبی و کلیشه ای سازمانهای قدیمی و معمول بکلی متفاوت است. زیرا همانطور که پرشتاب شدن تغییرات و از دیاد چیزهای بکر و تازه در محیط کار شکل سازمانی جدیدی را طلب می کند، همهٔ اینها نیز به انسانی نو نیاز دارند.

همانطور که مشاهده کردیم سه خصیصهٔ برجستهٔ دیوانسالاری عبارت بودند از ثبات و سلسلهمراتب و تقسیم کار. این خصیصه ها به نوبهٔ خود خوی و خصلت افرادی را که در این سازمانها کار می کردند تعیین می نمودند.

ثبات و تداوم میافت موجب احساس تعهد افراد به ساز مان می شد. انسان هر چقدر از زمان تداوم می یافت موجب احساس تعهد افراد به ساز مان می شد. انسان هر چقدر از نظر زمانی در یک ساز مان بیشتر کار می کرده سابقهٔ خود را بیش از پیش مثل سرمایه گذاری در آن ساز مان تلقی می کرد و آیندهٔ خود را بیش از پیش در گرو آن ساز مان می دانست. دیر پایی موجب و فاداری می شد. در ساز مانهای کاری این گرایش و میل طبیعی با وقوف بر اینکه پایان یافتن پیوند شخصی با ساز مان اغلب به معنای از دست دادن ممر معاش است تشدید می شد. در جهانی که بسیاری گرفتار کمبود و تنگی بودند، داشتن شغل خیلی پرارزش بود. به همین دلیل شخصی که در ساز مان کار می کرد فکر تحرک به سرش نمی زد و عمیقاً به فکر اهمیت اقتصادی خود را و برای حفظ شغل خود، با کمال میل علائق و اعتقادات خود را تحتالشعاع علائق و اعتقادات ساز مان قرار می داد.

سلسلهمراتب نیرومند که اقتدار سازمان از آنجا اِعمال می شد، گویی با شلاقی در دست کار افراد را سازمان می داد. انسانی که در یک سازمان کار می کرد با وقوف بر اینکه رابطهاش با سازمان نسبتاً طولانی خواهد بود (یا امیدوار بود که چنین باشد) در پی آن بود که مورد تأیید افراد مافوق قرار گیرد. پاداش و مجازات از طریق سلسلهمراتب در مورد فرد اجرا می شد. به همین جهت فرد که عادتاً در نردبان سلسلهمراتب همیشه به پلهٔ بالایی نظر داشت متملق و چاپلوس بار می آمد. پس حاصل کار عبارت بود از یک انسان سازمانی بی شخصیت، یعنی آدمی بدون اعتقادات شخصی (و یا ترسان از ابراز آنها)، همنوایی کردن مثمر ثمر بود.

بالاخره انسان سازمانی میباید خود مقام و موقع خویش را در بین امور و چیزها درک کند؛ او محل کاملا مشخصی را اشغال کرده بود، اعمالی انجام میداد که مقررات سازمان آنها را به دقت تعریف کرده بود، و با توجه به اینکه با چه دقتی از مقررات سازمان پیروی می کرد مورد ارزیابی و قضاوت قرار می گرفت. او که در برابر مسائل نسبتاً عادی قرار داشت، در پی آن بود که پاسخها و راههای معمولی برای آنها بیابد. مخالف سرایی و خلاقیت و بیباکی تقبیح می شد، زیرا چنین روحیههایی با آنچه سازمان برای هریک از دستگاههای خود پیش بینی کرده بود تداخل پیدا می کرد.

موردسالاریهای ناپختهٔ امروز به مجموعهٔ ویژگیهای کاملاً متفاوتی از انسان نیاز دارد. ما اکنون به جای سر و کار داشتن با تداوم، با ناپایداری و امر موقت سر و کار داریم، یعنی با تحرک بسیار بالا در بین سازمانها، با تجدید سازمان مداوم در آنها، و با پیدایش و زوال دائمی گروهبندیهای موقت کار. پس تعجب آور نیست اگر می بینیم که و فاداری قدیمی به سازمانها و زیرساختهای آن رو به کاستی نهاده است.

والتر گوزاردی (Walter Guzzardi) با نوشتن مطالبی دربارهٔ مدیران جوان در صنایع امریکا میگوید: «توافقنامههای بین انسان جدید و سازمان جدید شباهتی به قوانین مادها و پارسها ندارد... این توافقنامهها جنبهٔ ابدی ندارند... انسان گاهگاه نظر و وضع خود را نسبت به سازمان و نظر و وضع سازمان را نسبت به خود مورد ارزیابی قرار میدهد. چنانچه او از آنچه که مشاهده میکند خوشش نیاید، تلاش می ورزد تا آن را تغییر دهد. اگر نتواند آن را تغییر دهد آنجا را ترک میکند.» جرج پک (George Peck) مدیر استخدام یکی از شرکتها میگوید: «تعداد کثیری از مدیران عالی همیشه پیشینهٔ تحصیلات و شغل خود را در کشو میزشان نگهداری میکنند.»

گویی وفاداری قدیمی انسان سازمانی دود شده و به هوا رفته است. و به جای آن شاهد پدیدار شدن وفاداری حرفهای هستیم. در تمام جوامعی که تکنولوژی پیشرفته دارند روزبروز بر شمار متخصصان حرفهای و فنی و سایر افراد متخصص افزوده می شود. در ایالات متحد امریکا، فقط در فاصلهٔ بین ۱۹۵۰ و ۱۹۶۰ تعداد آنها از دوبرابر هم بیشتر شده است و تعداد این افراد از دیگر گروههای نیروی کار سریع تر بالا می رود. اکنون میلیونها مهندس و دانشمند و روانشناس و حسابدار و غیره به

۱۳) نگاه کنید به [۸٤]، صفحهٔ ۷۱.

جای آنکه منفردا و مستقلاً فعالیت کنند، وارد قسمتهای گوناگون سازمانها شدهاند. حاصل این کار عبار تست از زیر و رو شدن دیالکتیکی کامل. وبلن (Veblen) از صنعتی شدن آدم حرفهای سخن می گفت و ما امروز شاهد حرفهای شدن صنعیت هستیم. "

از همین رو جان گاردنر می گوید: «انسان حرفهای به حرفهٔ خویش وفادار است نه به سازمانی که برای مدت معینی در آن کار می کند. یک شیمیدان یا مهندس الکترونیک را در یک کارخانهٔ محلی با کارکنان غیر حرفهای در همان کارخانه مقایسه کنید. ۱۵ شیمیدان، هم حرفه های خود را در هر جا که باشند چه در کشور و چه در سراسر جهان جزء همکاران خود می شمارد، نه کارمندانی را که در اتاقهای همجوار هستند. از آنجا که او دارای پیوندهای اخوت بسیار وسیع و پراکنده با معاصران است، خودش نیز به همین خاطر دارای تحرک بسیار فراوانی است. حتی اگر وی در یک جا هم بماند، باز وفاداری اش به سازمان محلی، از نظر کیفی با وفاداری یک فرد واقعاً سازمانی چندان شباهتی ندارد. او هیچوقت با دل و جان چنین احساسی پیدا نمی کند.

«پیدایش حرفهها به این معنی است که افرادی که مفهوم کاملاً متفاوتی از ماهیت سازمان دارند، به تعداد وسیع وارد آن شدهاند...» در واقع این افراد «بیگانگانی» هستند که در داخل سیستم کار میکنند.

در عین حال واژهٔ «حرفه» معنائی نو و تازه پیدا کرده است. همانگونه که مجموع تأثیرات تکنولوژی جدید، دانش جدید و تغییرات اجتماعی، ارکان سلسلهمراتب عمودی دیوانسالاری را بهم ریخته است، به همین گونه سلسلهمراتب افقی نیز که رشتههای مختلف دانش بشری را از یکدیگر جدا می ساخت بهم ریخته شده است. مرزهای قدیمی که بین تخصصهای مختلف کشیده شده بود از میان برداشته می شود. انسانها روزبروز بیشتر به این امر واقف می شوند که هنگام مواجه شدن با مسائل تازه و بکر، وقتی می توانند آنها را حل کنند که خود را از اصول خشکی که رشتههای علوم را از یکدیگر جدا می کند رها سازند.

دیوانسالار سنتی مهندسان برق را در قسمتی قرار میداد و روانشناسان را در قسمت دیگر. در واقع خود مهندسان و روانشناسان در سازمانهای حرفهای نیز بین حوزهٔ دانش و شایستگی و تواناییشان در کار با سایرین تمایز نفوذناپذیری قائل

۱٤) تورستاین وبلن (۱۸۵۷–۱۹۳۹): جامعهشناس و اقتصاددان امریکایی.-م. ۱۵) نگاه کنید به [۳۹]، صفحهٔ ۸۳.

بودند. اما امروز مهندسان و روانشناسان در صنایع فضایی، در زمینهٔ آموزش و پرورش و در دیگر رشته ها غالباً در گروههای موقت با یکدیگر کار میکنند. سازمانهای جدیدی که مبین این اختلاط و امتزاج روشنفکرانهاند و گاهگاه نیز عجیب و غریب به نظر می آیند در پیرامون تمام حرفه های اصلی در حال تشکیل هستند، بطوری که ما اکنون شاهد گروه بندیهای فرعی نظیر زیست دریاضی دانان، روان داروشناسان، کتابداران امور مهندسی و نوازندگان کامپیو تری هستیم. تمایز و محتلف علوم از میان نرفته و نمی رود اما روزبروز کمرنگ تر و محو تر می شود و همواره در حال تغییر و امتزاج است.

در چنین اوضاعی حتی وفاداری حرفهای نیز به صورت تعهدات کو تاهمدت جلوه گر می شود و کار، یعنی آن وظیفهای که باید انجام گیرد و آن مسألهای که باید حل شود باعث ایجاد نوعی تعهد می شود که تاکنون به سازمان اختصاص داشت. به گفتهٔ بنیس متخصصان حرفهای «ظاهراً پاداش خود را از رضایت درونی و بر تری خویش، از جامعهٔ حرفهای شان و از رضایت باطنی مستمر در انجام کار حاصل می کنند. در واقع اینان متعهد به انجام وظیفهٔ خویش هستند، نه متمهد به شغل؛ متمهد به معیارهای خودشان هستند نه به کارفرما. و چون دارای در جات عالی تخصص به معیارهای خودشان افراد سر به راه شرکت نیستند؛ به کسی و چیزی تعهدی نسپردهاند و تنها چیزی که آنان را پایبند می کند محیط پر جنب و جوشی است که بتوانند با مشکلات آن در آویزند.»

این افراد که نمونهٔ مردم آیندهاند، از هماکنون در برخی از سازمانهای موردسالار امروز به فعالیت مشغولند. در صنعت کامپیوتر، در تکنولوژی آموزش و پرورش، در بکار بردن سیستمهای جدید برای حل مسائل شهری، در صنعت جدید اقیانوسنگاری، در سازمانهای دولتی که متوجه و مراقب بهداشت محیط زیست هستند و در همه جا جنب و جوش و خلاقیت بسیار به چشم میخورد. در هریک از این زمینهها که بیشتر نمایندهٔ دنیای آیندهاند تا دنیای گذشته، روحیهٔ متهور جدیدی دیده میشود که با اعتقاد به داشتن امنیت شغلی و همنوایی و هماهنگی که از خصلتهای انسان سازمانی بود هیچگونه وجه مشترکی ندارد.

روحیهٔ جدیدی که در اینگونه ساز مانهای موقت مشهود است، نه به انسان سربراه ساز مان، بلکه بیشتر به روحیهٔ کارفر مایانی شباهت دارد که در پی خطر کردن هستند. اینگونه کارفر مای بی باک، که از شکست و مخالفت سراییها بیمی به دل راه نمی داد و دست به ایجاد ساز مانهای و سیع می زد، در عصر صنعت بویژه در ایالات متحد

امریکا مثل قهرمان مردم به وی نگریسته می شد. پار تو ۱۶ کارفرمایان را چنین تعریف می کند: «افرادی متهور و تشنهٔ هر چیز نو... که از تغییر هیچ هراسی ندارند.»۱۷

خرد مرسوم و متعارف مدعی است که عصر انسان بی باک سپری شده و به جای او همچنان افراد سازمانی و دیوانسالار قرار گرفتهاند. اما آنچه امروز شاهد اتفاق افتادن آن هستیم این است که در دل سازمانهای بزرگ شاهد رستاخیز مجدد جسارت و خطر کردن هستیم. راز این تغییر اوضاع همانا مسألهٔ ناپایداری و موقتی بودن جدید و از بین رفتن ترس از عدم امنیت اقتصادی در بین تودههای وسیع افراد تحصیلکرده است. با پیدایش رونق و وفور، تمایل به خطر کردن نیز از نو پدیدار شده است. انسانها مایلند با قبول شکست نیز خطر کنند، زیرا ترس آن را ندارند که از گرسنگی تلف شوند. به همین جهت چارلز البول (Charles Elwell) مدیر روابط صنعتی مواد غذائی هانت (Hunt) میگوید: «مجریان خود را همچون کارفرمایانی جسور و ماجراجو می نگرند که دانش و مهار تشان را به معرض فروش می گذارند.» در واقع همانطور که ماکس ویز (Max Ways) در مجلهٔ فورچون کارفرمایانی جسور و ماجراجو می نگرند که دانش و مهار تشان را به معرض فروش می گذارند.» در واقع همانطور که ماکس ویز (Max Ways) در مجلهٔ فورچون مالیست خود از آن را به معرض فروش مقایسه با استقلالی که صاحبان مشاغل کوچک در اثر حقوق مالکیت خود از آن برخوردار بودند، زمینهٔ نیرومندتر و چهبسا استوار تری برای استقلال در اختیار داشته باشد.

با توجه به آنچه در بالا اشاره کردیم، این تصادفی نیست که واژهٔ «همکار» در سازمانهای بزرگ اینهمه عمومیت پیدا کرده است. ما اکنون دارای «مدیران بازرگانی همکار» و «همکاران پژوهش» هستیم؛ حتی بخشهای دولتی سرشار است از «مدیران همکار» و «مجریان همکار». واژهٔ همکار (به ممنی و مفهوم همقطار است، و نه

۱۲) پارتو (Pareto) ۱۹۲۳–۱۹۲۳: جامعه شناس و اقتصاددان مشهور ایتالیایی. -م. (۱۷) نگاه کنید به [۱۹]، صفحهٔ ۲۳۱.

زیردست، و کثرت استعمال آن دقیقاً بازتاب تغییر از سلسلهمراتب عمودی به نظم و ترتیب و ایجاد الگوهای ارتباطی جدید و افقی تر است.

در جایی که انسان سازمانی رام و مطیع بود، انسان همکار تقریباً نسبت به سازمان بی قید و بی پرواست. در جایی که انسان سازمانی با در نظر گرفتن امنیت اقتصادی آدمی کم تحرک بود، انسان همکار تحرک برایش امری مسلم است. در جایی که انسان سازمانی از خطر کردن هراس داشت، انسان همکار (به این دلیل که مى داند در جامعهٔ مرفه و پروفور و سریعاً متغیر حتى شكست نیز ناپایدار و موقتى است) به استقبال خطر می رود. در جایی که انسان سازمانی در گیر و مطیع سلسلهمراتب بود و پایگاه و منزلت خویش را درون سازمان جستجو می کرد، انسان همکار اینها را در خارج جستجو میکند. در جایی که انسان سازمانی یک محل کار از پیش تعیینشده را در اشغال داشت، انسان همکار از این محل به آن محل و در راههای پیچیده در حرکت است. و این کارها را نیز عمدتاً به میل خود انجام میدهد. در جایی که انسان سازمانی هم و غم خود را طبق قواعد و مقررات کاملاً معین صرف حل کردن مسائل عادی می کرد و از کارهای خلاف عرف و خلاقیت دار اجتناب می ورزید، انسان همکار در برابر مسائل تازه به نو آوری روی می آورد. در جایی که انسان سازمانی ناچار می شد فردیت خود را زیر یا بگذارد و با گروه هماهنگ و همرنگ شود، انسان همکار می داند که خود گروه نیز ناپایدار و موقت است. انسان همکار نیز ممکن است تا مدتی فردیت خود را، تحت شرایطی که خود انتخاب می کند، کنار بگذارد، اما هرگز این اقدامی پایدار و همیشگی نیسگ.

در تمام این موارد انسان همکار راز سر بهمهری را در چنته دارد: ناپایداری و موقت بودن روابطش با سازمان او را از بسیاری از محدودیتها که اسلافش را در قید و بند نگه میداشت آزاد میسازد. از این لحاظ ناپایداری انسان را آزاد میسازد. اما این سکه روی دیگری هم دارد، و او خود به این امر کاملاً آشناست. زیرا جابجایی روابط در ساختارهای سازمانی رسمی موجب جابجایی و تغییر سازمان غیررسمی و جابجایی سریعتر افراد می گردد. هر تغییری که پیش می آید نیاز به غیررسمی و جابجایی سریعتر افراد می گردد. هر تغییری که پیش می آید نیاز به قواعد و مقررات کار را فرابگیرد. اما این قواعد و مقررات پیوسته در حال تغییرند. با پیدایش موردسالاری انطباق پذیری سازمانها افزایش می بابد؛ ولی این مسأله انطباق پذیری انسان را دچار اشکال می کند. از همین رو تام برنز (Tom Burns) از مطالعهٔ وضع صنعت الکترونیک در بریتانیا متوجه اختلاف فاحش و موجود در بین مدیران سازمانهای ثابت و کسانی شد که در سازمانهایی کار می کنند که آهنگ تغییر در آنها بسیار زیاد است. وی در گزارش سازمانهایی کار می کنند که آهنگ

خود میگوید: در سازمانهایی که آهنگ تغییر در آنها زیاد است کوششی که کارکنان برای انطباق مکرر خود بعمل می آورند «به قیمت از دست دادن رضامندی شخصی و سازگاریشان تمام می شود. میزان کشاکش شخصی در بین افرادی که در اینگونه سازمانها به مقامات عالی مدیریت رسیده اند و افراد همسن آنان که در سازمانهای با ثبات تر به همین ر تبه ها نائل شده اند بسیار متفاوت و مشهود بود.» و بنیس نیز می گوید: «مواجه شدن با تغییر سریع، زندگی کردن در سیستمهای کار موقت، برقراری روابط مطلوب (در زمان اندک)، و سپس قطع این روابط همگی باعث فشارهای اجتماعی و تنشهای روانی می شود.»

امکان بسیار دارد که برای افراد بسیاری، هم در زمینهٔ روابط سازمانی شان و هم در سایر زمینه ها، آینده بسیار زودتر از آنچه انتظارش را دارند از راه برسد. از نظر یک فرد، رفتن به سوی نظام موردسالاری یعنی پرشتاب شدن آهنگ جابجایی و تغییر سریع روابط سازمانی در طی زندگی ش. به این ترتیب در مطالعهٔ ما از جامعه ای که حالت ناپایداری و موقت بودن در آن بسیار شدید است، مطلب دیگری جا می افتد. معلوم است که پرشتاب شدن امور همانطور که روابط ما را با اشیاء و مکانها و مردم کوتاه می کند، پیوندهایمان را با سازمانها نیز کوتاه می گرداند. افزایش یافتن جابجایی و مقدار این روابط، کار انطباق پذیری را برای افرادی که جهت زندگی کردن در آن نوع نظام اجتماعی پرورش یافته و آموزش دیده اند که آن کند و آرام است، سنگین و دشوار می سازد.

همینجا است که خطر شوک آینده نهفته است. این خطر که اکنون به آن خواهیم پرداخت در اثر حرکت پرشتاب در حوزهٔ انتقال اطلاعات بسیار شدت گرفته است.

## فصل هشتم

# اطلاعات: تصوير متحرك

در جامعهای که در آن غذای فوری و آموزش فوری و حتی شهرهای فوری به صورت پدیدهای روزمره در آمده است، هیچ محصولی سریع تر از شهرت آنی و فوری نه ایجاد می شود و نه با بیرحمی تمام زوال می پذیرد. کشورهایی که بسوی جامعهٔ فراصنعتی گام برمی دارند اینگونه محصولات «روانی داقتصادی» را بسرعت افزایش می دهند. شهر تهای آنی و فوری چون یک بمب تصویری در ذهن و دیدهٔ میلیونها نفر منفجر می شوند.

از وقتی که دختربچهای از اهالی کاکنی (Cockney) در حومهٔ لندن ملقب به توییگی (Twiggy) برای اولینبار در برابر دوربین در نقش مدلی برای عرضهٔ لباس قرار گرفت، در طی کمتر از یک سال میلیونها نفر در سراسر جهان تصاویر ذهنی او را در مغز خود ثبت کردند. توییگی که دختری بود با چشمانی خوشباورانه و موهایی بور و سینهای تقریباً تخت و پاهایی نی غلیانی، در سال ۱۹۶۷ شهرتی عالمگیر پیدا کرد. چهرهٔ بشاش و پیکر نزارش ناگهان در روی جلد مجلهها در بریتانیا و امریکا و فرانسه و ایتالیا و سایر کشورها پدیدار شد. بی درنگ مژههای بریتانیا و امریکا و فرانسه و ایتالیا و سایر کشورها پدیدار شد. بی درنگ مژههای مصنوعی توییگی، عطرهای توییگی و لباسهای توییگی چون سیل از کارخانههای مدسازی جاری شد. نقادان دربارهٔ معنی و مفهوم اجتماعی توییگی داد سخن دادند. روزنامه نگاران به اندازهٔ یک پیمان صلح و یا انتخاب پاپ دربارهٔ وی مطلب نوشتند.

اما اکنون دیگر تصاویر ذهنی که ما از توییگی داشتیم به مقدار زیاد زدوده شده است. او دیگر از خاطرهٔ عموم مردم محو شده است. واقعیت، پیش بینی هشیار انهٔ او را که «ممکن است تا شش ماه دیگر در چنین وضعی نباشم» تأیید کرد. زیرا تصاویر

ذهنی نیز بطور فزاینده حالت ناپایداری پیدا می کنند، و این تصاویر فقط به مدلها و قهرمانان ورزش و تصاویر بازیگران محدود نمی شود. چندی پیش از دخترخانم نوجوان و خیلی هوشمندی پرسیدم آیا او و یا همشاگر دیهایش برای خودشان قهرمانهایی دارند یا نه. گفتم: آیا مثلاً جان گلن (John Glenn) را قهرمان می دانی یا نه؟ (گلن را کمتر کسی فراموش می کند، او نخستین فضانورد امریکایی بود که در مدار زمین گردش کرد.) پاسخ این دختر نوجوان بسیار روشنگر بود. وی گفت: «نه، او خیلی پیر است.»

ابتدا پیش خود فکر کردم او کسی را که سنش از چهل سال گذشته باشد برای قهرمان بودن خیلی پیر میشمارد. ولی بزودی به اشتباه خود پی بردم. منظور دوشیزه خانم این بود که کارهای برجستهٔ جان گلن مدتها پیش صورت گرفته دیگر چندان جالب نیست (پرواز تاریخی جان گلن در فوریهٔ ۱۹۶۲ صورت گرفته بود) امروز دیگر نام جان گلن از ذهن عامهٔ مردم خارج شده و درواقع می توان گفت که تصویرش کهنه شده است.

۱) بیتلها (Beatles): گروه چهارنفرهٔ نوازنده و خوانندهٔ آهنگهای روز در انگلستان که در دههٔ ۱۹۲۰ بواسطهٔ سبک بدیم تصنیفسازی و موهای بلند و لباس عجیبشان به صورت معبود نوجوانان در آمدند. -م.

γ) جان گلن (John Glenn):او لین فضانورد امریکایی که درمدار زمین گردش کرد. --م.

۳) بیلی سول استس (Billie Sol Estes): متولد ۱۹۱۹ روانشناس امریکایی.--م.

٤) باب دیلان (Bob Dylan): خوانندهٔ مشهور امریکایی که مورد توجه جوانان و هیپیها بود. -م.

۵) جک روبی (Jack Ruby): قاتل لیهاروی اسوالد (سوعقصد کننده به جان اف. کندی). --م.

γ) نورمن میلر (Norman Mailer): نویسندهٔ روشنفکر امریکایی و برندهٔ جایزهٔ پولیتزر ۱۹۸۰-م،

۷) آیشمن (Eichmann): جنایتکار جنگی نازی که در سال ۱۹۹۲ اعدام شد. -م.

۸) ژان پل سارتر (Jean-Paul Sartre) (۱۹۸۰–۱۹۸۰): نویسنده و فیلسوف و متفکر فرانسوی. م.

۹) گیور گی مالنکف (Georgi Malenkov) (متولد ۱۹۰۲): دولتمرد اتحاد جماهیر

هزاران شخصیت دیگر در صحنهٔ تاریخ معاصر رژه می روند. اینان انسانهایی طبیعی هستند که رسانه های گروهی آنها را بزرگ کرده و در مرکز توجه قرار داده اند. تصویر این افراد در اذهان میلیونها نفر که هرگز اینان را ندیده و هرگز با اینان صحبت نکرده اند حک شده است. تصویر این افراد با همین تبلیغات در ذهن ما درست مثل مردمانی که با آنان روابط شخصی و حشر و نشر داریم واقعیت دارد (حتی گاه از اطرافیانمان نیز واقعی ترند).

همانطور که با دوستان و همسایگان و همکاران رابطه برقرار می کنیم با این «افراد نیابتی» نیز رابطه برقرار می کنیم. و همانگونه که جابجایی و نقل و انتقال افراد واقعی در زندگی ما افزایش می یابد و زمان متوسط روابط ما با آنان کو تاه تر می شوده همین حکم در مورد پیوندهای ما با افراد نیابتی، که اذهان ما را انباشته اند صدق می کند.

آهنگ حرکت و جریان این افراد نیابتی تحت تأثیر تغییراتی است که در دنیای بیرون صورت می گیرد. مثلاً در زمینهٔ سیاست ملاحظه می کنیم که سرعت تغییر نخست وزیران انگلستان از سال ۱۹۲۲ به اینسو نسبت به دورهٔ مبنای ۱۹۲۱–۱۹۲۲ حدود ۱۳ درصد بیشتر شده است. در دنیای ورزش نیز اکنون عنوان قهرمانی بوکس سنگینوزن نسبت به دوران جوانی پدران ما دوبرابر تندتر دست به دست می شود. در دریدادها که سرعتشان بیشتر شده، دائمأ شخصیتهای تازهای را وارد دایرهٔ

شوروی و جانشین استالین. –م.

۱۰) ژاکلین کندی: همسر جان کندی رئیسجمهور نقید امریکایی که بعدها به همسری اوناسیس ثروتمند یونانی در آمد. همسری اوناسیس ثروتمند یونانی در آمد. همسری

۱۱) نه تنها نخستوزیران بریتانیا از زمان لوید جورج به این طرف تندتر به این مقام میرسند و از آن بر کنار میشوند، بلکه آهنگ جابجایی در بین سایر وزرا کابینه نیز سرعت گرفته است. به گفتهٔ آنتونی کینگ عالم سیاسی دانشگاه اسکس، اکنون بریتانیا نسبت به هر کشور بزرگی در مغربزمین و یا در شرق، سریمترین آهنگ جابجایی و تعویض وزرا را دارد، این آهنگ از بریتانیای قبل از سال ۱۹۳۹ و یا سال ۱۹۱۶ نیز بیشتر است. نگاه کنید به مقالهٔ «جابجایی وزیران بریتانیا» در New Society اوت ۱۹۲۹ مفحهٔ ۷۹۲۸.

۱۲) در فاصلهٔ سالهای ۱۸۸۲ و ۱۹۳۲ ده نفر قهرمان سنگینوزن بوکس جهان بودهاند که هریک بطور متوسط پنج سال این عنوان را برای خود حفظ کردهاند. در فاصلهٔ ۱۹۳۲ و ۱۹۵۱ هفت قهرمان بودهاند که هریک بطور متوسط ۳/۲ سال این عنوان را داشتهاند. و از سال ۱۹۵۱ تا ۱۹۹۷ که مجمع جهانی بوکس اعلام میکند که عنوان قهرمانی خالی است، هفت نفر این عنوان را بطور متوسط، هریک ۲/۳ سال در دست داشتند.

سحرانگیز شهرت میکنند ـو تصاویر قدیمی که در ذهن ما جای گرفته بودند مضمحل میشوند تا جای خود را به تصویرهای تازه واگذار کنند.

همین نکته را دربارهٔ شخصیتهای خیالی که از لابلای اوراق کتابها، از صفحهٔ تلویزیونها، و از تئاترها و سینماها و مجلهها سر برمی آورند می توان بر زبان آورد. در تمام تاریخ گذشته هیچیک از نسلهای پیشین به اندازهٔ نسل کنونی در معرض هجوم شخصیتهای خیالی قرار نگرفته است. مارشال فیشویک (Fishwick مورخ در مقالهای دربارهٔ رسانههای گروهی با بیانی حاکی از ناراحتی ابراز می کند: «ما تا بیاییم و به «ابرقهرمان» و «کاپیتان خوب» و «آقای معرکه» ابراز می کند: «ما تا بیاییم و به عادت کنیم از روی صفحهٔ تلویزیونهایمان برای همیشه ناپدید می شوند.» ۱۲

این شخصیتهای نیابتی، چه زنده و چه خیالی، در زندگی ما نقش مهمی ایفا می کنند، زیرا سرمشق رفتار ما می شوند و نقشها و کارهایی انجام می دهند که از آنها پند گرفته و در زندگی خود به آنها عمل می کنیم. ما چه آگاهانه و چه ناآگاهانه از اعمالشان درس می گیریم. از پیروزیها و رنج و محنتشان چیزها می آموزیم. آنها برای ما این امکان را فراهم می آورند تا نقشهای گوناگون و شیوههای زندگی را، بی آنکه خود متحمل عواقب اینگونه تجارب در زندگی واقعی بشویم «تمرین کنیم،» گذار و حرکت سریع افراد نیابتی در زندگی مردم نااستواری الگوهای شخصیت را در بسیاری از افراد واقعی که در امر پیدا کردن یک شیوهٔ زندگی مناسب مشکل دارند، بیش از پیش تشدید می کند.

با اینهمه این شخصیتهای نیابتی مستقل از یکدیگر نیستند. همگی آنان در یک «نمایشنامهٔ عمومی» بسیار پیچیده و گسترده نقش بازی میکنند که به قول اورین کلاپ (Orrin Klapp) جامعه شناس و نویسندهٔ کتاب جالب توجه رهبران نمادین همهٔ آنان اغلب محصولات تکنولوژی ار تباطات جدید هستند. این نمایش عمومی که در آن چهرههای نامدار روز با سرعت بسیار نقششان را بازی میکنند و جای خویش را به نقش آفرینان دیگر وامی گذارند به گفتهٔ کلاپ کار رهبری را «بیش از پیش نااستوار تر میکند. روزگار ناموافق، واژگونیها، بوالهوسیها، رسواییها، کشمکشها و فضاحتها یا باعث پدید آمدن نمایشنامهای سرگرمکننده می شوند و یا چرخ رولت سیاست را به حرکت درمی آورند. مدها با سرعت سرسام آوری می آیند و می روند… در کشوری مثل ایالات متحد امریکا نمایشنامهٔ عمومی

۱۳ نگاه کنید به Saturday Review ، ماه مهٔ ۱۹۹۷ صفحهٔ ۲۰.

پیوسته ای در حال اجراست که در آن هر روز چهرههای تازه ای پدیدار می شوند، مبارزه ای همیشگی بر سر ربودن نقش در جریان است، و در این میان هر چیزی می تواند رخ دهد و رخ هم می دهد.» کلاپ می گوید آنچه ما شاهدش هستیم عبارتست از «جابجایی سریع رهبران نمادین.» "ا

اما این عبارت را می توان به صورت یک حکم بسیار نیرومندتر در آورد: آنچه دارد اتفاق می افتد فقط جابجایی اشخاص واقعی و یا حتی جابجایی شخصیتهای افسانه ای و خیالی نیست، بلکه جابجایی بسیار سریع تر تصاویر و ساختهای تصویری در اذهان ماست. روابط ما با اینگونه تصاویر و جلوه های واقعیت، که بر آساس آنها رفتار خود را تنظیم می کنیم، بطور متوسط، روزبروز ناپایدار تر می شود. تمام نظام آگاهی در جامعه دستخوش دگرگونی بسیار شدیدی است. مفاهیم و قوالبی که بر حسب آنها می اندیشیم با شتابی حیرت انگیز جابجا می شوند و تغییر پیدا می کنند. ما در کار سرعت بخشیدن به آهنگی هستیم که بر اساس آن باید تصاویری از واقعیت بسازیم و سپس آنها را فراموش کنیم.

# توییگی و مزونهای K

هرکس از جهان یک مدل یا الگوی ذهنی در مغز خود دارد، یعنی یک نمایش ذهنی از واقعیت بیرونی. این مدل از صدها هزار تصویر ساخته شده است. این تصاویر ممکن است مثل تصویر ذهنی ابرهایی که سراسر آسمان را می پیمایند ساده باشد. و یا استنتاجات مجردی باشند راجع به سازمان یافتن امور در جامعه. می توان این مدل ذهنی را همچون یک خزانهٔ داخلی شگفت آور یا بازاری از تصویر در نظر گرفت که ما تضویرهای درونی خود را از توییگی، شارل دو گل، یا کاسیوس کلی، در کنار قضایایی جامع و فراگیر چون «انسان ذاتاً نیک است» یا: «خدا وجود ندارد» در آن نگهداری می کنیم.

الگو و مدل ذهنی هرکس، هم حاوی تصویرهایی است که با واقعیت نزدیکی بسیار دارد و هم حاوی تصویرهایی است که دگرگون شده و غیردقیق است. اما برای آنکه انسان بتواند دست به عمل بزند و یا حتی به حیات خود ادامه بدهد، مدل و الگوی ذهنیاش باید کم و بیش با واقعیت شباهت داشته باشد. همانطور که

گوردون چایلد<sup>۱۵</sup> در کتاب جامعه و دانش نوشته است: «هر جامعهٔ تاریخی که برای راهنمایی در عمل دست به بازسازی جهان خارج میزد، لازم بود که این بازسازی تا اندازهای با آن واقعیت متناظر باشد. در غیر این صورت جامعه نمی توانست در حفظ و بقای خود بکوشد؛ و چنانچه اعضاء جامعه بر طبق قضایای کاملاً نادرست دست به عمل میزدند، حتی نمی توانستند ساده ترین ابزار را بسازند و با کمک آنها در جهان خارج برای خود غذا و سرپناه درست کنند.»

هیچ الگو و مدلی از واقعیت بطور کامل یک محصول شخصی نیست. در حالی که برخی از تصویرهای ذهنی انسان مبتنی بر مشاهدهٔ مستقیم است، بخش قابل ملاحظه و روبه تزایدی از این تصاویر، بر اساس پیامهایی درست می شود که رسانههای گروهی و مردمان گرداگرد ما ارسال می کنند. بنابراین میزان دقت الگوی انسانها در یک جامعه تا حدودی نشاندهندهٔ سطح عمومی دانش در آن جامعه است. و هرقدر تجربهها و پژوهشهای علمی، شناخت دقیق تر و درست تری به درون جامعه تزریق کند، مفاهیم تازه و روشهای جدید اندیشیدن از افکار و جهان بینیهای قدیمی پیشی می گیرند، با آنها معارضه می کنند و آنها را به بو تهٔ فراموشی می سپارند.

اگر جامعه ثابت و بی تحرک بود، چندان فشاری بر فرد وارد نمی شد تا ذخیرهٔ تصاویر خود را نو کند و آنها را با آخرین دستاوردهای دانش در جامعه هماهنگ سازد. تا وقتی که جامعهای که فرد در آن قرار گرفته ثابت و تغییرات آن کند باشد، تصاویری نیز که او بر اساس آنها رفتار خود را پیریزی می نماید به کندی تغییر خواهد کرد. اما در جامعهای که آهنگ تغییر در آن بسیار سریع است، فرد برای عمل کردن و برای مواجه شدن با تغییرات سریع و پیچیده باید ذخیرهٔ تصاویر ذهنی خود را با آهنگی تقریباً متناسب با آهنگ این تغییرات جابجا و عوض کند. مدل و الگوی وی باید مطابق روز باشد. چنانچه از جابجا کردن و نو کردن بازپس بماند، در برابر تغییرات واکنش نادرست و نامتناسب نشان خواهد داد؛ و بطور روزافزون کوششهایش عقیم و بی ثمر خواهد بود. بنابراین فرد برای آنکه خود را با آهنگ کلی حرکت هماهنگ سازد، مجبور به تحمل فشاری بسیار شدید است.

امروز تغییرات در جوامعی که از نظر تکنولوژی پیشرفتهاند آنچنان سریع و جدی است که حقیقت دیروز به افسانهٔ امروز تبدیل می شود، و ماهر ترین و

۱۵) گوردون چایلد (Gordon Childe) (۱۹۵۷–۱۹۵۷)، مورخ استرالیایی در زمینهٔ ماقبل تاریخ.-م.

هو شمند ترین افراد جامعه معترفند که هماهنگ شدن با طوفان دانش جدید، حتی در رشتههای بسیار محدود کار دشواری است.

دکتر رودلف استوهلر (Rudolph Stohler) استاد جانورشناسی دانشگاه کالیفرنیا در برکلی به شکوه می گوید: «انسان احتمالاً نمی تواند با هر آنچه می خواهد رابطه برقرار کند.» دکتر والن (Wallen) رئیس گروه اقیانوس نگاری مؤسسهٔ اسمیتسونیان (Smithsonian) در واشینگتن می گوید: «من ۲۵ تا ۵۰ درصد از زمان کاری ام را صرف هماهنگ کردن خود با آنچه در اطرافم اتفاق می افتاد کردم.» دکتر امیلیو سگر ۳ برندهٔ جایزهٔ نوبل در فیزیک اعلام می کند: «تنها در بخش مزونهای (۱۲ (K) بررسی تمام مقالههایی که در این باره نوشته شده غیر ممکن است.» و اقیانوس نگار دیگری به نام دکتر آر تور استامپ (Arthur Stump) می گوید: «اگر ما ده سال چاپ دیگری به نام دکتر آر تور استامپ (اقعان نمی توانم پاسخ درست را ارائه دهم.»

دانش جدید، یا دانش قدیم را توسعه می دهد و یا آن را از میدان خارج می کند. در هر دو مورد دانش جدید کسانی را که با آن سر و کار دارند وامی دارد تا ذخیرهٔ تصاویر خود را از نو سازماندهی کنند. آنان مجبورند آنچه را که دیروز فکر می کردند می دانند، امروز دوباره یاد بگیرند. مثلاً لرد جیمز (Lord James) معاون دانشگاه یورک (York) با نگاه کردن به سؤالات امتحان شیمی در آکسفورد دانشگاه یورک می گوید: «من در سال ۱۹۳۱ از دانشگاه آکسفورد در رشتهٔ شیمی شاگرد اول شدم. می دانم که نه تنها به این سؤالها نمی توانم پاسخ بدهم، بلکه هرگز هم نمی توانستم به آنها پاسخ بدهم، زیرا حداقل دوسوم سؤالات مربوط به دانشی است که در هنگام فار غالتحصیلی من اصلاً وجود نداشت.» و دکتر رابرت هیلیارد که در هنگام فار غالتحصیلی من اصلاً وجود نداشت.» و دکتر رابرت هیلیارد «کمیسیون ارتباطات فدرال» از این هم گامی فراتر می گذارد و می گوید: «با سرعتی که دانش پیشرفت می کند وقتی نوزاد امروزی به سنی برسد که از دانشگاه که دانش پیشرفت می کند وقتی نوزاد امروزی به سنی برسد که از دانشگاه فار غالتحصیل می شود، حجم دانش سی و دوبرابر می شود و در زمانی که همین کودک به سن پنجاه برسد، حجم دانش سی و دوبرابر می شود و ۹۷ در صد هر

۱۹ امیلیو سگر (Emilio Segre): ۱۹۰۵ فیزیکدان امریکایی متولد ایتالیا که در سال ۱۹۵۹ برای کشف آنتیپروتون، با کمک همکار دیگرش، جایزهٔ نوبل گرفت. –م. ۱۹۵۹ برای کشف آنتیپروتون، با کمک همکار دیگرش، جایزهٔ نوبل گرفت. –م. ۱۷) مزون (Meson) یا مزوترون (Mesotron) یک ذرهٔ بنیادی که جرم آن بیشتر از جرم الکترون و کمتر از جرم پروتون و دارای بار مثبت، منفی یا خنثی است. ذرهای است شدیدا ناپایدار در یک هسته. –م.

چیز شناخته شده در جهان چیزهایی است که از زمان تولد او به بعد فراگرفته شده است.»

با قبول این نکته که تعاریفی که از دانش کردهاند روشن نیست و ارقامی که در بالا ذکر کردیم بیشتر برپایهٔ حدس و گمان استوار است، به هرحال ناچار به پذیرش این واقعیت هستیم که موج فزایندهٔ دانش جدید ما را مجبور می کند که در زمینه های هرچه محدود تری تخصص به دست آوریم و تصاویر ذهنی خود را از واقعیت با آهنگهای هرچه سریع تری مورد تجدید نظر قرار دهیم، و این مطلب نه فقط در مورد دانشهای علمی پیچیده مثل ذرات بنیادی فیزیک و یا ساختمان ژنتیکی درست است، بلکه در مورد مقوله های گوناگون دانش که بر زندگی روزمرهٔ میلیونها نفر اثر مستقیم می گذارد نیز به همین نحو صدق می کند.

امواج نظریههای فرویدی

باید پذیرفت که بخش اعظم دانش جدید به انسان معمولی کوچه و بازار ربط مستقیم ندارد و از حیطهٔ علائق و منافع وی به دور است. و از اینکه گاز کمیابی مثل گاز گزنون (Xenon) می تواند با چیزهای دیگری ترکیب شود یا نه که تا همین اواخر اکثر شیمیدانان به امکان نداشتن آن سوگند می خور دند نه تحت تأثیر قرار می گیرد و نه حیرت زده می شود. وقتی این گاز در تکنولوژی جدید به کار رود و مورد استفاده قرار بگیرد، ممکن است چنین دانشی بر زندگی وی مؤثر باشد، ولی تا آن هنگام با آن کاری ندارد. از سوی دیگر، بخش قابل ملاحظهای از دانش جدید با او، با شغلش، با امور سیاسی اش، با زندگی خانوادگی اش و حتی با رفتار جنسی اش مستقیما ربط پیدا می کند.

مثال تلخی که در این میان می توان ذکر کرد، وضع نابسامان پدران و مادرانی است که با تغیبرات شدید و پی در بورد تصویر ذهنی از کودک در جامعه و نیز نظریه هایی دربارهٔ تربیت کودک، نمی دانند چه کنند.

مثلاً در آغاز قرن بیستم در ایالات متحد امریکا، نظریهٔ مسلط و همگانی، باز تاب این اعتقاد علمی رایج بود که وراثت در تعیین رفتار، عامل اولیه بشمار میرود. مادرانی که هرگز نام داروین ۱۰ و اسپنسر ۱۰ را نشنیده بودند کودکان خود را طبق افکار و نظریات این اندیشمندان تربیت می کردند. این افکار که دست به دست ساده تر و

۱۸) داروین (Darwin) (۱۸۰۲–۱۸۰۱): طبیعی دان انگلیسی. –م. (۱۸۰۲–۱۸۰۰): فیلسوف انگلیسی. –م. (۱۹۰۳–۱۹۰۳): فیلسوف انگلیسی. –م.

قابل فهم تر برای عوام می شد، در اعتقاد و باور میلیونها انسان معمولی به این شکل باز تاب یافت که «کودک نااهل نتیجهٔ بنیاد بد است» و «جنایت امری است موروثی، و غیره.»

در دهههای اولیهٔ این قرن اینگونه نظریهها در برابر پیشروی نظریهٔ مربوط به تأثیر محیط عقبنشینی کرد. اعتقاد به اینکه محیط شخصیت انسان را میسازد و سالهای اولیه مهم ترین سالهای تربیت بشمار می روند، تصویر تازهای را از کودک ایجاد کرد. آثار واتسون و پاولف اینکه اندکاندک در بینش مردم رسوخ کرد مادران طبق نظریهٔ رفتار گرایی جدید عمل می کردند، از دادن غذا طبق طلب نوزاد امتناع می ورزیدند، وقتی نوزادان گریه می کردند آنها را بغل نمی گرفتند، و برای آنکه احساس وابستگی در آنها بوجود نیاید زودتر از موقع آنان را از شیر می گرفتند.

بررسی مارتا ولفنشتاین (Martha Wolfenstein)، نصایحی را که به والدین دربارهٔ فرزندانشان در هفت شمارهٔ پی در پی نشریهٔ مراقبت کودک شده بود با هم مقایسه کرد. مراقبت کودک مجلهٔ کوچکی بود که توسط ادارهٔ کودکان در ایالات متحد امریکا در بین سالهای ۱۹۱۲ و ۱۹۵۱ منتشر می شد. وی به این نتیجه رسید که در روشهای گرفتن کودک از شیر، مکیدن انگشت شست، مالش پاها به یکدیگر و تربیت کودک برای دفع مدفوع و ادرار تغییرات مشخصی صورت گرفته است. از این پژوهش معلوم می شود که در اواخر دههٔ ۱۹۳۰ تصویر دیگری از کودک مطمع نظر بود. نظریهها و مفاهیم فرویدی چون موج عظیمی همه چیز را در نور دید و کار تربیت کودکان را زیر و زبر گردانید. ناگهان مادران حرفهای تازهای دربارهٔ «حقوق تربیت کودکان را زیر و زبر گردانید. ناگهان مادران حرفهای تازهای دربارهٔ «حقوق کودکان» و نیاز به «لذت دهانی» شنیدند. مجاز شمردن کودک شعار روز شد. ۳۰ کودکان» و نیاز به «لذت دهانی» شنیدند. مجاز شمردن کودک شعار روز شد. ۳۰ در این میان باید این نکته را اضافه کرد که ضمن آنکه تصویرهای فرویدی از در این میان باید این نکته را اضافه کرد که ضمن آنکه تصویرهای فرویدی از

کو دک، رفتار پدر و مادرها را در دیتون (Dayton) و دوبوک (Dubuque) و دالاس

(Dallas) تغییر می داد، تصویر ذهنی از روانکاو نیز دچار تغییر شد. روانکاوان به

۲۰) واتسون (Watson) (۱۹۵۸–۱۹۵۸): روانشناس امریکایی و واضع نظریهٔ روانشناسی عینی یا رفتارگرایی. –م.

۲۱) پاولف (Pavlov) (۱۸۶۹–۱۸۶۹): عالم روسی فیزیولوژی و روانشناسی تجربی که در سال ۱۹۰۶ به جهت تحقیقاتش در غدد هاضمه جایزهٔ طب و فیزیولوژی را برد.-م. ۲۲) در مورد تربیت کودکان نگاه کنید به [۱۰۲]، صفحات ۱۲۸–۱۲۹. ۲۳) نگاه کنید به [۱۰۲]، صفحات ۱۲۸–۱۲۹.

صورت قهرمانان فرهنگ در آمده بودند. فیلمها و برنامههای تلویزیونی و رمانها و داستانهای مجلات آنها را موجوداتی خردمند و غمخوار دیگران و معجزهگرانی تصویر می کرد که قادرند شخصیتهای صدمه دیده را بازسازی کنند. از هنگام نمایش فیلم طلسم شده در سال ۱۹۴۵ تا اواخر دههٔ پنجاه، رسانه های گروهی از شخص روانکاو عمدتاً چهرهای مثبت ارائه می دادند.

اما در میانهٔ دههٔ ۱۹۶۰ تصویر روانکاو جنبهای خندهدار پیدا کرد. پیتر سلرز (Peter که از بیشتر (Sellers) در فیلم تازه چه خبر پوسیکت نقش روانکاوی را بازی کرد که از بیشتر بیماران خود دیوانه تر بود، و لطیفه هایی دربارهٔ روانکاوان، نه تنها در بین محافل بالای نیویورک و کالیفرنیا رواج پیدا کرد بلکه کلاً در بین تمام مردم نیز شایع شد، و همان رسانه های گروهی که در آغاز از روانکاوان اسطوره ساخته بودند، به پخش این اخبار کمک کردند.

این چرخش معکوس که در ذهن عامهٔ مردم از چهره و تصویر روانکاو صورت پذیرفته بود خود بازتاب تغییراتی بود که در زمینهٔ کارهای تحقیقاتی انجام گرفته بود (تصویر ذهنی عامهٔ مردم چیزی بیش از حاصل جمع تصاویر خصوصی در جامعه نیست). زیرا شواهد و آثاری که در این زمینه فراهم شده بود نشان می داد که در مان از طریق روانکاوی نتیجهٔ مطلوب مورد ادعا و انتظار را به همراه ندارد، و دانش جدید در مورد علوم رفتاری و بویژه مداوای بیماران روانی از طریق دارو، نشان می داد که بسیاری از روشهای در مانی فرویدی کهنه و منسوخ شده اند. در همین زمان تحقیقات بسیار وسیعی در زمینهٔ نظریهٔ یادگیری و چرخش تازهای دربارهٔ پرورش کودک، که این بار مبتنی بر رفتارگرایی جدید بود، آغاز شد.

در هر مرحلهای از این تحول، مجموعهٔ تصاویر ذهنی مورد پذیرش همگان در معرض حملات شدید یک مجموعه ضد تصویر تازه قرار می گرفت. افرادی که یکی از این مجموعه تصویرهای ذهنی را برای خود محفوظ نگه داشته بودند، از هر طرف مورد هجوم گزارشها و مقالهها و اسناد و توصیههای مقامات و دوستان و خویشاوندان و حتی آشنایان اتفاقی قرار می گرفتند که نظریههای متضادی را پذیرفته بودند. مادری که در طی بزرگ شدن و پرورش کودک خود در دو زمان مختلف، به یک فرد متخصص رجوع می کند، عملاً دو دستورالعمل مختلف، که مبتنی بر استنتاجات متفاوت از واقعیت است خواهد شنید. در حالی که برای مردم گذشته الگوی پرورش کودکان گاه قرنها یکسان باقی می ماند، برای مردم این زمان گذشته الگوی پرورش کودکان گاه قرنها یکسان باقی می ماند، برای مردم این زمان و آینده، در این مورد نیز مثل بسیاری زمینههای دیگر، امواج پی در پی تصاویر ذهنی، که بسیاری از آنها از پژوهشهای علمی سرچشمه گرفتهاند، با هم

مىستيزند.

به این ترتیب دانش جدید دانش کهن را تغییر میدهد. رسانههای گروهی بلافاصله و به گونهای اقناع کننده تصاویر جدید را پخش میکنند و افراد معمولی که برای مواجه شدن با محیط اجتماعی که هردم پیچیده تر می شود به دنبال کمک و پناه می گردند، کوشش می کنند که با آنها هماهنگ و همراه شوند. در این ضمن حوادث \_ جدا از پژوهشهای علمی\_ نیز به ساختارهای تصاویر ذهنی ما ضربههای پی در پی وارد می کند. همگی اینها که با سرعت بسیار از برابر دیدگان ما می گذرند، تصویرهای قدیم را از ذهن ما محو می کنند و تصویرهای تازهای می آفرینند. پس از آنهمه تلاش برای آزادی و شورشهای بسیار در محلات سیاهنشین فقط یک آدم مخبط می تواند با این تصور قدیمی دل خوش کند که سیاهپوستان «کودکان شاد»ی مخبط می تواند با این تصور قدیمی دل خوش کند که سیاهپوستان «کودکان شاد»ی بر اعراب در سال ۱۹۶۷ آیا عدهای همچنان به این تصویر چسبیدهاند که یهودیها مردمی صلحطلب هستند که صورت خود را برای خوردن سیلی دیگر جلو می آورند و یا در میدان نبرد افرادی بزدل و ترسو هستند؟

در آموزش و پرورش، در سیاست، در نظریههای اقتصادی، در پزشکی و در امور بین المللی امواج پیدر پی تصویرهای جدید بر استحکامات ما نفوذ می کنند و الگوهای ذهنی ما را از واقعیت بهم می ریزند. حاصل این بمباران تصویری عبار تست از زوال پرشتاب تصویرهای قدیمی، جابجا شدن مسائل فکری با سرعت زیادتر و احساس تازه و عمیق از بی ثباتی علم.

# گردباد کتابهای پرفروش

این ناپایداری و بی ثباتی به شیوههای بسیار دقیق در جامعه باز تاب می یابد. یکی از موارد مشخص آن عبار تست از تأثیر توسعهٔ انفجار آسای علم بر مخزن علم، یعنی بر کتاب.

هرچقدر دانش وسیع تر و بی ثبات تر می شود، بیش از پیش شاهد از میان رفتن جلدهای ضخیم و چرمی و ظهور جلدهای پارچهای و سپس جلدهای نازک مقوایی هستیم. کتاب نیز مانند بسیاری از همان مطالبی که در خود جای داده است، بیش از پیش ناپایدار و موقتی می شود.

ده سال قبل سول کورنبرگ (Sol Cornberg) طراح سیستمهای ارتباطات و مبشر دگر گونیهای اساسی در زمینهٔ فن کتابداری اعلام کرد که بزودی کتاب خواندن نقش اولیهٔ خود را در جذب و کسب اطلاعات از دست خواهد داد. او می گفت:

«دیری نخواهد گذشت که خواندن و نوشتن به صورت مهارتها و فنونی کهنه و منسوخ درخواهد آمد (جالب آنکه همسر آقای کورنبرگ داستاننویس است.) ۲۲

گفته های او خواه درست باشد و خواه درست نباشد، یک امر مسلم است: گسترش باورنکردنی علم در عین حال حاکی از این است که هر کتاب (و متأسفانه همین کتاب هم) فقط قسمت بسیار کمی از مجموعهٔ دانسته های بشر را در بر دارد. با انقلاب کتابهای جلدناز ک و در دسترس قرار گرفتن کتابهای ارزان قیمت در همه جا، ارزش کتاب به منزلهٔ یک کالای نادر درست در زمانی روبه کاهش می گذارد که کهنگی و منسوخ شدن سریع و روبه تزاید علم، ارزش آگاهی بخش و طولانی مدت آن را کاهش داده است. به این ترتیب در ایالات متحد امریکا همین که یک کتاب جلدناز ک منتشر می شود، همزمان در ۱۰۰۰ هزار دکهٔ روزنامه فروشی عرضه می گردد و سی روز بعد امواج تازهٔ کتابهای جدید جای کتاب قبلی را می گیرد. بنابراین کتاب نیز مانند یک مجلهٔ ماهانه به دورهٔ کوتاه و ناپایداری محدود می شود. در واقع بسیاری از کتابها حکم مجله هایی را پیدا کرده اند که فقط یک شماره از آنها منتشر می شود.

در عین حال توجه و علاقهٔ مردم به کتاب حتی به کتابهای بسیار عوام پسند نیز کم و مدت آن کو تاه تر می شود. برای مثال عمر پرفروش ترین کتابها در فهرست مجلهٔ نیویورکت یمز بسرعت رو به کاستی نهاده است. البته این مدت از این سال به آن سال فرق می کند و برخی از کتابها می توانند از امواج بر کنار بمانند و به حیات خود ادامه بدهند. با همهٔ اینها چنانچه چهار سال اول را از ۱۹۵۳–۱۹۵۶ که در این خصوص اطلاعات کاملی در دسترس است، مورد بررسی قرار دهیم و آن را با دورهای یکسان در دههٔ بعد، یعنی ۱۹۶۳–۱۹۶۶ مقایسه کنیم درمی یابیم که عمر متوسط پرفروش ترین کتابها در دورهٔ اولیه ۱۸/۸ هفته بوده است. یک دههٔ بعد این رقم به ۱۵/۷ هفته کاهش یافته است. در یک فاصلهٔ زمانی ده ساله طول عمر پرفروش ترین کتابهای معمولی تقریباً یک ششم کرمتر شده است.

چنانچه واقعیت اساسی موجود در کنه امور را که در این میان عمل میکند دریابیم آنگاه به اینگونه گرایشها پی خواهیم برد. ما شاهد فرایندی تاریخی هستیم که بناگزیر روان انسان را دگرگون میکند. زیرا به هرجا که بنگریم از وسایل

۲۶) نگاه کنید به مقالهٔ «کتابخانهها» از الوین تافلر در Bricks and Mortarboards صفحهٔ ۹۳.

آرایش گرفته تا کیهان شناسی، از امور پیش پاافتاده ای چون مسألهٔ توییگی تا پیشرفتهای بزرگ تکنولوژی، تصویرهای درونی و ذهنی که از واقعیت داریم در برابر پرشتاب شدن تغییر جهان بیرون از ما، روزبروز کوتاه تر و موقت تر می شود. ما با آهنگی هرچه سریع تر به خلق اندیشه ها و تصویرهای ذهنی دست می زنیم. دانش نیز چون انسانها و مکانها و اشیاء و اشکال سازمانی به صورت چیزهای موقتی و دورانداختنی درمی آید.

#### پيام مدون

یکی از دلایل این امر که تصویرهای ذهنی ما از واقعیت با سرعت روزافزون جابجا و تعویض میشوند، این است که پیامهای مشحون از تصاویر ذهنی با سرعت و آهنگ تندی به حواس ما برخورد میکنند. برای بررسی این امر به طریق علمی کوشش چندانی بعمل نیامده است، اما آنچه پیداست این است که فرد بطور روزافزون در معرض محرکهای پرتصویر قرار گرفته است.

برای آنکه به چرایی این مسأله پی ببریم، در وهلهٔ اول لازم است منابع اصلی صور تهای ذهنی را مورد بررسی قرار دهیم. این هزاران هزار تصویری که در الگوی ذهنی ما انباشته شده، از کجا می آید؟ محیط بیرون محرکهای بسیاری را بسوی ما می فرستد. علامتهایی که بیرون از ما ایجاد می شوند، مثل امواج صدا، نور و غیره با اندامهای حسی ما برخورد می کنند. وقتی این علائم دریافت شد، در فرایند راز آلودی، به نمادهای واقعیت، یعنی به تصویرها تبدیل می شوند.

این علامتهای دریافتی انواع گوناگون دارند. برخی از آنها را می توان بدون رمز نامید. مثلاً مردی در خیابان مشغول قدم زدن است و برگی را می بیند که باد آن را به اینسو و آنسو می کشاند. وی این رویداد را از طریق دستگاههای حسی خود دریافت می کند. او صدای خشخش برگها را می شنود. جنبش برگها و سبزی درختها را می بیند، باد را حس می کند. او از این ادراکات حسی یک تصویر ذهنی برای خود درست می کند. این علامتهای حسی را می توان به عنوان پیام تلقی کرد. ولی این پیام به هیچ شکل توسط انسان ایجاد نشده است. کسی آن را برای ارسال مطلبی طراحی نکرده است، و برای فهمیدن آن مستقیماً به یک رمز اجتماعی، یعنی مجموعهای از علامتها و تعریفهای قراردادی و مورد موافقت همگان، نیازی نیست. مجموعهای از علامتها و تعریفهای قراردادی و مورد موافقت همگان، نیازی نیست. اینگونه رویدادها همگی ما را محصور کردهاند و خود نیز در ایجاد آنها سهیم هستیم. وقتی که این رویدادها در محدودهٔ حواس ما صورت می گیرند، پیامهای بدون رمز را از آنها دریافت می داریم و اینگونه پیامها را به تصویرهای ذهنی تبدیل بدون رمز را از آنها دریافت می داریم و اینگونه پیامها را به تصویرهای ذهنی تبدیل

میکنیم. در واقع بخشی از تصویرهایی که در الگوی ذهنی افراد وجود دارند از چنین پیامهای بدون رمزی مایه میگیرند.

اما ما پیامهای رمزدار نیز از جهان خارج دریافت می کنیم، پیامهای رمزدار یعنی پیامهایی که برای در ک معنایشان به میثاق اجتماعی نیاز است. تمام زبانها، چه مبتنی بر مجموعهٔ واژگان باشند و چه بر حرکات و رفتار، مثل ضربهای طبل و یا گامهای رقص، خط هیروگلیف یا تصویرنگاری و یا گرههایی که بر رسن می زنند [مثل چوبخط]، رمز محسوب می شوند. تمام پیامهایی که به کمک چنین زبانهایی ارسال می شوند، پیامهای رمزدار هستند.

ما تا حدودی می توانیم با اطمینان بگوییم که هرچقدر جوامع بزرگئتر و پیچیده تر شوند، و رمزهایی که برای انتقال تصاویر ذهنی از جانب یک شخص به شخص دیگری بکار می روند از دیاد و تکثیر یابند، نسبت پیامهای بدون رمز که فرد معمولی دریافت می کند، به نفع پیامهای رمزدار رو به کاهش می گذارد. به بیان دیگر می توان حدس زد که بیشتر صور تهای ذهنی ما به جای آنکه از مشاهدهٔ شخصی و مستقل رویدادهای بدون رمز حاصل شود از پیامهایی که انسان آنها را ساخته است سرچشمه می گیرد.

علاوه بر اینها می توانیم تحول ظریف و مهمی را در انواع پیامهای رمزدار نیز مشاهده کنیم. برای یک فرد روستایی بیسواد که در جامعهٔ کشاورزی زمان گذشته زندگی می کرد بیشتر پیامهای دریافتشده در شمار ارتباطات تصادفی یا خودهمیاری بود. دهقان ممکن بود دربارهٔ امور جاری خانه صحبت کند، در شوخیها، گفتگو در میخانه و قهوه خانه، وراجی، غرغر، شکایت، گفتگوی کودکانه (و همینطور تقلید صدای جانوران) و غیره شرکت جوید. این امور ماهیت بیشتر پیامهای رمزداری را که دریافت می کرد تعیین می نمود. یکی از ویژگیهای این نوع پیامهای رمزداری را که دریافت می کرد تعیین می نمود. یکی از ویژگیهای این نوع ار تباطات حالت رها و آزاد و بدون ساخت، و اطناب و کیفیت ویرایش نشدهٔ آنهاست.

حال این پیامها را با پیامهای رمزداری مقایسه کنید که یک فرد معمولی در جامعهٔ صنعتی امروز دریافت می کند. چنین فردی علاوه بر پیامهایی که در بالا ذکر کردیم، پیامهای دیگری عمدتا از رسانههای گروهی نیز دریافت می کند که کارشناسان امور ارتباطات آنها را با دقت تنظیم کردهاند. این فرد به اخبار گوش می دهد؛ به نمایشنامهها و فیلمها و برنامههای تلویزیونی که با دقت تدوین شدهاند نگاه می کند؛ موسیقی بیشتری می شنود (که یک شکل ارتباطی بسیار منظم است)؛ اغلب به سخنرانیها گوش می دهد. و از همهٔ اینها گذشته کاری می کند که اجداد روستاییاش سخنرانیها گوش می دهد. و از همهٔ اینها گذشته کاری می کند که اجداد روستاییاش

از انجام آن عاجز بودند: هر روز هزاران واژه میخواند که پیشاپیش آنها را با دقت ویراستاری کردهاند.

انقلاب صنعتی با بهبود وسیع و همه جانبهٔ رسانه های گروهی، ماهیت پیامهایی را که فرد معمولی دریافت می کند بشدت تغییر می دهد. فرد علاوه بر دریافت پیامهای بدون رمزی که از محیط می گیرد، و نیز پیامهای رمزدار و اتفاقی که از افراد پیرامون خود دریافت می کند، اکنون تعداد زیادی پیام رمزدار نیز دریافت می دارد که روزبروز پیشتر می شوند و از قبل تدوین شده اند.

اینگونه پیامهای تدوینشده از یک جنبهٔ بسیار اساسی با پیامهای اتفاقی و خودبخودی تفاوت دارد: پیامهای تدوینشده، برعکس پیامهای آزاد و بیقید و بند، پیامهایی هستند فشرده تر و خلاصه تر و با حشو و زوائد کمتر. این پیامها بسیار متضمن مقصودند و از قبل طوری پردازش شدهاند که تکرار غیرضروری را از میان برمی دارند، و آگاهانه طوری طراحی شدهاند که جنبهٔ اطلاع دهی را به حداکشر می رسانند. همانگونه که نظریه پردازان می گویند این پیامها سرشار از اطلاعاتند.

این واقعیت بسیار مهم را اغلب نادیده می گیرند؛ اما اگر کسی زحمت این را به خود هموار کند و یک نوار ضبطشدهٔ پانصد کلمهای از یک مکالمهٔ معمولی خانوادگی (یعنی رمزدار ولی تصادفی) را با پانصد کلمه از متن یک روزنامه و یا مکالمهٔ سینمایی (این هم رمزدار ولی تدوینشده) مقایسه کند، حقیقت را درخواهد یافت. گفتگوی اتفاقی سرشار از تکرار و مکث است؛ اندیشهها به دفعات و غالباً با واژههای یکسان تکرار می شوند، و اگر همان کلمهها عیناً تکرار نشوند، فقط اندکی تغییر پیدا می کنند.

برعکس، پانصد واژهٔ روزنامه و یا مکالمهٔ سینمایی با دقت ویراستاری شده و بسیار روان است. این واژه ها نسبتاً افکار و اندیشه های غیر تکراری را منتقل می کنند. جمله ها نسبت به مکالمه های معمولی، از لحاظ دستوری درست ترند و چنانچه بطور شفاهی ادا گردند با روشنی و صراحت بیشتری بیان می شوند. حشو و زوائد آنها پر داخته شده است. ویراستار و نویسنده و کارگردان، یعنی همهٔ کسانی که در زمینه تولید پیام تدوین شده فعالیت می کنند، نهایت تلاش خود را مبذول می دارند تا «مطلب روال خود را طی کند» و یا «عمل پرشتاب» را باعث شوند. و این تصادفی نیست که غالباً کتابها و فیلمها و یا نمایشنامه های تلویزیون را با عبارتی نظیر؛ «ماجرای تند و تیز» «خواننده کتاب را به زمین نمی گذارد» یا «نفس را در سینه تان حبس می کند» تبلیغ می نمایند. هیچ ناشر یا تهیه کنندهٔ فیلم جراًت نمی کند دربارهٔ محصول خود کلماتی نظیر «تکراری» یا «مطول» بکار ببرد.

به این ترتیب همچنانکه رادیو و تلویزیون، روزنامهها، مجلهها و کتابهای داستان تمام ارکان جامعه را درمینوردند و میزان پیامهای تدوینشده که فرد آنها را دریافت میدارد افزایش پیدا میکند (و میزان پیامهای بدون رمز و پیامهای رمزدار اتفاقی به همین نسبت کاهش می بابد) ما شاهد تغییر بسیار عمیقی خواهیم شد که عبار تست از تندتر شدن مداوم آهنگ متوسطی که با آن پیامهای مولد تصویر ذهنی به افراد ارائه می شود. دریای اطلاعات رمزدار که گرداگرد فرد را فراگرفته با امواج تازهای بر حواس وی حملهور می شود.

این امر به ما کمک می کند تا شتابی را که در زندگی روزمره وجود دارد در ک کنیم. چنانچه رشد و توسعهٔ صنعت به معنای سرعت گرفتن ار تباطات باشد، انتقال به جامعهٔ فراصنعتی به معنای کوشش بسیار برای پرشتاب کردن هرچه بیشتر این فرایند است. امواج اطلاعات رمزدار به صورت امواج سهمگین درمی آیند و با سرعتی هرچه بیشتر بسوی ما هجوم می آورند و ما را زیر ضربات خود می گیرند و در پی راهی برای نفوذ به سیستم عصبی ما هستند.

#### موتزارت در شتاب

امروز در ایالات متحد امریکا متوسط زمانی که یک فرد بالغ صرف خواندن روزنامه می کند روزانه پنجاه و دو دقیقه است. چنین شخصی که نزدیک به یک ساعت روزنامه میخواند، زمانی را هم به خواندن مجله و کتاب و علائم و تابلو اعلانات و دستورالعملها و برچسب روی قوطیها و تبلیغات روی جعبههای غذای صبحانه و غیره می گذراند. او که در محاصرهٔ حروف چاپی است، از دهها و دهها هزار واژهای که در معرضشان قرار می گیرد، روزانه بین ۱۰هزار تا ۲۰هزار واژه ویرایش شده می بلعد. همین شخص به احتمال بسیار یک ساعت و پانزده دقیقه در روز به رادیو گوش می دهد و چنانچه یک رادیو موج FM داشته باشد، این زمان روز به رادیو گوش می دهد و چنانچه یک رادیو موج FM داشته باشد، این زمان بیشتر می شود. اگر به اخبار و آگهیهای تجارتی و تفسیرها و برنامههایی نظیر این گوش کند، در طی این مدت حدود ۱۱هزار واژهٔ از پیش پردازش شده می شنود. چندین ساعت نیز به تلویزیون نگاه می کند. حالا حدود ۱۰هزار واژه و یا بیشتر از پین مقوله را نیز، همراه با جریان تصویرهایی که به دقت و برای منظور خاصی آین مقوله را نیز، همراه با جریان تصویرهایی که به دقت و برای منظور خاصی آراسته شده اند، به ارقام بالا بیفزایید. ۲۵

٢٥) منظور اين نيست كه فقط كلام و عكس باعث ايجاد و انتقال تصوير مي شوند.

در واقع هیچ چیز به اندازهٔ تبلیغات برای منظورهای خاص تنظیم نشده است و امروز یک فرد متوسط امریکایی روزانه در معرض هجوم ۵۶۰ پیام تبلیغاتی قرار می گیرد. اما او از مجموع ۵۶۰ پیام تبلیغاتی که در معرضشان قرار می گیرد فقط به هفتاد و شش فقرهٔ آنها توجه می کند. به این ترتیب عملاً ۲۸۲ پیام تبلیغاتی را در هر روز حذف می کند تا بتواند توجه خویش را به مسائل دیگر معطوف دارد. ۲۶

همهٔ اینها مبین فشاری است که پیامهای تدوینشده بر حواس وی وارد میکند. و این فشار روزبروز زیادتر میشود. متخصصان ار تباطات، هنرمندان، و دیگران که میکوشند پیامهای مولد تصویر غنی تری را با سرعت هرچه بیشتری منتقل کنند آگاهانه تلاش میکنند که هر آن و هر لحظه از عرضهٔ کارشان در رسانههای گروهی، حامل بار عاطفی و خبری بیشتری باشد.

به همین جهت است که اکنون شاهد آن هستیم که برای تراکم و بهم فشردن اطلاعات به گونهای گسترده و فزاینده از نمادگرایی استفاده می شود. در این روزها که تبلیغاتچیها آگاهانه می کوشند تا در مدت معینی پیامهای هرچه بیشتری را در ذهن فرد جای دهند از تکنیکهای نمادین هنرها بیش از پیش بهره می گیرند. «ببر»ی را در نظر آورید که آن را در موتور اتومبیل خود ریخته باشید. در این مورد فقط همین یک کلمه تصویر عینی مشخصی را در برابر شنونده قرار می دهد که از دوران کودکی با مفاهیم قدرت و سرعت و نیرو عجین بوده است. صفحات مجلههای تبلیغاتی مثل پرینترز اینک (Printers Ink) مملو از مقالههای دقیق و فنی است دربارهٔ استفاده از نمادهای کلامی و بصری برای شتاب بخشیدن به جریان تصویرسازی از هنرمندان می توانند فنون جدیدی را در شتاب بخشیدن به جریان تصویرسازی از تبلیغاتچیها فرابگیرند.

حال که آگهی دهندگان باید برای هر ثانیه آگهی در رادیو و تلویزیون پول بپردازند و یا برای جلب نگاه گذرای خوانندگان مجله و روزنامه باید از یکدیگر پیشی بگیرند و همهٔ تلاش خود را بکار میبرند تا بیشترین صورتهای ذهنی را در کمترین زمان به دیگران منتقل کنند، شواهدی نیز حاکی از آن است که لااقل بخشی از افراد جامعه می خواهند آهنگ دریافت پیام و تصویر سازیها را در وجود خویش هرچه پرشتاب تر کنند. پیروزی چشمگیر دورههای تندخوانی در بین

موسیقی نیز دستگاه تصویرسازی داخلی را به حرکت درمیآورد، گرچه تصویرهایی که تولید میکند ممکن است کاملاً غیرکلامی باشند. ۲۲) نگاه کنید به [۲۵]، صفحات ۵-۲.

دانشجویان و مدیران و سیاستمداران و دیگران، حاکی از این موضوع است. یکی از آموزشگاههای مهم تندخوانی، مدعی است که سرعت خواندن هر کس را سهبرابر میکند و بعضی از خوانندگان گفتهاند که در هر دقیقه می توانند هزاران کلمه را بخوانند، که البته بسیاری از متخصصان متنخوانی این ادعاها را از بیخ و بن رد میکنند. خواه چنین سرعتی امکان پذیر باشد و خواه غیرممکن، واقعیت این است که آهنگ ار تباطات پرشتاب شده است. افرادی که کار بسیار دارند تلاش میکنند تا روزانه از اطلاعات هرچه بیشتری باخبر شوند. احتمالاً تندخوانی به آنان در این امر کمک میکند.

به هر حال انگیزهٔ پرشتاب کردن ار تباطات بهیچوجه به تبلیغات و به دنیای نشریات محدود نمی شود. آرزوی به حداکثر رساندن محتوای پیام در کمترین زمان ممکن خود دلیل تجربه هایی است که روانشناسان در مؤسسه های تحقیقاتی در امریکا به آن دست زدند، و متن سخنرانیهایی را با ضبط صوت و با سرعتهایی بیش از سرعت معمول پخش کردند تا میزان در ک مطلب شنوندگان را امتحان کنند. هدف آنان کشف این نکته بود که اگر سخنرانان تندتر سخن بگویند، آیا دانشجویان مطالب بیشتری فرامی گیرند یا نه.

همین نیت شتاب بخشیدن به اطلاعات، دلیل وسوسهٔ جدا کردن پردهٔ سینما و همچنین سینماهای چندپردهای است. در نمایشگاه جهانی مونتر آل تماشاگران که از یک چادر به چادر دیگر می رفتند با پردههای سینمای سنتی برخورد نمی کردند که در آن تصویرهای منظم بطور پیوسته پشت سر هم بر پرده ظاهر می شوند، بلکه دو یا سه و یا پنج پردهٔ سینما می دیدند که همزمان هر کدامشان پیامی را بسوی تماشاگر می فرستادند. بر روی این پردهها که در یک زمان چندین موضوع به نمایش در می آید، از تماشاگر خواسته می شود بطور همزمان چندین پیام را دریافت نماید، یا پیامهایی را حذف کند و یا جلو بعضی از آنها را بگیرد و بتواند آهنگ پیامرسانی و ایجاد انگیزه از طریق تصویر را در حد معقولی نگه دارد.

نویسندهٔ مقالهای در مجلهٔ لایف با عنوان «انقلابی در فیلم برای رسوخ در ذهن انسان» این تجربه را با کلمات زیر و با دقت بسیار توضیح می دهد: «دیدن شش تصویر بطور همزمان و تماشای یک فیلم کامل و طولانی در ظرف بیست دقیقه ذهن را پر از خلجان و مملو از مطلب می کند.» نویسنده در جای دیگری می گوید که یک فیلم چندپردهای «با پربار کردن هرچه بیشتر لحظهها، زمان را فشرده تر می کند.»

حتی در موسیقی نیز همین آهنگ پرشتاب روزبروز مشهودتر میشود. در

کنفرانسی از آهنگسازان و کارشناسان کامپیوتر که چندی پیش در سانفرانسیسکو برگذار گردید اعلام شد که در طی چندین قرن در موسیقی در «میزان اطلاعات سمعی که در مدت زمان معینی منتقل میشود، افزایشی» صورت گرفته است، و اکنون شواهدی در دست است که موسیقیدانان امروز آهنگهای موتزارت و باخ و هایدن را در مقایسه با اجرای آنها در زمان ساخته شدنشان با سرعت بیشتری اجرا می کنند. ما موتزارت را هم به دویدن واداشته ایم.

#### شكسيير كمسواد

اگر تصویرهایی که از واقعیت داریم بسرعت بسیار در حال تغییرند، و دستگاه انتقال تصویر نیز بر سرعتش افزوده شده است، رمزهای بسیاری نیز که ما از آنها استفاده می کنیم دستخوش تغییر شدهاند. زبان هم در اثر تغییر متشنج شده است. به قول استوارت برگ فلکسنر (Stuart Berg Flexner) زبانشناس و سرویراستار فرهنگ لغت زبان انگلیسی رندوم هاوس (Random House): «واژههایی که از آنها استفاده می کنیم، امروزه، نه تنها در زمینهٔ اصطلاحات روزمره، بلکه در همهٔ زمینهها بسرعت در حال تغییر است. سرعتی که واژهها می آیند و می روند بسیار پرشتاب شده است. و این امر نه تنها در مورد زبان انگلیسی، بلکه در مورد زبانهای فرانسوی و روسی و ژاپنی نیز صادق است.»

فلکسنر این مطلب را با نکتهٔ جالب توجهی برای ما روشن می کند و اظهار می دارد که تقریباً از ۴۵۰ هزار کلمهای که امروزه در زبان انگلیسی قابل استفاده است، شاید ۲۵۰ هزار واژهٔ آن برای ویلیام شکسپیر قابل فهم بود. اگر امروز ناگهان شکسپیر در لندن یا نیویورک دوباره زنده بشود بطور متوسط از هر نه واژهای که بکار می رود، فقط پنج واژهٔ آن را درخواهد یافت. شاعر باستانی کم سواد خواهد به د.

این گفته تلویحاً به این معناست که اگر هم همین تعداد واژگان که در عصر

۲۷) در مورد کنفرانس موسیقیدانان و متخصصان کامپیوتر نگاه کنید به ۱۹۲۹ مفحهٔ ۱۹۸۰ موسیقی نگاه کنید به ۱۹۲۹ صفحهٔ ۱۹۸۰ مفحهٔ ۱۹۸۰ کنید به ۱۹۲۹ مفحهٔ ۱۹۸۰ آهنگسازان و موسیقیدانان حرفهای که من با آنها صحبت کردهام عموماً این نکته را تأیید می کنند که امروز هر نت موسیقی را تندتر می نوازیم و اجرا می کنیم. (ما همچنین موسیقی کلاسیک را، صرف نظر از دلائل آن، با سرعت تندتری اجرا می کنیم.) موسیقی کلاسیک را، صرف نظر از مصاحبه با نویسنده اخذ شده است.

حاضر مورد استفاده قرار می گیرد [یعنی ۴۵۰ هزار کلمه] در عصر شکسپیر نیز مورد استفاده قرار می گرفت، حداقل ۲۰۰هزار واژه و شاید هم چندین برابر این مقدار از میان رفته و در طی چهار قرن واژه های دیگری جای آنها را گرفته است. وانگهی فلکسنر فکر می کند که یک سوم این تغییر و تحولات فقط مربوط به پنجاه سال اخیر بوده است. چنانچه این نکته درست باشد، معنایش آنست که سرعت از بین رفتن واژه ها و جایگزینی آنها با واژه های دیگر در مقایسه با دورهٔ پایهٔ ۱۹۶۴ تا ۱۹۱۲ حداقل سهبرابر شده است.

این آهنگ پرشتاب جابجایی از تغییراتی خبر می دهد که در مورد اشیاء و فرایندها و کیفیات محیط پیرامون ما اتفاق افتاده است. بخشی از واژههای جدید مستقیماً از دنیای محصولات مصرفی و تکنولوژی سرچشمه می گیرند. مثلاً کلمه هایی نظیر Wash and Wear ، Fast-back یا Flashcube در سالهای اخیر و از طریق تبلیغات وارد زبان شده اند. کلمه های دیگر از طریق سرمقاله ها وارد زبان می شوند. واژه های دیگری مثل Swim-in و Sit-in و Swim-in و کلمهٔ مبارزه علیه جنگ ویتنام است. واژه های مثل مثل مدنی و کلمهٔ گروههای هیپی هاست. استعمال LSD واژه های بسیار تازهای مثل مشل مدند. و Psychedelic و غیره را با خود به همراه آورده است.

و آهنگ جابجایی و تغییر در زمینهٔ واژهها و اصطلاحات عامیانه آنقدر شدید است که فرهنگ نویسان ناچارند معیار خود را برای وارد نمودن یک کلمه به فرهنگ لغات تغییر دهند. فلکسنر می گوید: «در سال ۱۹۵۴ که من روی فرهنگ اصطلاحات عامیانهٔ امریکایی کار می کردم واژهای را در فرهنگ اصطلاحات می آوردم که در یک دورهٔ پنجساله لااقل سه بار مورد استفاده قرار گرفته باشد. امروز استفاده از چنین معیاری غیرممکن است. زبان نیز مانند هنر مسئلهای است موقتی و گذرا. مثلاً اصطلاحات و Gear بیشتر از یک سال دوام پیدا نکردند. این دو واژه در حدود سال ۱۹۶۶ وارد زبان محاورهٔ نوجوانان شد و در سال ۱۹۶۷ از زبان آنان خارج شد. انسان دیگر نمی تواند یک معیار زمانی برای اصطلاحات عامیانه بکار بگیرد.»

Books یا Commentary بکار رفت و بعد در نشریهٔ Esquire که تیراژ آن حدود ۲۰۰۰ هزار تا یک میلیون بود بکار گرفته شد و سرانجام به دست مجلههای Time هزار تا یک میلیون بود بکار گرفته شد و سرانجام به دست مجلههای عامه پسند و پرتیراژ دیگر در قسمت اعظم جامعه رواج یافت. امروزه این راه چندین و چندساله خیلی کوتاه شده است. ویراستاران مجلههای پرتیراژ دیگر تنها از مجموعهٔ واژگان نشریات روشنفکرانهٔ بینابینی که حالت واسطه دارند، لغت انتخاب نمی کنند؛ اینان نیز برای آنکه از دیگران جلو بزنند مستقیماً و با شتاب از نشریههای عالمانه واژه برمی گزینند.

هنگامی که سوزان سونتاگ (Susan Sontag) واژهٔ را زیر غبار خارج کرد و آن را در پاییز سال ۱۹۶۲ مبنا و اساس مقالهٔ خود در Partisan Review قرار داد، مجلهٔ Time پس از چند هفته مقالهای دربارهٔ این واژه و زنده کنندهٔ آن منتشر کرد. در ظرف چند هفته این واژه در روزنامهها و سایر رسانههای گروهی مورد استفاده قرار گرفت. امروز این واژه عملاً از زبان مردم رخت بربسته است. واژهٔ استفاده قرار گرفت دیگری است که با سرعتی حیرتانگیز وارد زبان و از آن خارج شد.

مثال و نمونهٔ بارزتر جابجایی و تغییر در زبان را می توان در دگرگونی ناگهانی معنای واژهٔ Black و مفهوم نژادی همراه آن مشاهده نمود. سالهای سال امریکاییان سیاهپوست واژهٔ Black را همچون واژهای که بار نژادی دارد در نظر می گرفتند. سفیدپوستان آزادمنش وظیفهٔ خود می دانستند که به کودکانشان بیاموزند که واژهٔ Negro را با حرف N بزرگ بکار برند. اندکی پس از آنکه استاکلی کارمایکل (Greenwood) آیین و اصول «قدرت سیاه» را در گرینوود (Greenwood) میسی سی پی (Mississippi) در ژوئن ۱۹۶۶ اعلام کرد، واژهٔ Black در بین میسی سی پی (Mississippi) در جنبش عدالت نژادی به صورت واژهای غرور آفرین بکار رفت. سفیدپوستان در جنبش عدالت نژادی به صورت واژهای غرور آفرین بکار رفت. سفیدپوستان آزادمنش که خلع سلاح شده بودند، تا مدتها گیج شده بودند و نمی دانستند واژهٔ Negro را بکار ببرند یا واژهٔ Black را. به هر حال هنگامی که رسانه های گروهی واژهٔ ماه واژهٔ Black را با معنای تازهاش پذیرفت این واژه بسرعت جا افتاد رسانه های گروهی واژهٔ Black وارد و واژهٔ Negro خارج شد.

موارد دیگری نیز از انتشار سریع واژه ها موجود است. فلکسنر زبانشناس می گوید: «بیتلها در اوج شهرتشان می توانستند هر واژه ای را که می خواهند از خود بسازند و آن را در یکی از ترانه هایشان بکار بگیرند.» این واژه در ظرف یک ماه

۲۹) نگاه کنید به Time ۱۱ دسامبر ۱۹۹۶ صفحهٔ ۷۵.

وارد زبان همگان می شد. زمانی در سازمان NASA شاید بیشتر از پنجاه نفر واژهٔ A-Ok را بکار نمی بردند. اما زمانی که یکی از فضانوردان در جریان پرواز خود که از تلویزیون پخش می شد این واژه را بکار برد، در ظرف یک روز وارد زبان همگان شد. در مورد سایر واژه های فضایی مثل Sputnik یا All systems go از همه چیز مرتب است) همین حکم صادق است.

با ورود واژههای تازه، واژههای کهنه ناپدید می شوند. دیگر برای تصویر یک دختر برهنه از واژههای Pin-up یا Cheesecake-shot استفاده نمی کنند، بلکه واژهٔ دختر برهنه از واژههای Hip-up یا Hip جای خود را به Hip، و hipster جایش را به hipster را بکار می برند. واژهٔ Hep جای خود را به hip و rein جایش را به hippie داده است. واژهٔ go-go با سرعتی سرسام آور و توأم با شور و شوق وارد زبان شد، اما برای امروزیها go-go قدیمی شده و به gone-gone مبدل شده است.

جابجایی و تغییر زبان ظاهراً اشکال غیرکلامی ارتباط را نیز در بر میگیرد. ما همانطور که واژه ها و اصطلاحات عامیانه داریم حرکات عامیانه هم داریم، مثل بالا گرفتن انگشت شست و یا پایین گرفتن آن، و یا گذاشتن انگشت شست بر روی بینی، حرکت «خجالت بکش» که بچه ها از آن استفاده میکنند و حرکت دست در جلو گردن که به معنی سر بریدن است. متخصصانی که رشد و توسعهٔ زبان اشارهای را بررسی میکنند می گویند که این زبان نیز با سرعت بسیار در حال تغییر است.

پارهای از حرکات که در گذشته زشت به نظر می آمدند، با دگرگون شدن ارزشها و معیارهای جنسی، تا حدودی مورد پذیرش واقع شده است. همچنین حرکات دیگری که فقط تعداد اندگی از آنها استفاده می کردند، اکنون مورد استفاده تعداد کثیری قرار گرفته است. به نظر فلکسنر یکی از نمونههای شایع این حرکات که امروز به معنای تحقیر و مبارزه جویی است عبار تست از حرکت بالا بردن مشت و گرداندن آن. هجوم فیلمهای ایتالیایی که در دو دههٔ ۱۹۵۰ و ۱۹۵۰ به ایالات متحد امریکا راه یافتند شاید به شکل گرفتن این حرکت کمک کرده باشد. همچنین بالا گرفتن انگشت و حرکت عملاً از میان رفته و یا معنایشان بکلی تغییر یافته است. در عین حال حرکات دیگر عملاً از میان رفته و یا معنایشان بکلی تغییر یافته است. مثلاً ساختن یک حلقه با انگشت شست و سبابه که به معنای آن بود که اوضاع روبهراه است، ظاهراً در حال از بین رفتن است. و یا ساختن ۷ با دو انگشت معترضان آن را در مفهوم کاملاً متفاوتی بکار می برند؛ آن را برای «صلح بکار می برند و نه برای ییروزی.»

زمانی انسان زبان جامعهٔ خود را می آموخت و آن را با تغییرات بسیار اندکی در سراسر زندگیاش بکار میبرد. «رابطه»اش با هر واژه یا حرکت آموخته شده امری مداوم بود. اما امروز بطور حیرتانگیزی وضع چنین نیست.

# هنر: پیروان مکتب کوبیسم و حرکت گرایان

هنر نیز مثل اشاره، شکلی است از بیان غیر کلامی و نخستین راه و مجرای انتقال تصاویر ذهنی بشمار میرود. در این زمینه شواهدی که از گذرایی و موقتی بودن حکایت می کند، حتی از زمینههای دیگر بارز تر است. چنانچه به هریک از مکتبهای هنری همچون زبانی که براساس واژگان استوار است بنگریم، به جای جایگزینی پی در پی واژهها، با جابجایی و تغییر یکبارهٔ کل زبانها مواجه می شویم. در گذشته برای انسان بندرت پیش می آمد که در طی زندگیاش شاهد تغییری اساسی در یک سبک هنری باشد. در پارهای مواقع یک سبک و یا یک مکتب هنری معمولاً چندین نسل تداوم می یافت. امروز آهنگ جابجایی و تغییر در هنر سرسام آور است. بیننده تا فرصت مشاهدهٔ رشد و شکوفایی یک مکتب را پیدا کند و زبان آن را فرابگیرد، آن مکتب از بین رفته است. امپرسیونیسم که در ربع آخر قرن نوزدهم وارد صحنه شد، فقط سر آغاز دگر گونیهای عمیق و پیدر پی محسوب می شد. امپرسیونیسم زمانی پدید آمد که موج صنعتی شدن حرکت عظیم و همه جانبهٔ خود را به پیش آغاز کرده و آهنگ زندگی روزمره را بنحو چشمگیری پرشتاب کرده بود. آرنولد هاوزر (Arnold Hauser) تاریخدان هنر در توضیح جابجایی و تغییر سبکهای هنری مینویسد: «آنچه بیش از هر چیز بیمارگون به نظر مى رسد اين سرعت حيرت انگيز توسعه و رشد [تكنولوژيكي] و آهنگ ناگزير آن است. مخصوصاً اگر آن را با آهنگ پیشرفت دورههای گذشتهٔ تاریخ هنر و فرهنگ مقایسه کنیم، رشد سریع تکنولوژی نه تنها تغییر مدها را پرشتاب می کند بلکه به اهمیت متغیری که هر زمان برای معیارهای ذوق زیبایی شناختی قائل می شوند سرعت می بخشد... خارج شدن و جایگزین شدن سریع و پیوستهٔ کالاهای قدیمی در زندگی روزمره و پر شدن جای آنها با کالاهای جدید سرعت ارزیابی مجدد فلسفی و هنری را به هم میزند و از نو تنظیم میکند...»<sup>۳۰</sup>

چنانچه تاریخ امپرسیونیسم را بطور تقریب بین سالهای ۱۸۷۵ تا ۱۹۱۰ در نظر بگیریم، خواهیم دید که دورهٔ اعتلا و سلطهٔ این مکتب سی و پنج سال بوده است.

٣٠) نگاه کنید به [۲۰۸]، جلد ٤، صفحهٔ ١٦٧٠

از این زمان به بعد هیچ مکتب و سبکی، از فو توریسم گرفته تا فاویسم و از کوبیسم تا سورر آلیسم نتوانسته صحنه را این مدت زمان در تسلط خود داشته باشد. سبکها یکی پس از دیگری جای همدیگر را اشغال می کنند. سبکی که در قرن بیستم بیش از همهٔ سبکهای دیگر دوام یافت امپرسیونیسم انتزاعی بود که نهایتاً بیست سال، از سال ۱۹۴۰ تا ۱۹۶۰ اقتدار خود را حفظ کرد و پس از آن سبکهای پی در پی و زودگذر رخ نمودند مثل Pop که شاید پنج سال دوام یافت و Op که توانست برای دو سال توجه عموم را به خود معطوف دارد، و پس از اینها هنر مناسب این روزگار یعنی «هنر حرکتی» پدید آمد که دلیل وجودیاش ناپایداری و موقت بودن است.

این جابجایی و تغییر خیال انگیز نه تنها در نیویورک یا سانفرانسیسکو، بلکه در پاریس و رم و استکهلم و لندن، یعنی در هر جا که نقاشان کار میکنند مشهود است. به همین سبب رابرت هیوز (Robert Hughes) در نشریهٔ جامعهٔ جدید مینویسد: «معرفی و بزرگداشت نقاشان جدید اکنون حالت یک مسابقهٔ سالانهٔ ورزشی را به خود گرفته است. شور و شوقی که هر سال صرف کشف یک جهتگیری تازه در هنر انگلستان می شود حالت جنون آمیزی یافته و به صورت ایمانی پرجذبه و دیوانهوار برای چیزهای تازه در آمده است.» او اضافه میکند که در واقع توقع اینکه هر سال مد تازه و هنرمندان جدیدی یا به عرصهٔ هنر بگذارند در استقبال معنی داری است که از یک وضعیت طنز آمیز مایه میگیرد و آن پرشتاب شدن آهنگ جابجایی و تغییر در پیشتازها (آوانگاردها)ی امروز است.»

اگر مکتبهای هنری را بتوان به زبانها تشبیه کرد، هر کار منفرد هنری را می توان با واژه ها مقایسه نمود. وقتی به چنین مقایسه و معادلهای دست زدیم، آنگاه مشاهده می کنیم که همان فرایندی که در مورد زبان کلامی پیش می آید در زمینهٔ هنر نیز صورت می گیرد. در اینجا نیز «واژه ها» \_یعنی هر اثر هنری \_ مورد استفاده قرار

۳۱) فوتوریسم (Futurism): عنوان مکتبی ایتالیایی در هنر و موسیقی و ادبیات که از ۱۹۰۹ تا ۱۹۱۵ رونق داشت، و مشخصات اصلی آن طرد سنتها و رسوم معمول و مجاهدت پیروان آن برای تصویر کردن حرکت و جوش و خروش خاص زندگی قرن ۲۰ بود.—م،

۳۲) فاویسم (Fauvism): عنوان جنبشی در نقاشی اکسپرسیونیستی فرانسه در سالهای اول قرن بیستم، این نام از کلمهٔ Fauve در زبان فرانسه به معنی «جانور وحشی» مأخوذ شده است.-م.

۳۳) نگاه کنید به ۲ ،New Society نوریهٔ ۱۹۹۷ صفحات ۱۷۰–۱۷۱

می گیرند و با سرعتی حیرتانگیز از مجموعهٔ واژگان خارج می شوند. آثار هنری منفرد در گالریها و مجلههای پر تیراژ می در خشند و ادراک ما را در می نوردند ولی بار دیگر که می خواهیم به آنها بنگریم متوجه می شویم که چون شهاب ثاقب از میان رفته اند. گاه نیز پیش می آید که خود اثر هنری عملاً از بین می رود، زیرا بسیاری از این آثار کلاژ ۳۳ هستند و یا از مواد ترد و شکننده ای ساخته می شوند که پس از مدت کو تاهی تکه تکه شده از بین می روند.

بخش اعظم هرج و مرجی که اکنون در جهان هنر به چشم میخورد مربوط به ناتوانی سازمانها و مؤسسات فرهنگی است، که این واقعیت را درک نمی کنند که دیگر دورهٔ نخبه گرایی و ثبات سپری شده و از میان رفته است. جان مکهیل دیگر دورهٔ نخبه گرایی و ثبات سپری شده و از میان رفته است. جان مکهیل (John McHale) مبتکر اسکاتلندی نیم جامعه شناس و نیم هنر مند و رئیس مرکز مطالعات جامع دانشگاه ایالتی نیویورک در بینگهامتون (Binghamton) نیز بر این باور است. مکهیل در اثر جالب خود به نام پارتنون<sup>۲۵</sup> پلاستیکی اشاره می کند که «اصول و قوانین سنتی داوری ادبی و هنری… به تداوم، یگانه بودن و داشتن ارزش جهانی و پایدار آثار هنری بر گزیده اهمیت بسیار می گذارد.» وی اظهارنظر می کند که این معیارهای زیبایی شناسی بیشتر مناسب دنیای کالاهای دستساز و افراد نسبتا قلیل نخبگانی بود که ذوق و سلیقهٔ روز را تعیین می کردند. به هرحال همین معیارها موقعیت کنونی ما که در آن آثار هنری با ارقامی نجومی تولید و توزیع و موقعیت کنونی ما که در آن آثار ممکن است کاملاً شبیه هم بوده و یا فقط مصرف می شوند مرتبط سازد. این آثار ممکن است کاملاً شبیه هم بوده و یا فقط تفاوت اندکی با یکدیگر داشته باشند. به هرحال این کالاها کم و بیش دورانداختنی تفاوت اندکی با یکدیگر داشته باشند. به هرحال این کالاها کم و بیش دورانداختنی و جانشین پذیرند و هیچگونه ارزش یگانه و "حقیقت" ذاتی ندارند.»

مکهیل اظهارنظر میکند که هنرمندان امروز نه برای یک گروه قلیل نخبگان کار میکنند و نه مفهوم فضیلت تداوم را جدی میگیرند. وی میگوید آیندهٔ هنر

۳۹) کلاژ (Colllage) یا چل تیکه: یک کار هنری است که از ترکیب قطعههای کاغذ، پارچه، مقوا، روزنامه، بریدهٔ مجلهها، عکسها و سایر مطالب چاپشده و چسباندن آنها روی یک صفحهٔ صاف، درست می شود. – م.

۳۵) پارتنون (Parthenon): معبد الههٔ آننا در آتن که مظهر هنر و اندیشه و صنعت در اساطیر یونان بوده است و از شاهکارهای معماری یونان قدیم بشمار میرود. –م، ۳۲) اظهارنظرهای مکهیل از مقالهٔ وی به نام «پارتنون پلاستیکی» از

Lineastruttura ژوئن ۱۹۶۹ و از مقالهٔ «شمایل مصرفی» در Architectural Design، فوریه مارس ۱۹۵۱ نقل شده. همچنین نگاه کنید به [۱۹۲]. «ظاهراً دیگر در گرو خلق شاهکارهای جاویدان نیست.» هنرمندان در عوض برای دورههای کوتاه کار میکنند. مکهیل چنین نتیجه میگیرد: «تغییرات پرشتاب در اوضاع و احوال بشری مستلزم وجود یک سلسله تصویرهای ذهنی نمادین از انسان است، بطوری که این تصویرها با الزامات تغییر مداوم و تأثیرات زودگذر و آهنگ بسیار سریع کهنه و منسوخ شدن چیزها هماهنگ شود.» او میگوید: «ما به یک رشته شمایل جایگزین پذیر و دورانداختنی نیاز داریم.»

البته می توانیم با محتوای نظر مکه هیل که ناپایداری در هنر را امری مطلوب می داند مخالف باشیم. شاید گریز از تداوم یک اشتباه تاکتیکی و ماهرانه باشد. حتی می توان گفت که هنرمندان ما از جادوی هومئوپاتیک ۲۷ بهره می گیرند، یعنی مثل انسان اولیه رفتار می کنند که چون از نیروهای ناشناخته وحشت داشت، با تقلید ساده دلانه از آنها می کوشید بر آنها سلطه یابد. به هرحال نگرش و وضع ما نسبت به هنر معاصر هرچه باشد، گذرا و موقتی بودن امور یک واقعیت محتوم و یک گرایش اجتماعی و تاریخی است و بقدری در زمانهٔ ما اهمیت دارد که نمی توان آن را نادیده گرفت. و پرواضح است که هنرمندان تحت تأثیر این مسأله قرار می گیرند.

انگیزه و حرکتی که در هنر برای کارهای ناپایدار و موقتی پدید آمده است، رشد و توسعهٔ موقتی ترین کارهای هنری، یعنی «اتفاقی» (Happening) را توضیح میدهد. آلن کاپرو (Allan Kaprow)، که اغلب او را پدید آورندهٔ «اتفاقی» میدانند با صراحت تمام رابطهٔ «اتفاقی» را با فرهنگ «دورافکن» که ما در آن زندگی میکنیم بیان کرده است. به گفتهٔ طرفداران این مکتب، «اتفاقی» تنها و تنها یک بار انجام می شود. «اتفاقی» دستمال کاغذی هنر است.

وقتی که مطلب از این قرار است هنر حرکتی را میتوان تجلی و نمایش زیبایی شناسی مدولگرایی دانست. پیکرهها و ساختمانهای حرکتی گویی میخزند، صفیر میکشند، مینالند، در نوسانند، کوچک میشوند، تکان میخورند و یا میتیند، نورهایشان چشمک میزند، نوارهای مغناطیسی شان میچرخد، و اجزاء ترکیب کنندهٔ آنها که از پلاستیک و فولاد و شیشه و مس است در درون یک

۳۷) هومئوپاتیک (Homeopathic): هومئوپاتی، روش معالجهٔ بیماری و مبتنی است بر این اصل که مؤثرترین راه برای علاج بیماری استفاده از دارو و عناصر دیگری است که مصرف آن علائم بیماری را در اشخاص سالم پدید می آورد. مثلاً در مداوای سوختگی، کمپرس آب گرم تجویز می شود. می

چارچوب معین و گاه ناپیدا در اشکال و الگوهایی ناپاپدار، پیوسته و پیدرپی با هم ترکیب میشوند. در اینجا فقط سیم کشیها و اتصالات برقی چیزهایی هستند که از دیگر قسمتهای ساختمان ثابت تر و پایدار ترند، درست مثل پلها و پایهها در قصر سرگرمی لیتلوود که طوری طراحی شدهاند که پس از هر تغییر در شکل و قسمتهای مدولی سر جای خود باقی میمانند. به هر حال هدف از یک اثر حرکتی آن است که بیشترین حالت تغییرپذیری و ناپایداری را پدید آورد. ژان کلی (Clay است که بیشترین حالت تغییرپذیری و ناپایداری را پدید آورد. ژان کلی برای همیشه تعیین می شد.» وی می گوید در هنر حرکتی «تعادل شکلها پی در پی در حال دگرگونی است.»

امروز بسیاری از هنرمندان به امید استفاده کردن از آخرین فرایندهای تکنیکی و برای آنکه حرکت پرشتاب را در جامعه به صورت نماد نشان بدهند با مهندسان و دانشمندان همکاری میکنند. فرانکاستل (Francastel) ناقد هنری فرانسوی چنین می نویسد: «سرعت به حد باورنکردنی رسیده است و حرکت مدام به صورت تجربهٔ ملموس و روزمرهٔ انسان در آمده است.» و هنر این واقعیت جدید را منعکس می سازد.

و ما می بینیم که هنرمندان در فرانسه و انگلستان و ایالات متحد امریکا و اسکاتلند و سوئد و جاهای دیگر مشغول خلق کردن تصویرهای حرکتی هستند. احتمالاً نظر و باور این گروه هنرمندان را یاآکو عجم (Yaacov Agam) هنرمند اسرائیلی که خود از آفرینندگان تصاویر حرکتی است، به بهترین شکل بیان کرده است. او می گوید: «ما نسبت به چند لحظهٔ پیش تفاوت داریم، و چند لحظه بعد نیز دوباره آدم دیگری خواهیم بود... من می کوشم که با ایجاد یک شکل بصری که وجود ندارد برای این برداشت بیانی تجسمی (نرمش پذیر) پیدا کنم. تصویر پیدا و ناپدید می شود، اما هیچ چیز برجا نمی ماند.»

البته نهایت و اوج چنین کوششهایی را می توان ایجاد «قصرهای تفریحی» جدید و کاملاً بامسما دانست؛ یعنی کاباره های شبانهٔ کاملاً محلی، که شبزنده داران در آنها خود را در فضایی که نورها و رنگها و صداها پیوسته در تغییرند غرق می سازند. شخص عملاً به داخل یک کار هنری حرکتی گام می گذارد. باز در اینجا نیز چارچوب، یعنی بنای اصلی پایدار ترین بخش کل بنا را تشکیل می دهد و حال آنکه بخشهای درونی طوری طراحی شده اند که القاء کنندهٔ ترکیبات ناپایدار باشد. خواه کسی از اینها خوشش بیاید و یا خوشش نیاید احتمالاً به خود او مربوط می شود، بدهر صورت، جهت کلی چنین جنبشهایی روشن است. در هنر نیز همچون زبان، ما

بسوی ناپایداری پیش میرویم. روابط انسان با صورتهای ذهنیِ نمادین بیش از پیش موقتی تر می شود.

# سرمایه گذاری عصبی

حوادث با سرعت بسیار از برابر ما میگذرند و ما را وامیدارند تا مفروضات خود، یعنی تصویرهای ذهنی را که قبلاً از واقعیت ساخته ایم مورد ارزیابی مجدد قرار دهیم. تحقیقات جدید مفاهیم کهن را دربارهٔ انسان و طبیعت واژگون میکند. افکار و ایده ها با سرعتی سرسام آور می آیند و ناپدید می شوند (سرعتی که لااقل در زمینهٔ علوم بیست تا صدبرابر یک قرن پیش بر آورد شده است.) پیامهای مشحون از تصویر حواس ما را تحت فشار قرار می دهند. در این میان زبان و هنر، یعنی رمزهایی که بوسیلهٔ آنها پیامهای تصویردار را برای یکدیگر می فرستیم خود باسرعت بسیار دگرگون می شوند. "

همگی اینها بیشک بر ما اثر میگذارند و ما را تغییر میدهند. همگی اینها، چنانچه فرد بخواهد با محیط پرغلیان پیرامون خود با موفقیت انطباق حاصل کند، آهنگی را که او با آن صور تهای ذهنی خود را فراهم می آورد پرشتاب می کند. البته هیچ کس به درستی نمی داند که ما چگونه علائم جهان خارج را دریافت می کنیم و آنها را در درون خود به صورت تصویرهای ذهنی درمی آوریم. ولی علم روانشناسی و علوم اطلاعات جریانهایی را که پس از ایجاد تصویر اتفاق می افتد تا حدودی روشن ساخته اند.

بر اساس یافتههای این علوم، مدل ذهنی به صورت ساختارهای بسیار پیچیدهای از تصاویر شکل می گیرد، و سپس این تصویرهای تازه برحسب چند اصل طبقهبندی در اینگونه ساختارها بایگانی می شوند. تصویری که تازه ایجاد شده است همراه با سایر تصویرهایی که مربوط به موضوع تصویر اصلی هستند بایگانی می شود. استنتاجات محدود تر و کوچک تر در سایهٔ تعمیمهای کلی تر و جامع تر دسته بندی می شوند. تصویر برای هماهنگ بودن آن با تصویرهایی که قبلاً بایگانی شده اند کنترل می شود. (اکنون ثابت شده که در بدن انسان مکانیسم عصبی خاصی موجود است که کار نظارت و بررسی هماهنگ بودن تصویر را انجام می دهد.) با در نظر گرفتن هر تصویر مشخص می کنیم که آیا آن تصویر با هدفهای ما منطبق است نظر گرفتن هر تصویر مشخص می کنیم که آیا آن تصویر با هدفهای ما منطبق است

۳۸) در مورد جابجایی و تعویض مفاهیم در زمینهٔ علوم نگاه کنید به [۲۰۰]، صفحهٔ ۱۶۳

و یا برعکس از اهداف ما بهدور است و اهمیتی برایمان ندارد. هر تصویر را نیز مورد ارزیابی قرار میدهیم که آیا به «نفع» ماست و یا به «زیان» ما. سرانجام صرفنظر از هر کار ذیگری که با تصویر جدید انجام بدهیم، دربارهٔ درستی و حقیقت آن نیز داوری می کنیم. میزان و حد اطمینان به آن را مشخص می نماییم. مثلاً تا چه حد واقعیت را بهدرستی منعکس می کند؟ آیا می توان به آن باور داشت؟ آیا می توانیم عمل خود را بر آن مبتنی کنیم؟

یک تصویر جدید اگر بوضوح در قالب موضوعی جا بیفتد و اگر با تصویرهایی که قبلاً در آنجا بایگانی شدهاند هماهنگ شود برای ما مشکلی بهبار نمی آورد. اما اگر، همچنانکه غالباً پیش می آید، تصویر مبهم باشد، ناهماهنگ و ناهمخوان باشد و یا بدتر از همه، اگر با استنتاجات قبلی ما تضاد بارز داشته باشد، در این صورت مدل ذهنی حتماً باید مورد تجدیدنظر قرار بگیرد. در چنین مواردی ممکن است تعداد کثیری از تصاویر از نو طبقهبندی شوند، زیر و رو شوند و دوباره تغییر یابند تا بالاخره و حدت و یگانگی مناسبی فراهم شود. گاه پیش می آید که باید گروههای کامل ساختارهای تصویری را واژگون کنیم و از نو بنا نهیم. در موارد بحرانی باید شکل اصلی کل مدل را از اساس تغییر داد.

به این ترتیب نباید مدل ذهنی خود را مثل کتابخانهای ثابت و ایستا از تصویرها در نظر بگیریم، بلکه باید آن را همچون وجودی زنده بدانیم که سرشار از نیرو و فعالیت است. این چیز «داده شده»ای نیست که ما بطور انفعالی از دنیای خار ج دریافت می کنیم، بلکه چیزی است که آن را لحظه به لحظه و فعالانه می سازیم و بازسازی می کنیم، ما به گونهای خستگی ناپذیر جهان خارج را با حواس خود می کاویم، در جستجوی اطلاعاتی هستیم که با نیازها و امیالمان مرتبط باشد، و پیوسته در کار مرتب کردن تصویرهای ذهنی خود و نو کردن آنها هستیم.

در هر لحظه تعداد بیشماری از تصویرهای ذهنی ما فرسوده می شوند و در سیاهچال فراموشی درمی غلتند. تصویرهای دیگری وارد سیستم می شوند، مورد بررسی قرار می گیرند و بایگانی می شوند. در عین حال بسیاری از تصاویر کهنه را بازمی یابیم «از آنها استفاده می کنیم» و باز آنها راه شاید در جایی دیگر، به بایگانی می سپاریم، ما پیوسته تصاویر را با یکدیگر مقایسه می کنیم و با هم پیوند می زنیم. با روشهای جدید و بطور غیرمستقیم برای مطابقت به آنها رجوع می کنیم و باز آنها را در جای دیگری قرار می دهیم. منظور از اصطلاح فعالیت ذهنی همین است. فعالیت ذهنی، مثل فعالیت عضلانی یک نوع کار است. و برای آنکه این سیستم کار کند به نیروی بسیار زیادی نیاز است.

آهنگ پرخروش تغییر که جامعه را در می نور دد، شکاف بین آنچه مورد باور ما است و آنچه واقعاً وجود دارد، و شکاف بین تصویرهای موجود و واقعیت را، که این تصویرها باید منعکس کنند بیشتر و وسیع تر می کند. وقتی که این شکاف چندان عمیق نباشد ما می توانیم کم و بیش با خردمندی با مسألهٔ تغییر مواجه شویم، می توانیم در برابر شرایط تازه عاقلانه واکنش نشان بدهیم، زیرا هنوز بر واقعیت سلطه داریم. اما (اگر این شکاف بیش از حد عمیق و وسیع شود، بطور فزایندهای در می یابیم که نمی توانیم با محیط کنار بیاییم، واکنشهایمان نامتناسب می شود، بی فایده و غیرمؤثر می شویم، کناره می گیریم و یا دچار بیم و اضطراب می شویم. در نهایت که این شکاف به اوج خود می رسد دچار روان پریشی می شویم و حتی تن به مرگ می سپاریم.)

پس برای حفظ تعادل خود در جهت انطباق پذیری و نگه داشتن شکاف در حدی که بتوان آن را اداره کرد، تلاش می کنیم تا صور تهای ذهنی خود را مطابق روز، و نو نگه داریم و واقعیت را از نو بیاموزیم. به این ترتیب آهنگ پرشتاب در جهان خارج از ما سرعت همانندی را در فرد در حال انطباق یافتن پدید می آورد. مکانیسمهای تصویر پردازی ما هرطور که باشند باید سرعت خود را هرچه بیشتر و بیشتر کنند.

این وضع آثار و عواقبی دارد که تاکنون عمدتاً به آن توجه نشده است. زیرا وقتی که تصویری را حال هر تصویری که میخواهد باشد، طبقهبندی می کنیم، در الگوی سازمانیافتهای در مغز نیروی معینی را مصرف می کنیم که حتی شاید بتوان آن را اندازه گیری کرد. آموختن به نیرو محتاج است؛ و باز آموختن نیز نیروی بیشتری می خواهد. هارولد لاسول (Harold Lasswell) استاد دانشگاه ییل (Yale) می گوید: «تمام تحقیقاتی که در زمینهٔ آموختن صورت گرفته ظاهراً مؤید این نظرند که نیروها در جهت حمایت از یادگیریهای گذشته بکار گرفته شدهاند، و برای رها شدن از قید و بند آموزش قدیمی و کهن به نیروهای تازهای نیاز است...» او در زمینهٔ عصب شناسی سخن خود را چنین ادامه می دهد: «از قرار معلوم هر سیستم زمینهٔ عصب شناسی سخن خود را چنین ادامه می دهد: «از قرار معلوم هر سیستم عصبی پابرجایی شامل تر تیبات بسیار پیچیدهای از مواد سلولی و بارهای الکتریکی و عناصر شیمیایی است. در هر مقطع زمانی... ساختمان بدنی نشاندهندهٔ سرمایه گذاری عظیمی از اشکال ثابت و بالقوه است...» بطور خلاصه معنای این سخن بسیار ساده است: باز آموختن و یا به اصطلاح ما، طبقه بندی مجدد صور تهای ذهنی بسیار ساده است: باز آموختن و یا به اصطلاح ما، طبقه بندی مجدد صور تهای ذهنی

مستلزم صرف هزینه است.۳۹

در تمام سخنهایی که دربارهٔ لزوم آموزش مداوم گفته می شود، و در تمام بحثهای عمومی در مورد باز آموزی، فرض بر این است که نیرو و توانایی انسان برای باز پروری نامحدود است. این در نهایت فقط یک فرض است و نه یک واقعیت، آنهم فرضی که به بررسی دقیق و علمی نیاز دارد. فرایند شکلگیری تصویر ذهنی و طبقهبندی آنها، در آخرین تحلیل یک فرایند فیزیکی است که به خصلتهای معین و محدود سلولهای عصبی و عناصر شیمیایی موجود در بدن بستگی دارد. در سیستم عصبی به شکل فعلی آن، به احتمال بسیار زیاد در میزان و سرعت تصویر پردازی که یک فرد می تواند انجام دهد محدودیتهای ذاتی وجود دارد. آیا یک فرد قبل از آنکه با این محدودیتها تصادم کند با چه سرعت و با چه تداومی می تواند تصویرهای درونی خود را مورد تجدیدنظر قرار دهد؟

هیچ کس نمی داند. ممکن است دامنهٔ این محدودیتها بقدری از حد نیازهای فعلی ما فراتر و گسترده تر شود که چنین حدسیات بدبینانهای ناموجه به نظر آید. ولی واقعیت مشهودی وجود دارد که باید توجه مخصوص به آن مبذول داشت: وقتی سرعت تغییر در جهان خارج زیاد می شود، ما فرد را وادار می کنیم که هر لحظه محیط پیرامون خود را از نو بیاموزد. این امر بخودی خود سیستم عصبی را با فعالیت جدیدی مواجه می سازد. مردمان روزگاران گذشته که خود را با شرایط نسبت پایدار و ثابت منطبق می کردند، مناسبات بادوام تری با تصورات درونی خود از چیزها همانطور که هستند» برقرار می ساختند. ما، که به درون جامعهای بسیار گذرا و ناپایدار گام می نهیم ناچار می شویم اینگونه روابط را قطع کنیم. همانطور که برقرار سازیم و آنها را قطع کنیم، به همین نسبت نیز باید در فواصل زمانی هرچه برقرار سازیم و آنها را قطع کنیم، به همین نسبت نیز باید در فواصل زمانی هرچه کو تاه تر مفاهیم خود را از واقعیت، و تصویرهای ذهنی مان را از جهان تغییر دهیم.

پدیدهٔ «گذرا بودن» یعنی مختصر شدن اجباری روابط انسان فقط محدود به دنیای بیرون نمی شود. این پدیده به درون ما نیز سایه افکنده است. کشفیات جدید، تکنولوژیهای جدید و ترتیبات اجتماعی جدید که در جهان بیرون واقع می شوند، در درون ما به صورت هرچه سریع تر شدن آهنگ تغییرات، و کو تاه و کو تاه تر

American Journal of دربارهٔ هزینه های باز آموزی نگاه کنید به Psychoanalysis دورهٔ ۲۲، صفحهٔ ۱۹۲

شدن مدت روابط تجلی می یابند. اینها آهنگ زندگی روزمره را تندتر و تندتر می گردانند. انسان را وامی دارند تا توانایی انطباق پذیری خود را به سطح جدیدی ارتقاء دهد. و صحنه را برای آن بیماری اجتماعی و یرانگر و مخرب، که همانا شوک آینده است فراهم می سازند.

# بخش سوم تازگی

#### فصل نهم

# مسير علمي

ما در حال ایجاد جامعهٔ جدیدی هستیم. نمیخواهیم جامعهٔ فعلی را تغییر بدهیم و آن را اندکی از جامعهٔ کنونی گسترده تر سازیم. بلکه جامعهٔ جدیدی میخواهیم بسازیم.

اما این فرض ساده هنوز اثر چندانی در شعور و آگاهی ما برجای نگذاشته است و تا زمانی که این مطلب را درنیابیم، ممکن است در تلاشی که برای مواجه شدن با آینده به خرج میدهیم، راه زوال بپوییم.

انقلاب نهادها و مناسبات قدرت را نابود می کند و برهم می زند. و این دقیقاً چیزی است که امروز در تمام کشورهایی که از تکنولوژی بالاً برخوردارند اتفاق می افتد. دانشجویان در برلین و نیویورک، در تورینو و توکیو رؤسای دانشکدهها و دانشگاههایشان را زندانی می کنند، کارخانههای پرسر و صدای تولیدات فرهنگی را به توقف وامی دارند و دولتها را به سقوط تهدید می کنند. در محلاتی از نیویورک و و اشینگتن و شیکاگو که قوانین مالکیت را آشکارا نقض می کنند، پلیس خود را کنار می کشد. معیارهای روابط جنسی واژگون می شود. شهرهای بزرگ در اثر اعتصابها و خاموشیهای برق و شورشها فلج می شوند. پیمانهای قدرتهای بین المللی به تزلزل افتاده اند. رهبران سیاسی و مالی در خفا بر خود می لرزند. ترس اینان از به تزلزل افتاده اند. رهبران سیاسی و مالی در خفا بر خود می لرزند. ترس اینان از به تزلزل افتاده اند. رهبران سیاسی و مالی در خفا بر خود می لرزند. ترس اینان از زیر بکشند، بلکه هراس شان از آن است که کل نظام از کنترل خارج شود.

همهٔ اینها بدون تردید علائم یک ساختار اجتماعی بیمار است، یعنی جامعهای که دیگر قادر نیست حتی اساسی ترین کار کردهای خود را به شیوهٔ معهود و مرسوم انجام بدهد. این جامعهای است گرفتار تب و تاب تغییر انقلابی. در طی دو دههٔ ۱۹۲۰

و ۱۹۳۰ کمونیستها از «بحران عمومی سرمایهداری» صحبت می کردند. اکنون کاملاً روشن شده است که آنان در آن موقع از خود کو ته فکری نشان می دادند. آنچه اکنون دارد اتفاق می افتد نه بحران سرمایه داری، بلکه بحران در خود جامعهٔ صنعتی است، آنهم صرف نظر از شکل سیاسی آن. ما همزمان با این انقلاب، انقلاب جوانان، انقلاب جنسی، انقلاب نژادی، انقلاب در رژیمهای استعماری، انقلاب اقتصادی و پرشتاب ترین و عمیق ترین انقلاب در تاریخ، یعنی انقلاب در تکنولوژی را از سر می گذرانیم. ما در بحران عمومی صنعت گرایی زندگی می کنیم. خلاصهٔ کلام آنکه در دوران انقلاب فراصنعتی بسر می بریم.

چنانچه توانایی انسان در اثر عاجز شدن از درک واقعیت امروزی دچار نقصان شود، همین عجز انسانهای باهوش را نیز در هنگام سخن گفتن از آینده به حماقت کامل دچار میکند. این ناتوانی آنان را وامیدارد که سادهلوحانه و یکسویه بیندیشند. مثلاً با دیدن نشانههای بوروکراسی در این روزگار، بسادگی فکر میکنند که فردا بوروکراسی بیشتر از این خواهد شد. اینگونه پیشبینیهای یکبعدی و یژگی بیشتر مطالبی است که دربارهٔ آینده گفته و نوشته میشود. و اینها باعث میشود ما نگران مسائل غیرواقعی و نادرست بشویم.

برای روبرو شدن با انقلاب به قدرت تخیل نیاز است. زیرا انقلاب فقط در مسیرها و خطوط مستقیم به پیش نمی رود، حرکات پرتشنج دارد، پیچ و تاب می خورد و بسوی عقب می جهد. انقلاب به شکل جهشهای تند و ناگهانی و چرخشهای دیالکتیکی از راه می رسد. فقط با پذیرفتن این فرض که ما در حال پیشروی بسوی یک مرحلهٔ کاملاً جدید از توسعهٔ زیستی - تکنولوژیکی، یعنی مرحلهٔ فراصنعتی هستیم می توانیم به مفهوم و معنای دوران خود واقف شویم. فقط با پذیرفتن این فرض انقلابی است که می توانیم قوهٔ تصور و تخیل خود را آزاد سازیم تا با آینده بطور جدی مواجه شویم.

انقلاب به معنای تازگی نیز هست. انقلاب سیل خروشانی از چیزهای جدید را بسوی زندگی افراد بیشمار روانه می کند و آنان را رو درروی نهادهای نامأنوس و موقعیتهای بدیع قرار می دهد. این تغییرات عظیم و رو به پیش که عمیقاً در زندگی شخصی ما رسوخ می کنند ساختارهای سنتی خانوادگی و موضع ما را در قبال مسائل جنسی دگرگون می سازند. این تغییرات روابط قرار دادی میان پیران و جوانان را نابود می کنند. ارزش گذاریهایمان را در مورد پول و موفقیت واژگون می سازند. کار و بازی و سرگرمی و آموزش و پرورش را آنچنان تغییر می دهند که دیگر نمی توان آنها را بازشناخت. و همهٔ این کارها در متنی از پیشرفت علمی خارق العاده

و ظریف و در عین حال هولناک صورت خواهد گرفت.

اگر برای در ک جامعهٔ جدید مفهوم واژهٔ گذرا نخستین کلید محسوب می شوده مفهوم تازگی کلید دوم بشمار می رود. آینده همچون توالی بی پایان رویدادهای عجیب و غریب، کشفیات شورانگیز، تعارضات غیرموجه و دشواریها و محظورات تازه و عجیب در برابر ما گسترده خواهد شد. معنای این سخن آن است که بسیاری از افراد جامعهٔ فراصنعتی هرگز در آن احساس آسایش نخواهند کرد. اینان مثل آن مسافری هستند که در کشوری بیگانه مسکن می گزیند و هنوز با آن سازگار نشده ناچار می شود به کشوری دیگر و باز به جای دیگر نقل مکان کند. ما نیز مثل بیگانگان در سرزمین بیگانه احساس و رفتار خواهیم کرد.

انقلاب فراصنعتی گرسنگی و بیماری و جهل و خشونت را از میان برمی دارد. وانگهی برخلاف پیشگوییهای بدبینانهٔ متفکران تکبعدی، جامعهٔ فراصنعتی انسان را محدود نخواهد ساخت و او را در یک دنیای یکنواخت و سرد و بی روح و رنج آلود مضمحل نخواهد کرد. برعکس، جامعهٔ فراصنعتی فرصتهای جدیدی برای رشد و شکوفایی و ماجراجویی و لذت و شادی فراراه انسانها می گذارد. جامعهٔ فراصنعتی جامعهای است رنگارنگ و چشمانداز گستردهای برای انسان فراهم می آورد. مسأله این نیست که آیا انسان می تواند تحت نظارت قرار گرفتن و یکسان شدن را تاب بیاورد یا نه. بلکه همانطور که خواهیم دید مسأله در این است که آیا می تواند آزادی را تاب آورد یا نه.

ولی با اینهمه انسان تا به حال هرگز در دنیایی سرشار از تازگی زندگی نکرده است. زندگی کردن با آهنگی پرشتاب که در آن اوضاع و احوال و امور زندگی کم و بیش برای آدم آشنا و معهود است یک مطلب است و زیستن در اوضاع و خوالی نامأنوس و غریب و بی سابقه، کاملاً مطلب دیگری است. وقتی نیروهای تازگی را رها می کنیم، با این کار انسان را در برابر امور غیرعادی و پیش بینی نشده رها می سازیم، و مشکلات و مسائل انطباق یافتن انسان را با محیط به سطحی تازه و خطرناک ارتقاء می دهیم. زیرا دو موضوع گذرا و تازگی با هم ترکیب خطرناک ارتقاء می دهیم. زیرا دو موضوع گذرا و تازگی با هم ترکیب تفجار آمیزی را درست می کنند.

اگر همهٔ اینها تردید آمیز به نظر آید، ما می باید برخی از تازگیهایی را که در آینده در انتظار ماست با هم مرور کنیم. بیایید با ترکیب کردن فکر منطقی و قوهٔ تخیلی که در اختیار داریم خود را در آینده مجسم کنیم و از خطاهای اتفاقی نهرآسیم. زیرا تخیل وقتی واقعاً آزاد می شود که ترس از خطا کردن را موقتاً رها کرده باشیم. وانگهی حال که می خواهیم به آینده فکر کنیم بهتر است شجاعت را

وجههٔ همت خویش قرار بدهیم، نه احتیاط را.

دلیل این امر را لحظه ای درخواهیم یافت که به سخن افرادی گوش بسپاریم که از هم اکنون مشغول ساختن آینده اند و از پیشرفتهایی سخن می گویند که در گوشهٔ آزمایشگاهها و کارخانه هایشان در حال تکوین است.

#### آتلانتيس جديد

دکتر اسپییس (Spiess) رئیس آزمایشگاه فیزیک دریایی مؤسسهٔ اقیانوسنگاری اسکریپس (Scripps) میگوید: «انسان تا پنجاه سال دیگر در روی دریا و در زیر دریا حرکت خواهد کرد. او دریا را در اختیار خود میگیرد و از آن چون قسمتهای دیگر این سیاره برای تفریح و استخراج معادن و تهیهٔ غذا و تخلیهٔ زباله و عملیات نظامی و امور حمل و نقل استفاده خواهد کرد. و با رشد جمعیت از آن به عنوان یک منطقهٔ مسکونی بهره خواهد گرفت.»

بیش از دوسوم سطح کرهٔ زمین را اقیانوسها و دریاها اشغال کردهاند. و از تمام زمینهای کف اقیانوسها تاکنون فقط از ۵درصدشان نقشهبرداری شده است. اما همه میدانند که زمینهای کف دریاها سرشار از نفت، گاز، زغالسنگ، الماس، گوگرد، کبالت، اورانیوم، قلع، فسفات و دیگر مواد معدنی است. دریاها مملو از ماهی و نباتات آبزی هستند.

بشر در آیندهٔ بسیار نزدیک بر سر این ثروتهای هنگفت به کشمکش خواهد پرداخت و در مقیاس بزرگ آنها را مورد بهرهبرداری قرار خواهد داد. هم امروز فقط در ایالات متحد امریکا بیش از ۴۰۰ شرکت بزرگ، از جمله شرکتهای غولآسایی نظیر استاندارد اویل و یونیون کاربید خود را برای مبارزه و رقابت در زیر دریاها آماده می کنند.

۱) جزیرهای که در روایات و داستانها ذکر شده و گروهی از دانشمندان برآنند که قطعهٔ مذکور در اقیانوس اطلس در مغرب جبل الطارق قرار داشته و بعدها در آب فرورفته است.—م.

۲) در مورد فعالیتهای معدنی در اقیانوسها و دکتر اسپییس نگاه کنید به نیویورکتایمز ۱۷ ژوییهٔ ۱۹۹۳؛ و مقالهٔ «جذبهٔ جهان گمشده» در ۲۹۳۳ او ۱۹۹۳ فوردون در ۱۹۳۳ دورهٔ ۲۲ ۱۹۹۳. و مقالهٔ «پسخور بین تکنولوژی و ارزشها» از ت. ج. گوردون در [۱۳۱] صفحات ۱۹۲۸–۱۹۹۳. همچنین نگاه کنید به «آبکشت» از جان بارداک در نشریهٔ در نشریهٔ ۱۳۰۱ سپتامبر ۱۹۹۸، صفحات ۱۹۰۸–۱۱۰۹، و در مورد اطلاعات مربوط به صنعت ماهیگیری نگاه کنید به [۱۳۰۹] صفحهٔ ۲۵.

جد و جهد در این زمینه سال به سال بیشتر می شود و بر جامعه تأثیرات پردامنه ای برجای می گذارد. زمینهای اعماق دریاها و حیات دریایی آنها واقعاً از آن کیست؟ همچنانکه استخراج معادن زیر دریاها امکان پذیر تر و از نظر اقتصادی مقرون به صرفه تر می شود، باید منتظر آن بود تا توازنی که از لحاظ منابع میان ملل وجود دارد برهم بخورد. ژاپنیها هم اکنون سالانه ۱۰ میلیون تن زغال سنگ از زیر دریا استخراج می کنند؛ و کشورهای مالزی و اندونزی و تایلند نیز از کف اقیانوسها قلع استخراج می کنند. شاید طولی نخواهد کشید که کشورها بر سر زمینهای کف دریاها با هم بجنگند. و شاید هم دگرگونیهای سریعی در آهنگ صنعتی شدن کشورهایی که اکنون از لحاظ منابع فقیرند صورت بگیرد.

از نظر تکنولوژیکی نیز صنایع جدیدی بوجود خواهد آمد تا محصولات اقیانوسها را مورد بهرهبرداری قرار دهد. سایر صنایع به ساختن ابزارهای بسیار ظریف و گرانبها برای استفاده در دریا خواهند پرداخت، مثل کشتیهایی برای کارهای تحقیقاتی در اعماق دریاها، زیردریاییهایی برای نجات و کمک، تجهیزات الکترونیک جهت گرد آوردن ماهیها و غیره. آهنگ کهنه و منسوخ شدن در این زمینه ها نیز سرعت خواهد گرفت. مبارزهای که برای پیش افتادن از دیگران درمی گیرد خود انگیزهای خواهد بود برای نو آوریهای هردم پرشتاب تر.

از نظر فرهنگی نیز می توانیم منتظر ورود سریع واژگان جدید به زبان باشیم. واژهٔ آب-کشت (Aqua-Culture) داصطلاحی برای کشت علمی منابع غذایی در اقیانوس ممدوش کشاورزی جایی برای خود می بابد. واژهٔ «آب» که حاوی معانی نمادین و عاطفی است، مفاهیم کاملاً تازهای پیدا خواهد کرد. همراه با مجموعهٔ واژه های تازه نمادهای تازهای در شعر و نقاشی و فیلم و سایر هنرها پدید خواهد آمد. بازنمایی و ارائهٔ اشکال زندگی در دریا به هنرهای گرافیک و طراحی صنعتی وارد خواهد شد. مدها نیز وابستگی خود را به دریا نشان خواهند داد. منسوجات جدید، پلاستیکهای جدید و مواد دیگر کشف خواهد شد. داروهای تازهای برای معالجهٔ بیماری و دگرگون کردن حالتهای روحی بوجود خواهد آمد.

مهم تر،از همه آنکه تکیهٔ روزافزون به اقیانوسها برای تهیهٔ خوراک باعث خواهد شد که وضع تغذیهٔ میلیونها نفر تغییر پیدا کند؛ و این تغییری است که بخودی خود هزاران امر ناشناخته را به دنبال خواهد داشت. وقتی جامعه از تکیه بر کشاورزی به کشت-آبی رو می کند برای قدرت بدنی افراد چه پیش می آید؟ برای میل و شتیاقشان برای عمل چه اتفاقی می افتد؟ ترکیب بیوشیمیایی و متوسط قد و وزنشان چه می شود؟ میزان بلوغ و طول عمر و بیماریهای خاص و حتی و اکنشهای

#### روانیشان چگونه میشود؟

شاید باز شدن دریا به روی همگان باعث آن شود که روحیهٔ تسخیر فضاها و قلمروهای جدید دوباره شکل بگیرد، یعنی آن نوع شیوهٔ زندگی که سرشار از ماجرا و خطر است و برای کاشفان اولیه ثروتهای هنگفت و شهرت یکشبه به ارمغان می آورد. بعدها که انسان شروع به تسخیر و مستقر شدن در دریاها و حتی در اعماق آن کند، شاید در پی پیشگامان، مهاجرانی از راه برسند و در زیر امواج دریا شهرهای جدید احداث کنند، مثل شهرهای کار، شهرهای پزشکی و شهرهای بازی، با بیمارستانها و هتلها و خانههایشان.

اگر این حرفها بعید می نماید توجه خوانندگان را به این نکته جلب می کنیم که دکتر والتر راب (Walter Robb) از دانشمندان شرکت جنرالالکتریک یک موشخرمایی را در داخل جعبهای که عملاً مثل یک آبشش کوچک مصنوعی بود زنده نگه داشت؛ به این ترتیب که یک غشای مصنوعی مواد ترکیبی هوا را از آب پیرامون خود می گرفت و مانع آن می شد تا آب به داخل غشاء نفوذ کند. این غشاء قسمتهای بالا و پایین و دیوارههای جعبهای را درست می کرد که موشخرمایی درون آن و در زیر آب قرار می گرفت. بدون این آبشش، جانور خفه می شد، ولی به کمک همین دستگاه جانور می توانست در زیر آب تنفس کند. جنرالالکتریک بر این باور است که ممکن است روزی چنین غشاهایی هوای لازم را برای ساکنان بر این باور است که ممکن است روزی چنین غشاهایی هوای لازم را برای ساکنان ایستگاههای تحقیقاتی که در زیر آب فعالیت می کنند، تأمین نماید. سرانجام ممکن بست این غشاها را درون دیوارهای آپار تمانها و هتلهای زیردریایی و سایر بناها بکار برد، و چهبسا آنها را در خود بدن انسان نیز تعبیه کرد.

در واقع اکنون دیگر مثل گذشته ها داستانهای علمی-تخیلی دربارهٔ انسانهایی با دستگاههای تنفسی که از طریق جراحی در بدنشان کار گذاشته شده باشد، چندان بعید و دور از انتظار نیست. ما می توانیم متخصصانی، چه زن و چه مرد برای کار در اقیانوس درست کنیم و حتی پرورش بدهیم، یعنی افرادی که هم از نظر ذهنی و هم جسمی طوری مجهز شده باشند که بتوانند در زیر دریا کار کنند، تفریح کنند، عشق بورزند و رابطهٔ جنسی برقرار کنند. با آنکه ما در شتاب خویش برای فتح مرزهای تازه در زیر آب به کارهای خارق العاده دست نمی زنیم احتمال بسیار دارد که دست یافتن به اقیانوسها نه تنها باعث پدید آمدن حرفههای خاص بشود، بلکه سبکهای تازهٔ زندگی، خرده فرهنگهای دریایی و شاید فرقههای جدید مذهبی و یا کیشهای باطنی برای تجلیل و تقدیس دریاها را نیز پدید آورد.

شاید نیازی نباشد که دامنهٔ حدس و گمان را این اندازه گسترده سازیم تا

191

بپذیریم که محیط جدیدی که انسان در آن بسر می برد، لزوماً به همراه خود ادراکات تغییر یافته و احساسهای تازه و حساسیتهای تازهای در برابر رنگ و شکل، و شیوههای تازهٔ اندیشیدن و احساس کردن را به همراه می آورد. وانگهی هجوم به دریا، که نخستین امواج آن را مدتها پیش از فرارسیدن سال ۲۰۰۰ خواهیم دید، فقط یکی از سلسله روندهای درهم تنیدهٔ علمی - تکنولوژیکی است که اکنون با سرعت به پیش می تازد، و همگی متضمن پیامدهای جدید اجتماعی و روانی است.

#### آفتاب و شخصیت

تسخیر اقیانوسها مستقیماً با پیشرفت در زمینهٔ پیشبینی دقیق وضع هوا و در نهایت با نظارت و کنترل اوضاع اقلیمی پیوند دارد. آنچه امروز به آن شرایط جوی می گوییم بطور عمده نتیجهٔ کنش متقابل خورشید و هوا و اقیانوسهاست. با ردیابی و نظارت بر جریانهای اقیانوسها و میزان نمک و سایر عوامل، با قرار دادن ماهوارههایی برای نظارت بر وضع هوا در بالای کرهٔ زمین توانایی خود را در پیشبینی دقیق تر وضع هوا افزایش می دهیم، به گفتهٔ دکتر والتر اور رابرتس پیشبین اتحادیهٔ پیشرفت علم امریکا «پیشبینی می کنیم که در میانهٔ دههٔ ۱۹۷۰ تمام کرهٔ زمین را با صرف هزینهٔ معقول، تحت نظارت مستمر هواشناسی قرار دهیم، و با این عمل می توانیم با دقت بیشتر وقوع طوفانها و یخبندانها و خشکسالیها و ایجاد مهدودهای غلیظ را پیشبینی نماییم، و از امکانات موجود برای دفع و رفع این آفات بهره بگیریم، اما در ورای دانش امروزی، سلاح بالقوه مهیب جنگی در کمین نشسته است و آن استفادهٔ آگاهانه و ایجاد شرایط جوی مناسب برای تعدادی قلیل زورمندان و ایجاد شرایط جوی نامناسب و زیان آور برای دشمنان و حتی افراد بی طرف می باشد.»

در یک داستان علمی تخیلی به نام انسان هوایی، تئودور توماس (Thomas که در آن دستگاه سیاسی مرکزی در دست یک «شورای هوایی» است. در این شورا، نمایندگان ملل گوناگون سیاست هوایی را تعیین میکنند و مردم را با تغییر دادن اوضاع جوی، ایجاد خشکسالی در منطقهای و طوفانی در منطقهٔ دیگر، وامی دارند تا به احکام آنان گردن گذارند. البته ما هنوز از اعمال چنین نظارت و کنترل دقیق بسیار فاصله داریم. اما در این نیز تردیدی نیست که دیگر آن روزها سیری شده که انسان ناچار بود هر آنچه را آسمان به وی هبه

۳) نگاه کنید به Space Digest، ژوئن ۱۹۹۷ صفحهٔ ۷۸.

می کرد به دیدهٔ منت بپذیرد. «جامعهٔ هواشناسی امریکا» با صراحت اعلام داشته است که: «تغییر دادن وضع هوا اکنون به صورت یک واقعیت در آمده است.»

و این یکی از نقاط عطف تاریخ است و سلاحی در اختیار انسان میگذارد که با آن می تواند کشاورزی، حمل و نقل، ار تباطات و تفریح و سرگرمی را از ریشه دگرگون کند. اما اگر موهبت کنترل هوا با نهایت دقت و توجه انجام نگیرد می تواند انسان را به نابودی بکشاند. سیستم اوضاع و احوال هوای کرهٔ زمین یک مجموعهٔ بهم پیوسته است؛ تغییر اندکی در یک نقطهٔ آن می تواند آثار و عواقب بزرگی در جای دیگر بهبار آورد. حتی اگر قصد تهاجم و تجاوزی نیز در کار نباشد، باز این خطر وجود دارد که کوشش برای کنترل خشکسالی در منطقه ای، طوفانی را در منطقه ای دیگر پدید آورد.

وانگهی آثار و عواقب ناشناختهٔ اجتماعی دروانی ناشی از دستکاری در اوضاع و احوال جوی ممکن است بسیار بزرگ باشد. درست مثل مهاجر تهای وسیع مردم امریکا بسوی فلوریدا و کالیفرنیا و سواحل مدیترانه که نشان می دهد میلیونها نفر از ما طالب آفتاب هستیم. ممکن است بتوانیم در آینده نور خورشید و یا انعکاس تابش آن را به اختیار خود ایجاد کنیم. سازمان تحقیقات فضایی امریکا (ناسا) اکنون در حال بررسی و قرار دادن یک آینهٔ بسیار عظیم فضایی در مدار زمین است، که بتواند نور خورشید را بر قسمتهایی از زمین که تیرگی شبانه بر آنها ممتولی است بتاباند. یکی از مقامات ناسا به نام جورج مولر (George Mueller) در برابر کنگرهٔ امریکا اظهار داشت ایالات متحد امریکا قادر است در میانهٔ دههٔ ۱۹۷۰ ماهوارههای غول پیکری به مدار زمین بفرستد که نور خورشید را به زمین بازبتابانند. (البته بر همین منوال و قیاس این امکان را نباید نفی کرد که می توان ماهوارههایی به هوا فرستاد تا مناطق از پیش مشخص شدهای را از تابش خورشید محروم کنند و آنها را دست کم در حالت نیمه تاریک نگاه دارند).

به عللی که هنوز شناخته نیست گردش طبیعی روز و شب با ریتم بیولوژیکی انسان پیوند دارد. انسان می تواند براحتی تصور کند که در آینده با استفاده از آینههای خورشیدی که در مدار زمین قرار می گیرند، بتوان ساعات روشنایی را برای مسائل کشاورزی و صنعتی و حتی روانی تغییر داد. برای مثال، طولانی کردن روز در کشورهای اسکاندیناوی می تواند بر فرهنگ و نوع شخصیت کنونی و ویژهٔ

٤) نگاه کنید به مجلهٔ تایم ۲۹ ژوییهٔ ۱۹۹۳ صفحهٔ ۱۸. همچنین نگاه کنید به «تغییر هوا» از گوردون ج. ف. مکدونالد در Science Journal ژانویهٔ ۱۹۹۸ صفحهٔ ۳۹.

افراد این منطقه تأثیر بسیار برجا بگذارد. چنانچه مسأله را به شکل نیمه شوخی مطرح کنیم باید بپرسیم وقتی که تاریکی حزن انگیز استکهلم از بین برود بر سر هنر حزن آور اینگمار برگمن چه می آید؟ آیادر آب و هوایی دیگر فکر ساختن مهر هفتم و روشنایی زمستان به ذهنش خطور می کرد؟

توانایی رو به تزاید برای تغییر وضع آب و هوا، پیدا شدن منابع جدید انرژی، مواد جدید (که خواص برخی از آنها واقعاً جنبهٔ سورر آلیستی دارد) وسایل حمل و نقل، غذاهای جدید (نه فقط از دریا، بلکه از کارخانه های عظیم پرورش دهندهٔ مواد گیاهی در محلولها) همگی نشانه های ماهیت تغییرات پرشتابی است که در آینده در پیش روی ما گسترده است.

#### صدای دلفین

در داستان جنگ با سمندرهای آبی اثر کارل چاپک کم اثری است عالی ولی کم تر شناخته شده، انسان در کوشش خویش برای اهلی کردن یکی از انواع سمندرها تمدن بشری را نابود می کند. امروز انسان سوای همهٔ کارهاه شیوههایی را برای بهره برداری از حیوانات و ماهیان فراگرفته که اگر کارل چاپک می دید لبخند تلخی بر لبانش نقش می بست. اکنون از کبو تران دست آموز در خط تولید کارخانه های داروسازی برای تشخیص و نابود کردن قرصهای معیوب استفاده می کنند. دانشمندان شوروی در او کرایین از نوع خاصی از ماهیها استفاده می کنند تا جلبکهایی را که در تلمبه خانه ها به دور صافیها می پیچد پاک کنند. به دلفینها آموخته اند تا برای «آبنوردانی» که در سواحل کالیفرنیا در زیر آب کار می کنند و سایل و ابزار حمل کنند و مانع نزدیک شدن کوسه ها به منطقهٔ فعالیت افراد شوند. به دلفینهای دیگر یاد داده اند که خود را به مینهای غوطه ور در آب بکوبند، آنها را به دلفینهای دیگر یاد داده اند که خود را به مینهای غوطه ور در آب بکوبند، آنها را بحث نسبتاً داغی در مورد رعایت اصول اخلاقی در مورد انواع جانوران دامن زده ست.

۵) کارگردان سوئدی، سازندهٔ فیلمهای مهر هفتم، روشنایی زمستان و...-م.

۲) کارل چاپک (Karl Capek) نویسندهٔ چک. -م.

۷) نگاه کنید به [۲۷۱].

Bulletin of the Centre d'Etude در مورد استفاده از ماهیها و دلفینها نگاه کنید به des Consequences Generales des Grandes Techniques Nouvelie دورهٔ ۳۲ ژوئن ۱۹۹۸: شمارهٔ ۳۵ ژانویهٔ ۱۹۹۸.

تحقیقات در زمینهٔ ایجاد ار تباط بین انسان و دلفین، وقتی که انسان با زندگیهای ماوراء زمینی رابطه برقرار کند، یعنی امکانی که تعدادی از منجمان مشهور آن را تقریباً قطعی میانگارند، ممکن است بسیار ثمربخش باشد. به هرحال تحقیقاتی که در این میان در مورد دلفین انجام میشود اطلاعات تازهای در مورد تفاوتهای موجود بین حواس انسان و سایر حیوانات در اختیار ما میگذارد و برخی از محدودیتهای میدان عمل ارگانیسم انسان را برای ما روشن میسازد. به این معنی که احساسات و خلقیات و ادراکاتی را که به سبب ساختمان بیولوژیکی انسان قابل دسترسی نیست لااقل می توان تجزیه و تحلیل و توصیف کرد.

اما انواع حیوانات موجود تنها حیواناتی نیستند که می توانیم از آنها استفاده کنیم. برخی از محققان پیشنهاد می کنند که برای مقاصدی مشخص جانوران جدیدی پرورش یابند. جرج تامسون (George Thomson) خاطرنشان می سازد «با پیشرفت علم ژنتیک بدون تردید می توان تغییرات بسیار بزرگی در انواع جانوران وحشی ایجاد کرد.» آر تور کلارک (Arthur Clarke) دربارهٔ این امکان سخن می گوید که می توانیم «هوش حیوانات اهلی را بالا ببریم و یا نژادهای کاملاً جدیدی درست کنیم که از تمام گونههای موجود باهوش تر باشند.» همچنین درصدد آن هستیم که رفتار حیوانات را از راه دور کنترل کنیم. دکتر خوزه دلگادو (José Delgado) در یک سلسله آزمایشها که ممکن است در حیات انسان نتایج دهشتناکی بهبار آورند الکترودهایی در جمجمهٔ یک گاو نصب کرد. وی با تکان دادن شنل قرمزرنگی گاو را به حمله برانگیخت. سپس با ارسال علائمی از یک فرستندهٔ کوچک گاو را واداشت تا در حین حمله جهت خود را تغییر دهد و به آرامی و با حالتی و واداشت تا در حین حمله جهت خود را تغییر دهد و به آرامی و با حالتی یور تمهمانند دور شود."

این که ما در آینده حیوانات مخصوصی پرورش می دهیم تا به ما خدمت کنند و یا دست به ساختن روبوتهای خانگی می زنیم، تا حدودی به رقابت نامتعادلی بستگی دارد که بین علوم مربوط به حیات و علوم فیزیکی پدید آمده است. ممکن است ساختن ماشین برای مقاصد ما ارزان تر از پرورش و تربیت حیوانات تمام بشود. ولی علوم زیستی با چنان سرعتی در حال پیشرفت هستند که ممکن است در

۹) نگاه کنید به [۲۹٤] و سایر کارهای لیلی.

۱۰) نگاه کنید به [۱۷۵]، صفحهٔ ۱۲۵.

۱۱) نگاه کنید به [۱۳۷]، صفحهٔ ۲۶.

۱۲) آزمایش دلگادو در نشریهٔ Science Digesi، اوت ۱۹۲۵، صفحهٔ ۳۸ خلاصه شده است. همچنین نگاه کنید به کتاب وی: [۲۷۵].

دورهٔ حیات ما کفهٔ ترازو به نفع آنها بچربد. در واقع روزگاری نیز خواهد آمد که ما دستگاههای خود را برویانیم.

#### كارخانة بيولوزيكي

پرورش و آموزش حیوانات ممکن است گران تمام شود، اما وقتی به پایین ترین مرتبهٔ تکامل موجوداتی نظیر باکتریها و ویروسها و سایر موجودات ذرهبینی می پردازیم چه اتفاقی می افتد؟ همانطور که انسان توانست در گذشتههای دور اسب را رام کند و بر آن مهار بزند امروز نیز می توانیم این موجودات آغازی را مهار کنیم. امروزه دانش جدیدی بر اساس همین اصل بسرعت در حال تکوین است و امید آن می رود که ماهیت صنعت را، آنگونه که می شناسیم، از بنیان دگرگون کند.

ماروین جانسون (Marvin Johnson) بیوشیمیست دانشگاه ویسکانسین میگوید: «اجداد ما در دورانهای پیش از تاریخ گونههای مختلف گیاهان و جانوران را اهلی کردند. اما تا این اواخر موجودات ذرهبینی را به این دلیل که از وجود آنها خبر نداشتند نتوانستند رام کنند.» اما امروز آنها را رام میکنند و در تولید انبوه ویتامینها و آنزیمها و آنتی بیوتیکها، و اسید سیتریک و دیگر ترکیبات مفید از آنها استفاده می شود. در سال ۲۰۰۰ اگر نیاز به مواد غذایی همچنان تشدید شود بیولوژیستها برای خوراک حیوانات، و در نهایت برای تهیهٔ خوراک انسان، دست به پرورش موجودات ذرهبینی خواهند زد.

من در سوئد در دانشگاه او پسالا فرصتی به دست آوردم تا در این باره با آرن تی سلیوس (Arne Tiselius) بیوشیمیست و برندهٔ جایزهٔ نوبل و رئیس بنیاد نوبل صحبت کنم. پرسیدم: «آیا امکان دارد روزی ما عملاً ماشینهای بیولوژیکی، یعنی سیستمهایی برای تولید بسازیم که قسمتهای آن نه از پلاستیک یا فلز، بلکه از اعضاء ارگانیسمهای زنده تشکیل شده باشد؟» پاسخ وی غیرمستقیم ولی بدون ابهام بود: «ما حالا دیگر به این مرحله رسیدهایم. آیندهٔ بزرگ صنعت از بیولوژی مایه خواهد گرفت. در واقع یکی از مهم ترین اتفاقاتی که در توسعهٔ حیرتانگیز کشور ژاپن از دوران جنگ به اینسو در زمینهٔ تکنولوژی صورت گرفته فقط در کشتیسازی آن دوران جنگ به اینسو در زمینهٔ تکنولوژی صورت گرفته فقط در کشتیسازی آن نیست، بلکه در میکروبشناسی آن است. ژاپن اکنون در زمینهٔ صنایع مبتنی بر

۱۳) نگاه کنید به «افقهای میکروبشناسی صنعتی» در Impact، هفدهم، دورهٔ ۳. و نیز نگاه کنید به «کارخانههای شیمیایی زنده» از رابرت ک. فین و ویکتور ادوارد در Engineering، فصلنامهٔ دانشگاه کورنل، زمستان ۱۹۹۸ دورهٔ ۲.

میکروبشناسی نیرومندترین کشور جهان است... بخش اعظم غذای مردم ژاپن و صنایع غذایی این کشور مبتنی بر فرایندهایی است که در آنها از باکتریها استفاده میکنند. اکنون مردم ژاپن انواع و اقسام مواد مفید راه مثل اسیدهای آمینه، تولید میکنند. اکنون در سوئد نیز همگی از ضرورت تقویت وضع این کشور در زمینهٔ میکروبشناسی سخن میگویند.

«میدانید، چندان لازم نیست که فقط در قالب باکتریها و ویروسها فکر کنیم… بطور کلی فرایندهای صنعتی مبتنی بر فرایندهای ساخت انسان هستند. مثلاً فولاد را از طریق احیاء سنگ آهن با زغالسنگ بهدست می آوریم. صنایع پلاستیک را در نظر بگیرید که محصولاتش اساساً از نفت درست می شود. با همهٔ اینها نکتهٔ جالب این است که حتی امروز به رغم پیشرفت حیرتانگیز شیمی و تکنولوژی مربوط به این علم هیچیک از مواد خوراکی تولیدشده در صنعت را نمی توان سراغ کرد که بتواند با موادی که کشاورزان تولید می کنند کوس رقابت و برابری بزند.

«هم در این زمینه و هم در زمینههای بسیار دیگر، طبیعت از انسان، و حتی از مهندسان و محققان پیشرفتهٔ علم شیمی بسیار چیره دست تر است. عاقبت و نتیجهٔ این امر چیست؟ هنگامی که ما بتدریج از ساختن این مواد در طبیعت آگاهی پیدا کنیم و وقتی که بتوانیم از طبیعت تقلید بنماییم، به فرایندهای نوع کاملاً جدیدی دست می یابیم. اینها برای صنایع نوع جدید مثل کارخانهٔ زیست تکنیکی و یا تکنولوژی ن یست شناسانه شالودهای بوجود می آورد.

«میدانیم که گیاهان سبز به کمک گاز کربنیک موجود در هوا و نور خورشید نشاسته درست میکنند. این ماشین بینهایت کار آمدی است... برگ سبز ماشین حیرتانگیزی است. امروز در مقایسه با دو سه سال قبل در اینباره مطالب بیشتری میدانیم. ولی هنوز آنقدر نمیدانیم که بتوانیم آن را تقلید کنیم، در طبیعت از این نوع ماشینها بسیار زیاد است.» "تیسلیوس میگفت در آینده از چنین فرایندهایی بهرهجویی خواهد شد، و به جای آنکه بکوشیم محصولات را به طریقهٔ شیمیایی و ترکیب مواد به دست آوریم، خود آنها را با تمام ویژگیها و خواصشان پرورش می دهیم.

حتی می توان به اجزاء بیولوژیک در ماشینها، یعنی مثلاً در کامپیو تر فکر کرد. تی سلیوس چنین ادامه داد: «کامپیو ترها هنوز نتوانستهاند بدرستی از کار مغز تقلید کنند. وقتی دربارهٔ فعالیت مغز مطالب بیشتری فراگرفتیم، چنانچه نتوانیم نوعی

۱٤) برگرفته از مصاحبهٔ نویسنده با تیسلیوس.

کامپیو تر بیولوژیکی درست کنیم، واقعاً جای تعجب دارد... چنین کامپیو تری دارای اجزاء الکترونیکی خواهد بود که مطابق اجزاء بیولوژیکی یک مغز واقعی ساخته می شود، و نیز می توان تصور کرد که در آیندهای نسبتاً دور، خود عناصر بیولوژیک نیز به صورت بخشهایی از این ماشین در آیند.» دقیقاً همین ایده هاست که ژان فوراستیه (Jean Fourastié)، اقتصاددان و برنامه ریز فرانسوی را بر آن داشته نست که صریحاً اعلام نماید: «انسان در راهی گام نهاده که بافت زنده را در فرایندهای مکانیسمهای فیزیکی بکار خواهد برد... ما در آیندهٔ نزدیک شاهد فرایندهای خواهیم بود که در عین حال هم از فلز ساخته شده اند و هم از مواد رنده...» وی در پرتو همین اندیشه می گوید: «حتی بدن انسان معنای جدیدی پیدا می کند.»

### بدن از پیش طراحی شده

بدن انسان را همیشه مثل جغرافیای کرهٔ زمین چون چیزی ثابت و «دادهشده» نشان میدادند. ما امروز بسرعت بسوی زمانی پیش میرویم که دیگر کسی به بدن انسان همچون چیزی ثابت و بدون تغییر نگاه نمی کند. طولی نخواهد کشید که انسان قادر خواهد شد نه تنها بدن افراد، بلکه بدن همهٔ نژاد بشر را تغییر دهد.

در سال ۱۹۶۲ دکتر واتسون (Watson) و کریک (Crick) به خاطر توصیف مولکول DNA ابرندهٔ جایزهٔ نوبل شدند. از آن هنگام به بعد پیشرفت در زمینهٔ علم ژنتیک حالتی مداوم و بسیار سریع به خود گرفته است. بیولوژی مولکولی اکنون در آستانهٔ مرحلهای است که از حصار آزمایشگاهها بهدر آید و همهگیر شود. دانش جدید ژنتیک به ما امکان می دهد تا در مسألهٔ وراثت انسان دخالت کنیم و برای پدید آوردن انواع کاملاً جدیدی از انسان ژنها را دستکاری کنیم.

یکی از امکانات شگفتانگیزی که در برابر انسان گسترده شده این است که در آینده خواهد توانست نظایر خود را از نظر بیولوژیکی بسازد. از طریق فرایندی موسوم به «نشا کردن» (تولیدمثل غیرجنسی) در آینده امکان دارد از هستهٔ یک سلول بالغ ارگانیسم جدیدی بوجود آورد که همان خصلتهای ژنتیکی شخصی را داشته باشد که هستهٔ سلول را از او گرفتهاند. این روگرفت (کپی) از انسان، زندگی

۱۵) نگاه کنید به [۷۸]، صفحهٔ ۱۷.

۱۶) اسید دنوکسی ریبونوکلئیک (Deoxyribonucleic acid).

۱۷) واژهٔ «نشا کردن» برای Cloning و Clone در نظر گرفته شده و به معنی تولیدمثل غیر جنسی است که از کشت یک یاختهٔ فرد ایجاد می شود. --م.

را با خصلتهای اعطائی که همانند اصل خود میباشد آغاز میکند، هرچند که ممکن است بعدها تفاو تهای فرهنگی، شخصیت و یا رشد فیزیکی «نشا» را تغییر بدهد.

با نشا کردن، این امکان برای همه فراهم می شود که زایش مجدد خود را ببینند و جهان را با جفتهای خود پر کنند. نشا کردن دلیل تجربی محکمی در اختیار ما می گذارد و به ما کمک می کند تا بحث کهنهٔ «طبیعت در برابر پرورش» یا «وراثت در برابر محیط» را یک بار و برای همیشه حل کنیم. حل این مسأله از طریق تعیین نقش جداگانهٔ هریک از این عوامل یکی از مراحل بزرگ رشد و توسعهٔ فکری بشر محسوب می شود. کتابهای فلسفی بسیاری که کتابخانه ها را انباشته اند، با یک ضربت میدان را خالی می کنند و دیگر بی مورد خواهند شد. پاسخ به این سؤال راه را برای پیشرفتهای سریع و اساسی در روانشناسی و فلسفهٔ اخلاق و دهها رشتهٔ دیگر هموار می کند. ۱۸

اما نشا کردن پیچیدگیهای غیرقابل تصوری را نیز برای نژاد بشر بهبار خواهد آورد. این فکر فریبندهای است که آلبرت اینشتین رو گرفتهای خود را به نسلهای آینده واگذار نماید. اما اگر هیتلر هم خواست چنین کند چه باید کرد؟ آیا قوانینی برای تنظیم و ترتیب نشا کردن باید وضع شود؟ جوشو آلدربرگ (Lederberg)، برندهٔ جایزهٔ نوبل و دانشمندی که مسئولیت اجتماعی خود را بسیار جدی تلقی میکند اعتقادش بر این است که افراد خودشیفته بیشتر از همه مایل به تکرار وجود خویش هستند، و در نتیجه نشاهایی نیز که بوجود می آورند افرادی خودشیفته خواهند بود.

حتی اگر خودشیفتگی از طریق فرهنگی منتقل بشود، و نه از طریق بیولوژیکی، باز دشواریهای شگفت آور دیگری پدید خواهد آمد. به همین سبب لدربر گ این مسأله را مطرح می کند که اگر نشای انسانی امری مجاز شمرده شود آیا «به صورت مسأله ای خطرناک و جدی در نخواهد آمد.» وی به من گفت: «من این عبارت را دقیقا در معنا و مفهومی بکار می برم که در مفهوم انرژی هسته ای نهفته است. چنانچه دست زدن به چنین کاری فوایدی در بر داشته باشد، حتما به صورت مسأله ای جدی و خطرناک در خواهد آمد... البته این مسأله بستگی به آن دارد که آیا کارایی ار تباطات، بویژه در زمینههای آموزشی، همانند افزایشی که در بین انواع مشابه نیز به به جشم می خورد افزایش پیدا می کند یا نه. شباهت دستگاه عصبی موجود در بین به به جشم می خورد افزایش پیدا می کند یا نه. شباهت دستگاه عصبی موجود در بین

۱۸) اطلاعات مربوط به نشا کردن از «ژنتیک تجربی و تکامل انسان» از جوشوا لدربرگ (Joshua Lederberg) از دانشگاه استنفورد، و همچنین از مصاحبهٔ نویسنده با لدربرگ اخذ شده است.

کپیهایی مشابه امکان انتقال آگاهیهای فنی و سایر بصیرتها را از یک نسل به نسل دیگر آسان تر میسازد.

ولی آیا نشای انسانی در آیندهٔ نزدیک اتفاق خواهد افتاد یا نه الدربرگ می گوید: «این امر قبلاً در مورد دوزیستان صورت گرفته است، و شاید اکنون کسی علرد این کار را در مورد پستانداران نیز انجام می دهد. اگر یکی از همین روزها چنین چیزی اتفاق بیفتد من تعجب نمی کنم. حال چه وقت کسی شهامت آن را پیدا خواهد کرد و این مطلب را در مورد انسان بکار خواهد برد، من چیزی نمی دانم. اما من مقیاس زمانی را برای این کار از حالا تا پانزده سال بعد قرار می دهم. آری، پانزده سال.»

در خلال همین پانزده سال دانشمندان به چگونگی رشد اعضاء مختلف بدن پی خواهند برد، و بدون تردید برای تغییر دادن آنها دست به آزمایشهای گوناگونی خواهند زد. لدربرگ می گوید: «مواردی چون اندازهٔ مغز و برخی از کیفیات آن در رابطه با حواس، در آیندهٔ نزدیک تحت کنترل مستقیم قرار خواهد گرفت... من فکر می کنم که این کار بزودی عملی شود.»

این نکته حائز اهمیت است که افراد غیر متخصص در یابند که لدر برگ بهیچو جه یگانه کسی نیست که در جامعهٔ علمی نگران و اندیشناک است. بسیاری از همکاران وی نیز چون خودش از انقلاب بیولوژیکی هراسناکند. مسائل اخلاقی و سیاسی که بیولوژی جدید مطرح ساخته است ذهن را فلج می کند. مثل این سؤالات: چه کسی باید زنده بماند و چه کسی باید بمیرد؟ انسان چیست؟ چه کسی بر پژوهشهایی که در این زمینه ها انجام می شود نظارت خواهد کرد؟ اکتشافات جدید چگونه باید بکار گرفته شوند؟ آیا ما با این کارها و حشتهایی را برای انسان فراهم نمی کنیم که هنوز برای آنها هیچگونه آمادگی ندارد؟ به عقیدهٔ بسیاری از دانشمندان طراز اول جهان، ما بسوی یک «هیروشیمای بیولوژیکی» گام برمی داریم.

برای مثال نتایج پیشرفتهایی را در نظر آورید که در زمینهٔ بیولوژی صورت گرفته است و آنها را می توان تکنولوژی تولیدمثل نامید. دکتر حافظ بیولوژیست معروف بین المللی در دانشگاه واشینگتن، بر اساس کار حیرت انگیز خودش در زمینهٔ تولیدمثل اظهار داشته است که در فاصلهٔ ده تا پانزده سال آینده یک زن می تواند جنین کوچک و یخزدهای را بخرد، آن را نزد پزشک خود ببرد و از وی بخواهد تا آن را در زهدانش قرار دهد، آن را به مدت نه ماه حمل کند و سپس گویی که بطور طبیعی آبستن شده است آن را به دنیا بیاورد، البته جنین عملاً با این ضمانت فروخته می شود که بچهای که به دنیا می آید هیچ گونه عیب و ایراد و را ثتی نخواهد

داشت. و پیشاپیش به خریدار رنگ مو و چشمان کودک، قد احتمالیاش در جوانی، جنسیتش و میزان تقریبی هوشش را خواهند گفت.

در واقع در مرحلهای ممکن است به زهدان جنس مؤنث نیز هیچ نیازی نباشد. نطفهٔ کودکان را می توان خارج از بدن انسان، تشکیل داد، آن را تغذیه کرد، پروراند و بزرگ کرد. شکی نیست که تا چند سال دیگر کارهای دکتر دانیل پتروچی (Daniele Petrucci) در بولونیا (Bologna) و سایر دانشمندان در ایالات متحد امریکا و شوروی این امکان را برای زنان فراهم می آورد تا بدون ناراحتیهای آبستن شدن صاحب بچه شوند. ۱۹

کاربردهای بالقوهٔ چنین کشفیاتی انسان را به یاد کتابهایی نظیر دنیای قشنگ نو اثر هاکسلی و داستان علمی تخیلی حیرتانگیز میاندازد. دکتر حافظ نیز با به پرواز در آوردن توسن خیال اظهار میدارد که نطفههای کشتشدهٔ انسان را می توان برای تصرف سیارات مورد استفاده قرار داد. ما می توانیم به جای فرستادن اشخاص بزرگسال به کرهٔ مریخ، یک جعبه پر از چنین سلولهایی را به این سیاره ارسال کنیم و آنها را به اندازهٔ جمعیت یک شهر کامل، به صورت انسان در آوریم. دکتر حافظ می گوید: «وقتی آدم هزینههای سوخت را برای حمل هر کیلو بار به فضا در نظر می گیرد، این سؤال به ذهنش می رسد که چرا مردان و زنان بزرگسال را با سفینههای می گفیایی به سیارات روانه کنیم. به جای این کار چرا جنینهای ریز را تحت نظر یک زیستشناس کاردان روانه نکنیم؟ ... ما سایر قسمتهای متشکلهٔ سفینههای فضایی را کوچک می کنیم. پس چرا این کار را در مورد مسافران انجام ندهیم؟ »

اما مدتها قبل از آنکه چنین پیشرفتهایی در فضاهای خارج از کرهٔ زمین صورت بگیرد اثر تکنولوژی جدید تولیدمثل، در همینجا محسوس خواهد بود و در نتیجه تصورات و برداشتهای ما را دربارهٔ روابط جنسی، مادری، عشق، پرورش کودک و آموزش از بنیان متزلزل می کند. جر و بحث کردن دربارهٔ آیندهٔ خانواده که فقط با قرصهای ضدبارداری سر و کار دارد به منزلهٔ نادیده گرفتن آشی است که ساحران زیست شناسی در آزمایشگاهها مشغول پختن آن هستند. انتخابهایی که در دهههای آینده از نظر اخلاقی و عاطفی در پیش روی ما قرار دارد براستی انسان را به تحیر می اندازد.

مدتهاست در بین زیستشناسان بر سر مسائل اصلاح نژاد انسان و پیامدهای

۱۹) کارهای حافظ و پتروچی در «مرزهای پزشکی»، مجلهٔ ۱۰، ۱۰ سپتامبر ۱۹۲۵، و در «انسان جدید چه شکلی خواهد داشت» از آلبرت روزنفلد، مجلهٔ Life، اول اکتبر ۱۹۸۵ نقل شده است.

اخلاقی آن بحث بسیار داغی در گرفته است. آیا باید بکوشیم تا نژاد بهتری پدید آوریم؟ چنانچه جواب مثبت باشد، «بهتر» دقیقاً یعنی چه؟ و تازه چه کسی باید در این مورد تصمیم بگیرد؟ البته این مسائل کاملاً نو نیستند. ولی تکنیکهایی که بزودی در دسترس همگان قرار می گیرد چارچوب و محدودههای سنتی اینگونه بحثها را درهم خواهد شکست. ما اکنون می توانیم اصلاح نژاد بشر را مثل کار یک نقاش در نظر بگیریم که از طیف گستردهٔ رنگها و حجمها و شکلهای غیرمعهود استفاده می کند، نه مثل کشاورزی که آهسته و با مشقت رمهٔ خود را تکثیر می کند.

در نزدیکیهای بزرگراه شمارهٔ ۸۰ بیرون از شهرک هازارد (Hazard) در کنتاکی (Kentucky) منطقهای است که آنجا را به نام بدیع «درهٔ نهر دردسرساز» مینامند. در این اجتماع کوچک و دورافتادهٔ جنگلی خانوادهای زندگی میکند که اعضاء آن نسل در نسل گرفتار بی هنجاری عجیبی بودهاند و آن آبی شدن پوستشان است. دکتر مادیسون کاوین (Madison Cawein) از دانشکدهٔ طب دانشگاه کنتاکی که این خانواده و سرگذشت آن را دنبال کرده است اظهار میدارد که افراد آبی پوست از سایر جنبهها کاملاً طبیعی هستند. و رنگ غیرعادی پوستشان به علت کمبود یک آنزیم نادر است، و این حالت از یک نسل به نسل دیگر منتقل شده است.

و ما با دانشی که بسرعت از ژنتیک فراهم آوردهایم در آینده قادر خواهیم شد نژادهای کاملاً جدیدی را از مردم آبی پوست، سبز پوست، ار فوانی و نار نجی پوست پرورش دهیم. در دنیایی که هنوز اسیر خسار تهای اخلاقی نژاد پرستی است، این فکری است که باید مورد ملاحظه قرار داد. آیا ما باید خواهان جهانی باشیم که در آن همهٔ مردم رنگ پوستشان مثل هم باشد؟ اگر خواستار چنین چیزی هستیم، بدون تردید تکنیکهای لازم را برای آن در دست داریم. و آیا باید برای ساختن جهانی تلاش کنیم که تنوع آن از آنچه اکنون موجود است بیشتر باشد؟ اگر چنین کنیم مفهوم نژاد چه وضعی پیدا می کند؟ معیارهای زیبایی جسمی باشد؟ اگر چنین کنیم مفهوم نژاد چه وضعی پیدا می کند؟ معیارهای زیبایی جسمی چه می شود؟ مفاهیم بر تری و پست تری نژادی چه حالتی پیدا می کند؟

ما داریم بسرعت به زمانی نزدیک می شویم که قادر خواهیم شد هم نژادهای برتر و هم نژادهای فروتر را پرورش بدهیم. تئودور گوردون (Theodore Gordon) در کتاب آینده در اینباره چنین می نویسد: «وقتی که توانستیم نژادها را به دلخواه تغییر دهیم سؤالی که برای من مطرح است این است که آیا همهٔ افراد را یکسان درست می کنیم و یا در بین آنها تبعیض قائل می شویم؟ ممکن است نژادهای بشر

۲۰) نگاه کنید به Medicine at Work ، دورهٔ ششم، شمارهٔ ۶.

در آینده چنین وضعی پیدا بکند: یک گروه برتر، ناظران DNA؛ گروه فرمانبرداران فرودست؛ پهلوانان ویژه برای شرکت در مسابقهها؛ دانشمندان محقق با بهرهٔ هوشی بسیار بالا (۲۵ ۱۵۰) و اندامهای کوچکه...، ۲۱ به هرحال در آینده می توانیم هم نژادهای کودن درست کنیم و هم نژادهایی از علمای ریاضیدان.

همچنین خواهیم توانست کودکانی پرورش بدهیم با قوهٔ بینایی یا شنوایی فوقالعاده، توانا در تشخیص انواع بوها، بسیار زورمند و یا دارای مهارت خارقالعاده در موسیقی. می توانیم پهلوانانی جنسی، دخترانی با پستانهای بسیار برجسته (و شاید بیشتر یا کمتر از دو پستان) و انواع بیشماری افراد بشر که تاکنون یک شکل خاص داشته اند درست کنیم.

سرانجام باید گفت که مسائل و مشکلات آیندهٔ بشر مسائل علمی یا تکنیکی نیست، بلکه مسائل اخلاقی و سیاسی است. در آن موقع گزینش و معیار گزینش اهمیت بسیار پیدا میکند. ویلیام تن (William Tenn) نویسندهٔ برجستهٔ داستانهای علمی تخیلی دربارهٔ امکانات دستکاری در زمینههای ژنتیکی و مشکلات گزینش چنین میاندیشید: «در حال حاضر با خوشبینی فرض میکنیم که هیچ شخص دیکتاتوری، هیچ شورای برنامهریزی ذیحقی، و هیچ دستگاه قدرقدرتی برای نسل دیکتاتوری، هیچ شورای برنامهریزی ذیحقی، و هیچ دستگاه قدرقدرتی برای نسل آینده دست به انتخاب اصلح نمیزند، اما بعداً چه کسی و یا چه دستگاهی این مهم را برعهده میگیرد؟» وی میگوید: «مطمئناً این کار به دست پدر و مادرها نمیافتد. آنان مشکل خویش را نزد همسایهٔ مهربانشان، که در امر معماری ژن تخصص دارد میکنند.

«برای من جای تردیدی نیست که در آینده مکاتب گوناگون در زمینهٔ معماری ژنتیکی با یکدیگر رقابت خواهند کرد... کار کردگرایان پدر و مادرها را قانع خواهند کرد تا کودکانی به دنیا بیاورند که به درد نیازهای کنونی جامعه بخورند؛ آینده گرایان پیشنهاد می کنند که کودکانی به دنیا بیایند که بتوانند خود را با اوضاع و احوال فرهنگ در بیست سال بعد نیز سازگار کنند؛ رمانتیکها اصرار خواهند کرد که هر کودک را باید طوری ساخت که دست کم از یک استعداد برجسته برخوردار باشد؛ و طبیعت گرایان تولید کودکانی را پیشنهاد می کنند که توازن ژنتیکی آنها به گونهای باشد که تقریباً در تعادل کامل بسر برند... شکلها و سبکهای اندامشان نیز، مثل سبکهای لباس، بر اساس کار طراحان ژنتیکی، یا مد روز می شوند و یا از مد

۲۱) نگاه کنید به [۱٤۹]، صفحهٔ ۳۶.

میافتند.»<sup>۲۲</sup>

در پس این خیالبافیهای غلو آمیز مسائل بسیار مهمی نهفته است که با وسعت و عظمت امکانات، روزبروز جدی تر می شوند. و برخی از آنها آنقدر شگفتانگیزند که گویی از دل تابلوهای هایرونیموس بوش ۲۳ به در جسته اند. در صفحات قبل، از امکان پدید آوردن انسانهایی سخن گفتیم که یا دارای اعضاء تنفسی خاصی می شوند و یا دستگاههای تنفسی مخصوصی به آنان پیوند می زنند تا بتوانند در زیر آب به حیات خود ادامه بدهند. در کنگرهای که از مشهور ترین زیست شناسان جهان در لندن برگذار گردید، هالدین (J. B. S. Haldane) دربارهٔ امکان پدید آوردن اشکال بسیار جدید انسان برای اکتشافات فضایی بطور مشروح سخن گفت. وی در طی سخنرانی خود چنین اظهار داشت: «بارز ترین نابهنجاریهایی که در محیطهای خارج از جوت پیش می آید عبار تند از تفاوت جاذبه، دما، فشار هوا، ترکیب هوا و تشعشع... پیش می آید عبار تند از تفاوت جاذبه، دما، فشار هوا، ترکیب هوا و تشعشع... پیداست که یک میمون برای زندگی کردن در میدان جاذبهٔ ضعیف، مثلاً درون یک سفینهٔ فضایی و سیارات کوچک و حتی در کرهٔ ماه از انسان مناسب تر است. یک میمون با دم قابض برای این کار از میمونهای دیگر مناسب تر است. پیوند ژن ممکن است این امکان را فراهم آورد تا چنین خصلتهایی را در نژاد بشر پدید است این امکان را فراهم آورد تا چنین خصلتهایی را در نژاد بشر پدید آوریم.» ۳۲

با آنکه دانشمندان در این جلسه به آثار و نتایج انقلاب زیستشناسی و مخاطرات آن توجه بسیار مبذول داشتند، با اینهمه هیچ کس در برابر فرضیهٔ هالدین که ما روزی در صورت نیاز انسانهایی با دم خواهیم ساخت، مخالفتی ابراز ننمود. لدربرگ فقط اظهار نظر کرد که ممکن است از راههایی غیر از روشهای ژنتیکی نیز بتوان بسادگی به این هدف دست یافت. لدربرگ اعلام داشت: «در آینده می توانیم از راه تغییرات فیزیولوژیکی و جنینی، و دستگاههایی که جایگزین اعضاء بدن می کنیم، انسان را بطور تجربی دگرگون نماییم. اگر به انسان بدون پا نیاز پیدا کنیم لازم نیست که چنین انسانی را به دنیا بیاوریم، می توانیم پاهایش را قطع کنیم؛ چنانچه به دم نیاز پیدا کنیم، راهی برای پیوند زدن یک دم به او پیدا می کنیم، در اجلاس دیگری از علما و دانشمندان دکتر رابرت سینشیمر (Sinsheimer) بیوفیزیکدان معروف مساًله را با صراحت بسیار چنین مطرح ساخت:

۲۲) نگاه کنید به Playboy، ژوییهٔ ۱۹۹۳ صفحهٔ ۳۸.

۲۳) هایرونیموس بوش (Hieronymus Bosch) (۱۵۱۸–۱۵۱۸): نقاش هلندی و تصویرگر مسائل مذهبی، کاریکاتورها و نمایشهای خیالی شیاطین و هیولاها. –م. ۲۵۱) نگاه کنید به [۱۷۷]، صفحات ۳۵۲، ۳۸۲.

«دلتان میخواهد چگونه در طرحهایی که طبیعت از قدیمالایام برای انسان ساخته است تغییراتی بدهید؟ آیا میخواهید بر جنس فرزندانتان کنترل داشته باشید؟ این کار طبق میل شما انجام میشود. آیا دلتان میخواهد پسرتان ۱۸۰ سانتیمتر، دو متر و یا دو متر و نیم قد داشته باشد؟ آیا حساسیت و چاقی و دردهای ناشی از استخوان و مفاصل شما را ناراحت میکند؟ اینها بسادگی معالجه میشوند. برای سرطان و مرض قند و فنیل کتونوریا۲۰ معالجههای ژنتیکی وجود دارد. DNA مناسب با هر میزان که بخواهید فراهم خواهد شد. بیماریهای ویروسی و میکربی بسادگی معالجه میشوند. در آینده حتی الگوهای بیزمان رشد و نمو و دوران بلوغ و پیری را میشوند. در آینده حتی الگوهای بیزمان رشد و نمو و دوران بلوغ و پیری را می توانیم به دلخواه تعیین کنیم. برای دوران زندگی و طول عمر هیچ محدودیت می توانیم به دلخواه تعیین کنیم. برای دوران زندگی و طول عمر هیچ محدودیت

سینشیمر ۲۴ برای آنکه شنوندگانش دچار سوءتفاهم نشوند پرسید: «به نظر شما اینگونه خیالپروریها مثل اوهام کسی است که داروی مخدر الباس دی مصرف کرده و یا مثل شکلهای کج و معوج در یک آینهٔ کجنماست؟ هیچیک از این مسائل فراتر از میزان علم و دانش کنونی ما نیست. شاید این خیالپروریها به شکلی که شخص ممکن است انتظار داشته باشد تحقق پیدا نکنند، ولی این مسألهای نیست، مهم آن است که شدنی اند، این خیالپروریها را می توان به همین زودیها به صورت واقعیت در آورد.»

نه فقط چنین شگفتیهایی می تواند به صورت واقعیت در آیند، بلکه مسألهٔ شگفتانگیز این است که تحقق پیدا خواهند کرد. به رخم مسائل اخلاقی در مورد این مسأله که آیا چنین چیزهایی باید تحقق یابند یا نه، واقعیت این است که کنجکاوی علمی، بخودی خود یکی از نیرومند ترین انگیزههای تحرک در جامعهٔ ماست. به قول دکتر رولن ها چکیس (Rollin Hotchkiss) از بنیاد راکفلر: «بسیاری از ما از مخاطرات ناشی از دستکاری در نظامهای متوازن و پرکارکردی که یک فرد را به صورتی که هست درمی آورد، عمیقاً احساس بیزاری می کنیم. با اینهمه من یقین دارم که مطمئناً در آینده در اینگونه نظامها دستکاری می شود و یا سعی می کنند که در آنها دستکاری بعمل آورند. راهی که در پایان بوجود می آید از ترکیب

۲۵) فنیل کتونوریا (Phenyl Ketonuria): بیماری ارثی که از ناتوانی سوخت و ساز متناسب فنیلالانین ایجاد می شود و چنانچه در دوران کودکی با تغذیهٔ درست معالجه نشود، به کندذهنی و رشد ناچیز جسمی می انجامد. –م.

۲۹) اظهارنظرهای سینشیمر از سخنرانی وی تحت عنوان «پایان آغاز»، به مناسب هفتاد و پنجمین سالگرد کنفرانس «مؤسسهٔ تکنولوژی کالیفرنیا» گرفته شده است.

غیرخواهی (altruism) و منافع خصوصی و نادانی خواهد آمد.» دکتر هاچکیس می توانست به این لیست مطالب بدتری را مثل تعارضات سیاسی و بی اعتنایی به سرنوشت انسان، اضافه كند. مثلاً دكتر نىفاخ (Ncyfakh) ۲۷ رئيس آزمايشگاه تحقیقی انستیتوی توسعهٔ زیستشناسی آکادمی علوم شوروی با نوعی بی توجهی که انسان را وحشتزده می کند پیش بینی می نماید که جهان بزودی شاهد مسابقهای در امور ژنتیکی می شود که برابر است با مسابقهٔ تسلیحاتی. بحث و استدلال او مبتنی بر مبارزهای است که در کشورهای سرمایه داری بر سر جذب مغزها در گرفته است. حکومتهای مرتجع برای آنکه فرار مغزها را جبران کنند مجبور خواهند شد روشهای مهندسی ژنتیک را برای افزایش دادن تعداد افراد نابغه و مستعد به کار بگیرند. از آنجا که این امر علی رغم خواست و نیت آنها صورت میگیرد مسابقهٔ ژنتیکی در سطح بین المللی اجتناب ناپذیر می شود. و او به این نتیجه می رسد که چون وضع چنین است پس اتحاد شوروی باید در این امر پیشدستی کند. نیفاخ در برابر انتقادهای فیلسوف شوروی پتروپاولوسکی (Petropavlovsky) که از تمایل آشکار و از شور و شوق وی برای شرکت جستن در چنین مسابقهای ایراد می گیرد، در مقابل وحشتها و نگرانیهایی که ممکن است بکار بردن عجولانهٔ بیولوژی جدید بهبار آورد، از روی بی اعتنایی شانه بالا می اندازد و تنها به ذکر این پاسخ اکتفا می کند که پیشرفت دانش امری است توقفناپذیر و باید هم بیوقفه به پیش رود. با آنکه منطق سیاسی نیفاخ خالی از خلل نیست، ولی توجیه دستکاری و مداخلهٔ ژنتیکی به بهانهٔ شور و التهآبهای جنگ سرد بسیار وحشتانگیز است.

خلاصهٔ کلام آنکه با اطمینان خاطر می توان گفت اگر فعلاً اقدامات عاجلی برای مقابله با این اندیشه ها صورت نگرفته است، اگر بتوان در این مورد کاری انجام داد، توسط کسی و یا در جایی چنین کاری انجام خواهد گرفت. ماهیت آنچه می تواند انجام پذیرد و آنچه انجام خواهد پذیرفت از هر آنچه انسان تاکنون از نظر روانی یا اخلاقی حاضر به کنار آمدن و سازگار شدن با آنها بوده، بسیار برتر و فراتر است.

#### عضو موقتي

ما مصرانه و با پافشاری بسیار از مواجه شدن با چنین واقعیتهایی سر باز میزنیم.

۲۷) در مورد احتمال مخاطرات که دکتر هاچکیس به آنها پرداخته نگاه کنید به Science Digest اکتبر ۱۹۲۵، صفحهٔ ۷؛ در مورد بحث بین نیفاخ و پتروپاولوفسکی نگاه کنید به (inardian Weekly)، ۲۳ دسامبر ۱۹۲۹، صفحهٔ ۲۰

سرسختانه با سر باز زدن از قبول سرعت تغییرات، این واقعیات را نادیده می گیریم. وقتی آینده را از سر باز می کنیم و آن را به تعویق می اندازیم حس می کنیم که راحت شده ایم. حتی کسانی نیز که از دیگران به کانون جوشان تحقیقات علمی نزدیک ترند بندرت می توانند واقعیت را قبول کنند. حتی اینان نیز طبق معمول سرعتی را که آینده با امواج سهمگینش بسوی ما می تازد دست کم می گیرند. دکتر ریچارد کلیولند (Richard Cleveland) که در برابر کنفرانس متخصصان پیوند اعضاء بدن سخن می گفت، در ژانویهٔ ۱۹۶۷ اعلام کرد که نخستین عمل پیوند قلب انسان تا پنج سال دیگر صورت می گیرد. اما قبل از آنکه آن سال به سر رسد دکتر کریستیان بارنارد (Christiaan Barnard) عمل پیوند قلب را روی خواربارفروش کریستیان بارنارد (Louis Washkansky) عمل پیوند قلب را روی خواربارفروش از آن جراحیهای پیوند قلب پی در پی و مسلسل وار در همه جای دنیا صورت گرفته است. در همین مدت آهنگ پیوند زدن اعضاء دیگر بدن مثل کلیه پیوسته در حال افزایش بوده است. موفقیتهایی در زمینهٔ پیوند زدن کبد و لوزالمعده و تخمدان نیز حاصل شده است.

اینگونه پیشرفتهای سریع در کار پزشکی بی شک تغییرات عمیقی در شیوهٔ اندیشیدن و نیز در روش مراقبت از بیماران پدید خواهد آورد. مسائل حقوقی و اخلاقی و فلسفی جدید و خطیری را نیز باعث خواهد شد. مثلاً مرگ چیست؟ آیا مرگ، همانگونه که بطور سنتی فکر می کردیم وقتی فرامی رسد که قلب از حرکت بازایستد؟ و یا نه، وقتی پیش می آید که مغز دیگر کار نکند؟ اکنون در بیمارستانها بیماران بسیاری هستند که با پیشرفت تکنیکهای پزشکی می توانند زنده بمانند و مثل گیاهان به یک زندگی نباتی و بی خبر از همه چیز ادامه دهند. اگر ما چنین شخصی را محکوم به مرگ کنیم و اعضاء سالم بدن وی را برای پیوند زدن و نجات دادن زندگی بیمار دیگری که بیشتر و بیشتر از وی امکان زیستن دارد مورد استفاده قرار دهیم، حکم اخلاق در این میان چیست؟

از آنجا که در این زمینه هیچ گونه خطمشی و سابقه و سنتی وجود ندارد ما با مسائل اخلاقی و حقوقی دست به گریبان می شویم. شایعات و حشتانگیز و تأسف باری جامعهٔ پزشکی را در نور دیده است. روزنامه های نیویودکت یمز و کومسومولسکایا پروادا هردو پیش بینی می کنند که «در آینده امکان دارد جنایتکاران اعضاء سالم بدن افراد را در بازار سیاه به جراحانی بفروشند که بیمارانشان به قلب و کبد و لوزالمعده نیاز دارند و نمی خواهند منتظر بمانند که اینگونه اعضا بطور طبیعی در اختیارشان قرار گیرد،» در واشینگتن آکادمی ملی علوم با کمکهای مالی

بنیاد راسل دربارهٔ مسائل مربوط به سیاست اجتماعی ناشی از پیشرفتهای علوم مربوط به حیات به مطالعه پرداخته است. در استنفورد، سمپوزیومی که توسط بنیاد راسل ایجاد شد روشهایی را برای تأسیس بانک اعضاء قابل پیوند زدن، مسائل اقتصادی عرضهٔ اعضاء بدن در بازار، و مسائل طبقاتی و تبعیض نژادی در عرضه و ارائهٔ اعضاء بدن مورد بررسی قرار داده است.

امکان دستبرد زدن به بدن انسانها و یا به جنازهٔ آنان برای استفاده از اعضاء قابل پیوندشان، که خود عملی هولناک است آهنگ تغییر را بیش از پیش پرشتاب می کند و کارهای پژوهشی را در زمینهٔ ساختن اعضاء مصنوعی، مثلاً از جنس پلاستیک و جایگزین کردن وسائل الکترونیکی به جای قلب یا کبد و یا طحال در اولویت قرار می دهد. (سرانجام اگر موفق شویم اعضاء فاسد و از کارافتاده و یا قطع شده را بازسازی کنیم و آنها را مثل دم سوسمار از نو برویانیم، شاید به این کارها نیز محتاج نشویم.)

توسعه و تولید قطعات یدکی برای اندامهای از کارافتادهٔ افراد انسانی، با شدت گرفتن نیاز به آنها روبه سرعت میگذارد. پروفسور لدربرگ دربارهٔ عرضه و توسعهٔ یک قلب مصنوعی که از نظر اقتصادی نیز مقرون به صرفه باشد میگوید: «فقط چند مشکل جزئی باقی مانده که بزودی برطرف میشود.» کم پروفسور کندی عضو گروه زیستمهندسی در دانشگاه استراتکلاید (Strathclyde) در گلاسگو معتقد است که: «تا سال ۱۹۸۴ جایگزین کردن نسوج و اعضاء بدن به شکل مصنوعی به صورت امری عادی درمی آید.» البته این تاریخ برای بعضی از اعضاء بدن در واقع زمان خیلی دوری است. هم اکنون ۵۰۰ ۱۳ بیمار قلبی در ایالات متحد امریکا درون قفسهٔ سینه شان کار گذاشته شده و وسیلهای است که ضربانهای الکتریکی را درای فعال کردن قلب ارسال می کند، به زندگی خود ادامه می دهند. "

۲۸) گزارش سالانهٔ بنیاد راسل. ۱۹۷۷–۱۹۲۸ صفحات ۱۳، ۱۵.

٢٦) مصاحبة نويسنده با لدربرگ.

۳۰) نگاه کنید به [۱۳٦]، صفحهٔ ۲۰۶.

۳۱) چندی پیش در یکی از بیمارستانهای بزرگ میدوست، در نیمه شب بیماری به بخش فوریتهای پزشکی وارد شد. او دچار سکسکهٔ شدیدی شده بود و در هر دقیقه شصت بار سکسکه می کرد. معلوم شد بیمار از نخستین کسانی است که از آن دستگاهها در سینهاش کار گذاشته بود. یکی از پزشکان مقیم در بیمارستان فوراً دریافت که قضیه

دههزار نفر پیشگام دیگر مدتهاست دریچههای مصنوعی، که از الیاف داکرون ساخته شده، در قلبشان کار گذاشتهاند. دستگاههای قابل پیوند زدن برای کمک به شنوایی، کلیههای مصنوعی، رگها، مفصلهای ران، ریهها، حدقههای چشم و دیگر اندامهای بدن همگی در مراحل گوناگون و اولیهٔ رشد و توسعهٔ خود قرار دارند. قبل از آنکه چند دهه سپری شود خواهیم توانست دستگاههای گیرندهای به اندازهٔ یک قرص کوچک آسپرین در بدن انسان کار بگذاریم که فشار خون و ضربان قلب و تنفس و سایر کارکردها را کنترل کند و نیز دستگاههای فرستندهای به همان کوچکی که در مواقع بروز اشکالات با ارسال علائمی ما را مطلع سازد. اینگونه علائم به مراکز کامپیوتری عظیم جهت تشخیص بیماری خورانده می شود که طبابت در آینده بر اساس آن پیریزی خواهد شد. برخی از ما همچنین یک و رقهٔ پلاتین کوچک و یک «محرک» به اندازهٔ یک سکهٔ کوچک در ستون فقرات خود کار می گذاریم. با روشن و خاموش کردن یک فرستندهٔ کوچک می توانیم آن محرک را به کار بیندازیم و درد را از بین ببریم. کارهای مقدماتی بر روی اینگونه مکانیسمهای کنترل درد و از بین بردن آن از مدتی پیش در انستیتوی تکنولوژی کیس (Case) آغاز شده است. اکنون تکمههای فشاری زایل کنندهٔ در د مور د استفادهٔ تعدادی از بیماران قلبی قرار گرفته است.

اینگونه پیشرفتها باعث پدید آمدن صنایع زیست مهندسی، ایستگاههای تعمیراتی وسایل پزشکی الکترونیکی، حرفههای فنی جدید و تجدید سازمان کل سیستم بهداشتی خواهد شد. همین پیشرفتها طول عمر را تغییر میدهد، جدولهای مربوط به طول عمر را در شرکتهای مالیاتی درهم میریزد و در دیدگاههای انسان دگرگونیهای وسیعی پدید می آورد. افراد عادی دیگر از عمل جراحی چندان وحشتی نخواهند داشت و پیوند زدن امری عادی می شود. به بدن انسان همچون چیزی مدولی نگاه خواهند کرد. ما با به کار بردن اصل مدولی حفظ و نگهداری کل چیزی مدولی نگاه خواهند کرد. ما با به کار بردن اصل مدولی حفظ و نگهداری کل از طریق جایگزینی منظم اجزاء متشکله که جنبهٔ موقت دارند می توانیم دوسه دهه

از چه قرار است: یکی از سیمهای دستگاه به جای آنکه قلب را به تحرک وادارد از جا در آمده و در داخل حجاب حاجز قرار گرفته بود. ضربانهای الکتریسیته باعث سکسکه شده بود. پزشک جوان فوراً دست به کار شد و سوزنی را در داخل قفسهٔ سینهٔ بیمار، نزدیک دستگاه مصنوعی فروبرد، سیمی را از سوزن عبور داد و آن را به لولههای آب بیمارستان وصل کرد. سکسکه متوقف شد و پزشکان فرصت پیدا کردند تا بیمار را عمل کنند و سیم مربوطه را در جای خود قرار دهند. آیا این نمونهای از مسائل پزشکی در آینده نیست؟

به طول عمر متوسط انسانها بیفزاییم. به هرحال اگر در مقایسه با آنچه اکنون از مغز انسان میدانیم نتوانیم به در که متعالی تری دست بیابیم یکی از طعنههای بزرگ تاریخ تحقق پیدا می کند. سر جورج پیکرینگ (Sir George Pickering) صاحب کرسی سلطنتی علوم پزشکی در دانشگاه آکسفورد اخطار می کند که چنانچه ما مواظب نباشیم «آنان که دارای مغزهای ضعیف و فر توت هستند بخش هر دم فزاینده تر ساکنان کرهٔ زمین را تشکیل خواهند داد.» و به شکل غیر لازمی می افزاید: «و به نظر من چشم انداز هولناکی است.» و درست همین چشم انداز های هولناک است که به پژوهشهای هرچه سریع تر دربارهٔ مغز می انجامد، و این نیز به نوبهٔ خود تغییرات هرچه ریشه ای تری را در جامعه پدید خواهد آورد.

امروز تلاش ما این است که برای قلب دریچه ها و لوله های مصنوعی بسازیم، طوری که کاملاً همانند اندامهایی باشند که برای جایگزین شدنشان طراحی شدهاند. ما تلاش می ورزیم که اینها همان کار کردهای اندامهای اصلی را دارا شوند. وقتی بر دشواریها و مشکلات اصلی تفوق حاصل کردیم، فقط به این بسنده نمی کنیم که آئورتهای پلاستیکی در بدن افرادی کار بگذاریم که آئورتشان در شرف خراب شدن است. ما به پیوند زدن اندامهایی دست می زنیم که طوری طراحی شدهاند که از اصلشان بهتر عمل کنند، و پس از این مرحله اندامهایی به بدن انسان پیوند می زنیم که برای دارندهٔ آنها، نسبت به اندامهای پیشین، دارای کیفیات برتری باشند. همانطور که مهندس ژنتیک نوید ساختن ابر انسانها را همچنان زنده و پابر جا نگه می دارد، تکنولوژی تولید اندامها نیز امکان ساختن ریهها و قلبهای مصنوعی بسیار نیرومند برای قهرمانان دو ومیدانی، امکان ساختن وسیلهای عصبی که حساسیت مجسمه سازان را به بافت و امکان ساختن دستگاهی که روابط جنسی را برای دلدادگان تشدید کند فراهم مىسازد. خلاصه كلام آنكه ما فقط به اين اكتفا نمى كنيم كه با پيوند زدن زندگی کسی را نجات بدهیم، بلکه می کوشیم آن زندگی را متعالی تر سازیم؛ امکان سلطه بر احساسات و حالات و روحیات، یعنی هیجانهایی را که در حال حاضر نمى توانيم تحت نظارت و كنترل قرار بدهيم، فراهم سازيم.

در یک چنین اوضاع و احوالی، بر سر تعاریف قدیمی ما از «انسان» چه می آید؟ وقتی نیمی از وجود ما از پروتوپلاسم و نیم دیگرمان از ترانزیستور ساخته شود، چه احساسی به ما دست خواهد داد؟ در آن موقع واقعاً چه امکاناتی در پیش روی ما

۳۲) اظهارنظر پیکرینگ از «تأملاتی در امر تحقیق و آیندهٔ پزشکی» در Science ۲۲ ژوییهٔ ۱۹۶۳ صفحهٔ ۲۶۲ نقل شده است.

گسترده خواهد شد؟ چه محدودیتهایی برای کار، بازی، رابطهٔ جنسی و واکنشهای ذهنی و زیبایی شناسی ایجاد می شود؟ وقتی که جسم تغییر پیدا کند ذهن انسان دچار چه تغییراتی می شود؟ مسائلی از این دست را نمی توان تا مدتها نادیده گرفت، زیرا جریان پیشرفتهٔ بهم آمیختن انسان و ماشین، موسوم به سایب ارگئ۳۳، بیش از غالب مردم به ما نزدیک است.

# سایباًرگها در میان ما

این روزها انسانی با یک دستگاه در سینه برای تنظیم ضربان قلب، و یا انسانی با یک آئورت پلاستیکی، همچنان یک انسان بشمار می رود. هنوز قسمتهای بیجانی که در بدنش کار گذاشته شده در رابطه با شخصیت و ضمیرش نقش نسبتاً ناچیزی دارند. اما با افزایش یافتن میزان دستگاههای مصنوعی در بدن انسان وضع آگاهی او نسبت به خودش و تجربیات درونی ش چه حالتی پیدا می کند؟ چنانچه ما بپذیریم که مغز انسان جایگاه آگاهی و هوش اوست و اینکه هیچ کدام از قسمتهای دیگر بدن چنین تأثیر و نقشی در شخصیت انسان ندارد، در این صورت می توان مغز بدون تعلق داشتن به بدن را نیز مجسم کرد \_یعنی یک مغز بدون دست و پا، بدون نخاع و سایر قسمتهای دیگر \_ مغزی همچون یک خود، یک شخصیت و چیزی که تجسم و سایر قسمتهای دیگر \_ مغزی همچون یک خود، یک شخصیت و چیزی که تجسم حس کننده و دریافت کننده و منتقل کنندهٔ مصنوعی ترکیب کرد و مخلوط سیمها و پلاستیک را انسان نام نهاد.

شاید همهٔ این گفته ها به نظر کسانی مثل نظریه پردازی قرون وسطی باشد که اربابان کلیسا دربارهٔ تعداد فرشتگانی که می توانند در سر سوزنی جای بگیرند گفتگو می کردند، ولی با همهٔ اینها نخستین گامهای کوچک در زمینهٔ ترکیب و همزیستی انسان ماشین برداشته شده است. علاوه بر اینها باید گفت این کارها را دانشمندی دیوانه و منزوی انجام نداده بلکه هزاران مهندس و ریاضیدان و زیست شناس و جراح و شیمیدان و عصب شناس و متخصص ارتباطات در این زمینه کار کرده اند.

لاک پشتهای مکانیکی ۲۴ دکتر والتر طوری رفتار می کنند که گویی از نظر روانی

۳۳) سایب اُرگ (Cyborg)، مخفف دو کلمهٔ سیبرنتیک و ارگانیسم است که از سه حرف اول ایندو واژه ساخته شده است. –م.

۳٤) لاکپشت دکتر والتر یکی از نخستین ماشینهای هوش مصنوعی بود که در اولین

شرطی شدهاند. این لاک پشتها نمونههای اولیهٔ نسل رو به افزایش روباتهایی هستند از نوع پرسپترون (Perceptron) (مدرک) که می توانست یاد بگیرد و حتی به تعمیم بپردازد، تا نوع واندرر (Wanderer) (گردان) که می توانست ناحیهای را بکاود و از آن منطقه تصویری را در حافظهاش ضبط کند و کارهایی انجام دهد که لااقل از پارهای جهات با نگرش توام با اندیشه و تخیل انسان قابل مقایسه است. آزمایشهای راس آشبی (Ross Ashby)، بلاک (Block)، فرانک روزنبلات (Frank Rosenblati) و دیگران نشان داده است که ماشینها می توانند از اشتباهات خود در س بگیرند، کار خودشان را اصلاح کنند و در بعضی از دانشهای محدود، از انسانها نیز پیشی بگیرند. بلوک، استاد ریاضیات کاربردی دانشگاه کورنل می گوید: «اساساً من فکر می کنم هر کاری که انسان به فکرش برسد از عهدهٔ ماشین برمی آید. چنانچه شما کاری را تعریف کنید و انسان بتواند آن کار را انجام بدهد، دست کم ماشین نیز از لحاظ نظری می تواند از عهدهٔ آن کار بر آید. اما عکس این قضیه درست نیست.» ظاهرا نظری می تواند از عهدهٔ آن کار بر آید. اما عکس این قضیه درست نیست.» ظاهرا فوش و خلاقیت فقط در انحصار انسان نیست.

سازندگان روباتها با وجود موانع و مشکلات همچنان در حال پیشرفت هستند. در این اواخر هیوبرت دریفوس (Hubert Dreyfus) یکی از متخصصان کامپیوتری پیشین شرکت راند (RAND) و از منتقدان طراز اول سازندگان روبات، باعث خنده و سرگرمی این افراد شد. دریفوس که معتقد بود هیچ کامپیوتری هرگز نمی تواند با هوش انسان کوس برابری بزند، مقالهٔ مفصلی نوشت و در آن کسانی را که با وی موافق نبودند به باد سرزنش گرفت. او در بین حرفهای بسیارش گفته بود: «هیچ کامپیوتری با برنامهریزی برای شطرنج نمی تواند در حد یک شطرنج باز غیر حرفهای بازی کند.» محتوای سخنان او ظاهراً این بود که هیچ کامپیوتری هرگز نمی تواند چنین توفیقی به دست آورد. اما کمتر از دو سال بعد یکی از فار غالتحصیلان

سالهای دههٔ ۱۹۵۰ ساخته شد. این لاکپشت با استفاده از نیروی منبع تغذیهٔ خود روی را سالهای دههٔ ۱۹۵۰ ساخته شد. این لاکپشت با استفاده از نیروی منبع تغذیهٔ خود روی زمین حرکت میکرد و هنگامی که نیروی باطریهایش کم میشد به طرف نزدیک ترین شارژ کننده میرفت؛ خودش را به آن متصل و باطریهایش را شارژ میکرد. بین عملکرد این لاکپشت و انسان و یا هر حیوان دیگر شباهتهای واضحی را می توان یافت، بی تردید در حیوانات نیز به هنگام گرسنگی یا تشنگی رفتاری مشابه وجود دارد.

۳۵) مواد مربوط به روبات از مصاحبههایی با بلوک و مقالههای وی از جمله در نشریهٔ Engincering فصلنامهٔ دانشگاه کورنل، زمستان ۱۹۲۸؛ و «پرسپترون: مدلی برای کار کر د منز» در نشریهٔ Reviews of Modern Physics دورهٔ ۳۲ شمارهٔ ۱ صفحات ۱۳۵–۱۳۵ گرفته شده است. همچنین نگاه کنید به «روانشناسی روباتها» از هنری بلوک و هربرت گینزبر گ در Psychology Today آوریل ۱۹۹۸ صفحات ۵۰–۵۵.

ام آی تی موسوم به ریچارد گرینبلات (Richard Greenblatt) برنامهای کامپیو تری برای بازی شطرنج نوشت و دریفوس را به مبارزه فراخواند. او در میان هلهلهٔ محققان «هوش مصنوعی» و با شادی بسیار شاهد شکست دریفوس توسط کامپیو تر بود.

در زمینهٔ کاملاً متفاوت دیگری نیز در ساختن آدمهای مصنوعی پیشرفت بسیاری صورت گرفته است. متخصصان «دیسنی لند» آدمکهایی ساختهاند که می توانند دست و پایشان را حرکت بدهند، شکلک در آورند، لبخند بزنند، اخم کنند، خود را هراسان یا شاد نشان دهند و بسیاری دیگر از عواطف درونی را از خود نمایان سازند. این آدمکها که از پلاستیک شفاف ساخته شدهاند، به گفتهٔ یکی از خبرنگاران «هر کاری می توانند انجام بدهند بجز یک کار و آن ریختن خون از بدنشان است.» آدمهای مصنوعی دنبال دخترها می افتند، موسیقی می نوازند، با هفت تیر تیراندازی می کنند، و آنقدر به آدم شباهت دارند که معمولاً تماشاچیان از وحشت جیغ می زنند و خود را پس می کشند و یا طوری واکنش نشان می دهند که گویی با آدمهای واقعی روبرو شدهاند. ممکن است کارها و اهدافی که این آدمهای مصنوعی دنبال می کنند بی معنی و احمقانه به نظر آید، اما تکنولوژی خاصی که انجام این کارها بر آن مبتنی است از دقت بسیار خبر می دهد. این تکنولوژی عمدتاً بر دانشی استوار است که از طریق برنامههای فضایی کسب شده و این دانش بسرعت و روزبروز بیشتر می شود.

در بادی امر اصولاً دلیلی در دست نیست که ما نتوانیم از این روباتهای ابتدایی و پیش پا افتادهٔ کنونی پیشتر برویم و ماشینهای آدمسانی بسازیم که بتوانند رفتار بسیار متنوعی از خود نشان دهند و حتی مر تکب خطاهای انسانی بشوند و دست به انتخابهای ظاهراً تصادفی بزنند؛ خلاصهٔ کلام آنکه رفتار شان را طوری تنظیم کنیم که جز در موارد بسیار پیچیده و دقیق و آزمایشهای سطح بالا، با رفتار انسان تفاوتی نداشته باشند. در چنین مرحلهای ما با این احساس بدیع مواجه می شویم که نمی دانیم آیا موجودی که لبخندزنان و با اطمینان خاطر پشت میز فروش بلیط هواپیما نشسته است یک دختر زیباست و یا نه، یک روبات است که با سیم پیچ ساخته شده

Alchemy and Artificial در بحث پیرامون شطرنج کامپیوتری نگاه کنید به Intelligence از هیوبرت دریفوس، مقالهٔ راند صفحهٔ ۳۲۶۶ شرکت راند، سانتا مونیکا، کالیفرنیا، ۱۹۶۷؛ و SICART News Letter، اکتبر و دسامبر ۱۹۶۷.

است. ۳۷ البته به احتمال بسیار هردو است.

ابتکار روبه تزاید ما در برقراری ارتباط با ماشینها، حرکت بسوی نوعی همزیستی و پیوند میان انسان و ماشین را تسریع میکند. کارها و فعالیتهای تبلیغاتی بسیاری برای تسهیل کنش متقابل بین انسان و کامپیوتر صورت میگیرد. اما صرفنظر از اینگونه فعالیتها، هم دانشمندان روسی و هم امریکایی مشغول آزمایشهایی هستند تا دستگاههای موجیاب را در انتهای یکی از اندامهای قطعشده جایگزین کنند و یا پیوند بزنند تا بتوانند علائم را از منتهاالیه رشتههای عصبی دریافت کنند. سپس این علامتها تقویت میشوند و برای به حرکت در آوردن اندام مربوطه مورد استفاده قرار میگیرند، و به این ترتیب یک ماشین مستقیماً و با حساسیت بسیار در برابر سیستم عصبی انسان از خود واکنش نشان میدهد. دیگر حساسیت انسان امیال و خواستهایش را ابراز کند؛ حتی تکانههای غیرارادی نیز نیازی نیست انسان امیال و خواستهایش را ابراز کند؛ حتی تکانههای غیرارادی نیز انتقال پذیر هستند. به این ترتیب رفتار پاسخگوی ماشین، درست مثل رفتار دست یا پا یا چشم فرد، خودبخودی حواهد بود. ۲۸

آنتوان دو سنت اگزوپری (Antoine de Saint-Exupery) داستان بوس و شاعر و خلبان پیشاهنگ فرانسوی در کتاب پرواز به آراس و خود را در زمان جنگ جهانی دوم در حالی که با تسمه ای به صندلی یک هواپیمای جنگی بسته شده است شرح می دهد: «اینهمه لولههای پیچ در پیچ اکسیژن و تجهیزات حرار تی؛ اینهمه لوله که خدمهٔ هواپیما از طریق آنها با یکدیگر صحبت می کنند. این ماسکی که من با آن تنفس می کنم. با لوله ای لاستیکی که برایم حکم بند ناف را دارد به هواپیما متصل شده ام. دستگاههایی به وجود من اضافه کرده اند و به نظر می رسد انگار بین متصل شده ام. دستگاههایی به وجود من اضافه کرده اند و به نظر می رسد انگار بین

(۳۷) این خود باعث پدید آمدن یک سلسله مسائل نیمهمضحک و نیمهجدی دربارهٔ روابط بین انسانها و ماشینها، از جمله روابط عاطفی و حتی روابط جنسی می شود. پروفسور بلوک از دانشگاه کورنل اظهارنظر می کند که برقراری روابط جنسی بین انسان و ماشین ممکن است خیلی بعید نباشد. او با اشاره به این نکته که مردم غالباً نسبت به ماشینهایی که از آنها استفاده می کنند بستگی و علاقهٔ عاطفی پیدا می کنند می گوید ما ناچاریم به مسائل «اخلاقی» منبعث از رفتارمان با «این اشیاهٔ مکانیکی که مهر و علاقهٔ ما را برانگیخته» توجه نماییم. یک تحقیق جدی را که در این باره انجام گرفته می توان در مقالهٔ رولاند پوچتی (Roland Puccetti) در مجلهٔ Philosophy of Science، شمارهٔ ۱۸ (سال

۳۸) برای اطلاعات بیشتر در مورد طب سیبرنتیک نگاه کنید به [۲۸۵]، صفحهٔ ۲۸۱۰

۳۹) شهری در شمال فرانسه. -م.

من و قلبم چیزی حایل شده است...» ما از آن روزهای دور تاکنون راه زیادی را طی کردهایم. زیستشناسی فضایی بدون مانع و رادع بسوی روزی گام برمیدارد که فضانورد را دیگر با تسمه به کابین خلبانیاش نمیبندند، بلکه خلبان به معنای دقیق کلمه با هواپیما پیوند میخورد و به صورت قسمتی از آن درمی آید.

هدف دیگر آن است که خود سفینهٔ فضاپیما را نیز به صورت یک دنیای کاملاً خودکفا در آورند و بتوانند در آن برای خوراک افراد جلبک برویانند، از ترشحات بدن آب تهیه کنند، هوا را از گاز آمونیاک که در اثر ادرار در فضا پخش می شود، تصفیه کنند، و غیره. در این دنیای کاملاً محصور، و جهانی که خود را به تمام و كمال بازسازى مىكند، بشر جزء لاينفك يك روند جارى ميكرو-اكولوژى می شود و در پهنهٔ فضای بی انتها به گردش در می آید. به این ترتیب تئودور گوردون نویسندهٔ کتاب آینده که خود از مهندسان برجستهٔ فضایی است چنین می نویسد: «شاید ساده تر از همه این است که غذا را به کمک ماشینهایی که به فضانورد متصل می شوند، به او خوراند. می توان با استفاده از خوراک مایع که در مخزنی دربسته در گوشهای و تحت فشار معینی نگهداری میشود غذا را به داخل رگهای وی تزریق کرد. شاید عملیات مستقیم بر روی فضولات انسان و تبدیل آنها به آب را بتوان به کمک یک کلیهٔ مصنوعی نوع جدید، که در بخشی از سفینهٔ فضایی کار گذاشته میشود انجام داد. شاید خواب را هم با وسایل الکترونیکی بتوان ایجاد کرد... البته برای کاهش سوخت و ساز بدن فضانورد.» می کار کردهای بدن انسان یکی بعد از دیگری با کار کردهای دستگاههای داخل سفینه در هم تنیده میشوند، به آنها وابسته و مربوط میشوند، و به صورت بخشی از آنها درمیآیند.

باید خاطرنشان کرد که دامنه و نتایج نهایی اینگونه پژوهشها و آزمایشها لزوماً محدود به فضاهای بالا نمی شود، بلکه ممکن است در روی خود زمین به صورت بخشی از زندگی روزمره و عادی ما در آید. و این یعنی پیوند مغز انسان با کامپیوتر، جدا و منفصل از ساختارهای فیزیکی نگهدارندهاش. در واقع امکان دارد که اجزاء تشکیل دهندهٔ بیولوژیکی اُبر کامپیوترهای آینده چیزی جز تودهای مغز نباشد. امکان بهبود هوش انسان (و ماشین) با ادغام و پیوند ارگانیکی آنها در یکدیگر چشم اندازهای عظیم و پرهیجانی در برابر ما قرار میدهد، و این چشم اندازها آنقدر پرهیجان است که دکتر پیج (Page) مدیر آزمایشگاه تحقیقات دریایی در واشینگتن آشکارا از امکان پدید آمدن سیستمی سخن گفته است که در آن افکار

٤٠) نگاه کنید به [١٤٩]، صفحهٔ ١٧٠.

انسانی بطور خودبخودی به واحد ذخیرهٔ یک کامپیوتر منتقل شود و همین شالودهای بشود که در آینده خود کامپیوتر به اتخاذ تصمیم دست بزند. چند سال پیش، از شرکت کنندگان یک گروه مطالعاتی در شرکت «راند» سؤال کردند که چه وقت چنین امری تحقق پیدا می کند. پاسخهایی که در این مورد ارائه شد از حداقل سال ۱۹۹۰ تا «هرگز» را در بر داشت. ولی زمان متوسط برای عملی شدن آن سال ۲۰۲۰ بود، یعنی زمانی که نوجوانان امروز شاهد آن خواهند بود.

در این فاصله، تحقیقات دامنه داری که از منابع گوناگون و بیشمار بعمل می آید به همزیستی و ترکیب حتمی انسان و ماشین کمک خواهد کرد. در یک آزمایش واقعاً سحرانگیز و هراس آور که در عین حال از نظر فکری بسیار جالب توجه است پروفسور رابرت وایت (Robert White) مدیر جراحی اعصاب در بیمارستان عمومی مترو پولیتن در کلیولند (Cleveland) ثابت می کند که مغز می تواند از بدن جدا شود و پس از مرگ سایر قسمتهای ارگانیسم، به حیات خود ادامه بدهد. این آزمایش را اور یانا فالاچی در مقالهٔ در خشانی توصیف کرده است. وی شاهد یک تیم از جراحان اعصاب بوده که مغز میمونی را برمی دارند، جسم را رها می کنند، سپس شاهرگهای مغز آن میمون را به میمون دیگری وصل می کنند. خون میمون اخیر به داخل مغز جدای از جسم وارد می شود و آن را زنده نگاه می دارد.

یکی از اعضاء این تیم پزشکی به نام دکتر لئوماسوپوست (Leo Massopust) متخصص فیزیولوژی اعصاب چنین میگوید: «فعالیت مغز در مقایسه با زمانی که مغز با بدن پیوند داشت، بسیار بهتر است... و در اینباره هیچ شکی وجود ندارد. من حتی گمان میکنم که مغز بدون داشتن حواس با سرعت بیشتری می تواند اندیشه کند. ولی این که چه نوع اندیشههایی خواهد کرد، من از کم و کیف آن خبر ندارم. من حدس می زنم که در وهلهٔ اول، چنین مغزی صرفاً حافظه و مخزنی است برای نگهداری اطلاعات ایامی که دارای گوشت و جسم بود؛ در چنین حالتی دیگر نمی تواند پیشرفت کند، چرا که دیگر از تجربهٔ جدیدی تغذیه نمی کند. اما این نیز خود تجربهای است.»۲۲

مغز پنج ساعت زنده ماند. چنانچه مغز در جهت اهداف تحقیقاتی قرار می گرفت می توانست بیش از اینها زنده بماند. پروفسور وایت با موفقیت توانسته است

۱۱) نگاه کنید به [۲۸۵]، صفحهٔ ۲۸۲. در مورد اطلاعات «راند» نگاه کنید به [۱۵۵]، صفحات ۵۲–۵۷.

۲۶) در مورد اظهارنظرهای وایت و ماسوپوست نگاه کنید به «جسم مرده و مغز زنده» از اوریانا فالاچی در ۲۸ Look نوامبر ۱۹۳۷ صفحهٔ ۹۹۰

مغزهای دیگری را برای چند روز زنده نگه دارد، و به جای استفاده از یک میمون زنده برای رساندن خون به مغز، از دستگاههایی برای خون رسانی بهره گرفته است. وی به خانم فالاچی گفت: «گمان نمی کنم هنوز به مرحلهای رسیده باشیم که بتوانیم انسانها را به صورت روبات و گوسفندانی سربه راه در آوریم، اما... این امری غیرممکن نیست و می تواند بوقوع بپیوندد. این را در نظر بگیرید که ما بتوانیم سر یک انسان را به بدن انسان دیگر پیوند بزنیم، و در نظر بگیرید که بتوانیم مغز یک انسان را از بدنش جدا کنیم و کاری کنیم که بدون جسم نیز به حیات و فعالیت خود ادامه دهد... به نظر من دیگر بین داستانهای علمی تخیلی و خود علم هیچ شکافی موجود نیست... ما می توانستیم مغز اینشتین را زنده نگاه داریم و کاری کنیم که بطور طبیعی به فعالیت خود ادامه بدهد.»

پروفسور وایت معتقد است که ما نه تنها می توانیم سر یک انسان را به تن انسانی دیگر پیوند بزنیم، نه تنها می توانیم کاری کنیم که یک سر و یا مغز مستقلاً «زنده بمانند» و به حیات خود ادامه بدهند بلکه حتی «تکنیکهای موجود» همهٔ این امور را امکان پذیر می سازد. وی می گوید: «در واقع ژاپنیها نخستین کسانی خواهند بود که آیک سر جداشدهٔ انسان را زنده نگاه دارند]. من خود چنین کاری نخواهم کرد، زیرا هنوز این معما را برای خودم حل نکرده ام که: آیا این کار درستی است یا نه؟» دکتر وایت که کاتولیک متعصبی است از نتایج و عواقب فلسفی و اخلاقی کارش بسیار ناراحت است.

هر چقدر جراحان مغز و متخصصان اعصاب به تحقیق و آزمایش بیشتری دست بزنند، هرچقدر کار مهندسان زیستشناسی و ریاضیدانان، متخصصان ارتباطات و سازندگان آدمهای مصنوعی دقیق تر شود، هرچقدر فضانوردان و کپسولهای سفینههایشان به یکدیگر نزدیک تر و نزدیک تر شود، هرچقدر اجزاء بیولوژیکی بیشتری در ماشینها بکار رود و انسانها از وسایل مکانیکی و عوامل گیرندهٔ حس بیشتری در بدنشان استفاده کنند، همزیستی و ترکیب نهایی بین ماشین و انسان قریبالوقوع تر خواهد شد. فعالیتهای ایندو زمینه به یکدیگر نزدیک میشوند. ولی حیرتانگیز ترین مسائل هنوز پیوند اعضاء یا همزیستی و ترکیب ماشین و انسان و یا مهندسی و ایجاد ساختمان در زیر دریا نیست. حیرتانگیز ترین امور هنوز تکنولوژی و یا خود علم نیست.

شگفتانگیز ترین و خطرناک ترین همهٔ مسائل رضایت خاطر نوع انسان است در گذشته گرایی و توجیه آن و عدم تمایلش در مواجه شدن با واقعیتی به نام پرشتاب شدن آهنگ تغییرات. مثلاً انسان در حالی با سرعت زیاد وارد جهانی

ناشناخته می شود و به مرحلهٔ کاملاً جدید رشد و توسعهٔ اقتصادی - تکنولوژیکی گام می گذارد که با یقین تمام معتقد است: «طبیعت انسان جاودانه است» و یا «ثبات دوباره فراخواهد رسید.» این انسان افتان و خیزان وارد شدید ترین انقلابات تاریخ بشر می شود و عبارتهای یکی از جامعه شناسان مشهور و البته نزدیک بین را که می گفت: «فرایندهای متجدد شدن... کم و بیش تکمیل شده است» زیر لب زمزمه می کند. خلاصه آنکه انسان از تصور آینده سر باز می زند.

#### نفى تغيير

در سال ۱۸۶۵ سردبیر روزنامهای به خوانندگانش گفت: «اشخاص کاملاً مطلع میدانند که امکان انتقال صدا از طریق سیم امری محال است و حتی اگر چنین چیزی امکان پذیر شود، این کار هیچ فایدهٔ عملی در بر نخواهد داشت.» حدود ده سال بعد تلفن از آزمایشگاه گراهامبل سر به در آورد و جهان را تغییر داد.

درست در روزی که برادران رایت (Wright) به هوا برخاستند، روزنامهها از درج گزارش این واقعه امتناع ورزیدند، زیرا سردبیران هوشیار و سرسخت و استوارشان نمی توانستند باور کنند که چنین واقعهای رخ داده است. ۲۳ علاوه بر اینها یک منجم مشهور امریکایی موسوم به سیمون نیو کامب (Simon New-comb) مدتی پیش از این واقعه جهانیان را مطمئن ساخته بود که «هیچیک از ترکیبات احتمالی عناصر شناخته شده، هیچیک از اشکال ماشینها و شکلهای شناخته شدهٔ انرژی را نمی توان طوری با هم تلفیق کرد و از آنها ماشینی ساخت که انسان به کمک آن بتواند مسافتهای طولانی را در هوا پرواز نماید. ۴۴

اندکی پس از این واقعه متخصص دیگری به همگان گفته بود که انتظار داشتن از اینکه ارابهٔ بدون اسبی خودبخود حرکت کند «چیزی نیست جز ضعف قوهٔ دِماغ،»<sup>۴۵</sup> تا شش سال بعد تعداد اتومبیلهای فورد به یک میلیون دستگاه رسیده بود.<sup>۴۶</sup> و پس از آن نوبت به خود راترفورد (Rutherford) بزرگ، که کاشف اتم بود رسید. وی در سال ۱۹۳۳ اعلام کرد که انرژی موجود در هستهٔ اتم هرگز آزاد نخواهد شد. نه سال بعد اولین واکنش زنجیرهای هستهای بوقو ع پیوست.<sup>۴۷</sup>

٤٣) نگاه کنيد به [١٦٢]، صفحهٔ ١١.

٤٤) نگاه کنید به (۱۳۷)، صفحهٔ ۲.

٤٥) نگاه کنید به (۹۷)، صفحهٔ ۱۷۷.

٤٦) نگاه کنید به (۲۷۰) صفحهٔ ۱۵۱.

٤٧) نگاه کنید به (٣٠٦) صفحه ٣٤.

مغز انسان، از جمله مغز دانشمندان طراز اول، بارها و بارها در برابر امکانات جدید آینده دیده فرو بسته است و افق دید خود را برای حصول اطمینان خاطری موقتی و ناپایدار تنگ و محدود نگه داشته، اما دیری نگذشته که جریان پرشتاب تغییرات وی را با خشونت در برابر واقعیت قرار داده است.

این به معنی آن نیست که نمام پیشرفتهای علمی و یا تکنولوژیکی که تا به حال در باره شان بحث شده است لزوماً تحقق پیدا می کنند و عملی می شوند. و باز چندان امیدی نمی رود که همگی آنها در فاصلهٔ اکنون و آغاز قرن جدید تحقق یابند. بی تردید برخی از آنها هنوز به دنیا نیامده در نطفه خفه می شوند. پارهای از آنها با بن بست مواجه می شوند. بعضی فقط در آزمایشگاه به پیروزی نائل می شوند و معلوم می شود که به دلایلی در خارج از آزمایشگاه غیر عملی هستند. ولی هیچ کدام از اینها اهمیت ندارد. زیرا حتی اگر این پیشرفتها تحقق نیابند، چه بسا پیشرفتهای ناراحت کننده تری صورت بگیرد و عملی شود.

ما دربارهٔ انقلابی که کامپیوتر پدید آورده و دربارهٔ تغییرات پردامنه و پرشاخهای که باید در پس آن صورت گیرد سخن چندانی بر زبان نیاوردهایم. دربارهٔ آثار و عواقب رفتن به فضاهای دوردست، یعنی حادثهای که قبل از فرارسیدن هزارهٔ جدید سراسر زندگی و نگرش ما را از بیخ و بن و برخلاف انتظار ما دگرگون می کند، فقط به اشارهای بسنده کردهایم. (اگر فضانورد یا سفینهای آلوده به میکروارگانیسم مرگئآور و با قدرت تکثیر بسیار زیاد به زمین بازگردد چه اتفاقی خواهد افتاد؟) ما دربارهٔ اشعهٔ لیزر، هولوگراف<sup>۸۹</sup>، وسایل جدید و بسیار قوی برای ار تباطات شخصی و جمعی، دربارهٔ تکنولوژیهای جدید برای جنایت و جاسوسی، شکلهای جدید حمل و نقل و ساختمانسازی، دربارهٔ تکنیکهای جنگ با مواد شیمیایی و میکربی که روزبروز وحشتآور تر میشود، دربارهٔ نوید خوش مواد شیمیایی و میکربی که روزبروز وحشتآور تر میشود، دربارهٔ نوید خوش ایزارها و تکنیکهای جدید و حیرتافزای آموزش و پرورش و دربارهٔ فهرست ابزارها و تکنیکهای جدید و حیرتافزای آموزش و پرورش و دربارهٔ فهرست بی پایان پیشرفت در زمینههای دیگر که دگرگونیهای عمیقی در آینده پدید خواهند بی پایان پیشرفت در زمینههای دیگر که دگرگونیهای عمیقی در آینده پدید خواهند بی پایان بیشرفت در زمینه های دیگر که دگرگونیهای عمیقی در آینده پدید خواهند بی پایان بیشرفت در نمینه های دیگر که دگرگونیهای عمیقی در آینده پدید خواهند

در دهههای آینده، پیشرفتها در تمام این زمینههایی که برشمردیم مثل موشکهایی خواهند بود که روشن میشوند و ما را از گذشته دور میسازند و در

۱۸) هولوگراف (Holograph): هولوگرافی نوع جدید عکاسی که تصویرهای سهبعدی بوجود می آورد. –م.

عماق جامعهٔ جدید غوطهور می کنند. و این جامعهٔ جدید بسرعت و به این زودیها روی آرامش به خود نخواهد دید. این جامعه نیز از ضربههای پیدرپی و بسیار قدر تمند تغییر، به لرزه می افتد و شکاف برمی دارد و به ناله و فغان درمی آید. انقلاب فراصنعتی فردی را که بخواهد در زمان خود زندگی کند و با آینده همگام و هماهنگ شود آسوده و برکنار از تغییرات رها نمی کند. انقلاب فراصنعتی بازگشت به گذشتهٔ مألوف را به ما عرضه نمی کند. انقلاب فراصنعتی فقط ترکیب بسیار احتراق آور ناپایداری و تازگی را به ارمغان می آورد.

تزریق آمپول بزرگ سرعت و تازگی در رگهای جامعه، ما را وامی دارد تا نه تنها با سرعتی بیش از گذشته با وضعیتها و رویدادها و مسائل اخلاقی مأنوس و آشنا مواجه شویم، بلکه ما را ناگزیر می کند تا با آهنگ هرچه سریع تری در برابر وضعیتهایی که قطعاً برای ما ناآشنا و غیرعادی است، یعنی وضعیتهای دست اول و غریب و دور از انتظار و توقع، واکنش نشان بدهیم.

این کار اساساً توازنی را که در زندگی روزمرهٔ افراد هر جامعه بین عناصر آشنا و ناآشنا، بین امور معمولی و غیرمعمولی و بین مسائل قابل پیشبینی و غیرقابل پیشبینی و جود دارد برهم میزند. رابطهٔ میان ایندو نوع عنصر متضاد در زندگی روزمره را می توان «نسبت و ضریب تازگی» جامعه خواند و هرچقدر میزان تازگی و چیزهای جدید افزایش پیدا کند، زندگی نیز هرچه کمتر و کمتر تابع شکلهای معمول و طرز برخورد و رفتار ما می شود (خستگی و احتیاط کاری و فضای توام با بدبینی روزبروز تشدید می شود، و تسلط ما بر واقعیت روبه کاستی می نهد. محیط بیش از پیش به نظرمان آشفته و خارج از نظارت و کنترل آدمی می شود.

به این ترتیب دو نیروی اجتماعی بزرگ بهم می آمیزند و یگانه می شوند؛ حرکت قاطع و بی وقفه بسوی ناپایداری با افزایش یافتن نسبت تازگی نیرومند تر و بالقوه خطرناک تر می گردد. و همانطور که بعداً خواهیم دید تازگی صرفاً به آرایش و ترتیبات تکنولوژیکی جامعهٔ آینده محدود نمی شود. در آرایش اجتماعی نیز می توان چشم به راه امور و مسائل بی سابقه و غیرمانوس و عجیب و غریب بود.

# فصل دهم

# تجربهسازان

سال ۲۰۰۰ از نظر زمانی نسبت به «بحران بزرگ اقتصادی» به ما نزدیک تر است، ولی اقتصاددانان جهان، که از آن فاجعهٔ تاریخی آسیب و صدمه دیدهاند در دیدگاههایشان نسبت به گذشته منجمد شدهاند. اقتصاددانان، حتی آنان که از زبان انقلاب سخن می گویند، افرادی محافظه کارند. اگر امکان داشت تصویری را که کلاً از اقتصادِ مثلاً سال ۲۰۲۵ در مغزشان دارند بیرون کشید، این تصویر بسیار شبیه وضع اقتصادی سال ۱۹۷۰ از آب در می آمد، البته کمی هم چرب تر از آن.

اقتصاددانان که عادت دارند امور را خطی و یکسویه ببینند برایشان دشوار است نظامی جز کمونیسم یا سرمایهداری را تصور کنند. آنان رشد سازمانها و تشکیلات وسیع را چیزی جز توسعهٔ خطی دیوانسالاری قدیمی نمیدانند. و پیشرفت تکنولوژی نیز از نظر ایشان فقط همان دنبالهٔ امور شناخته شدهٔ قبلی است و جنبهٔ انقلابی ندارد. این اقتصاددانان که زادهٔ دوران تنگدستی اند و طوری پرورش یافته اند که همواره بر مبنای کمبود منابع می اندیشند، دشوار می توانند جامعه ای را تصور کنند که در آن نیازهای اولیهٔ مادی انسان تأمین باشد.

یکی از دلایل اینکه این اقتصاددانان قدرت تخیل ندارند این است که وقتی به پیشرفت تکنولوژیکی می اندیشند فقط و فقط به وسایل فعالیت اقتصادی توجه می کنند. ولی انقلاب فراصنعتی گذشته از تغییر این وسایل، اهداف فعالیت اقتصادی را نیز به معارضه و دگرگونی می کشاند. انقلاب فراصنعتی نه تنها «چگونگی» تولید، بلکه «چرایی» آن را نیز دستخوش دگرگونی می کند. خلاصهٔ کلام آنکه انقلاب فراصنعتی اهداف فعالیت اقتصادی را تغییر می دهد.

در برابر چنین تحول فاحشی، حتی دقیق ترین ابزارهای اقتصاددانان امروز نیز

کاری از پیش نمی برند. جداول نهاده و ستانده، مدلهای اقتصادسنجی و تمام تجزیه و تحلیلهایی که اقتصاددانان بکار می برند نمی توانند از عهدهٔ نیروهای خارجی بر آیند، نیروهایی مثل نیروهای سیاسی و اجتماعی و اخلاقی، که زندگی اقتصادی را در دهههای آینده دیگرگون می کنند. در جامعهای که در آن به بر آوردن نیاز روانی مردم ارج بسیار گذاشته می شود بهرهوری و کار آیی چه معنائی پیدا خواهد کرد؟ اقتصادی که در آن کل مفهوم مالکیت معنای خود را از دست بدهد و بی معنی شود، مطلبی که به احتمال بسیار تحقق پیدا خواهد کرد، چه وضعی پیدا می کند؟ وقتی برنامه ریزی، گرفتن مالیات و ایجاد سازمانهای هماهنگ کننده در یک سطح فراملی عمل کنند و روزبروز نقش شان بیشتر شود، بر سر اقتصاد ملل چه می آید؟ و یا وقتی که دوباره «صنایع خانگی» به نوعی دیالکتیکی احیاء شوند و این بار بر پیشر فته ترین تکنولوژیهای سیبرنتیک مبتنی باشند، چه تأثیری بر اقتصاد می گذارند؟ و از همه مهم تر، وقتی که اصل «رشد نیافتن» جای «رشد یافتن» را بگیرد و به صورت یک هدف اقتصادی در آید، و وقتی که تولید ناخالص ملی جنبهٔ تقدس خود را از دست بدهد چه پیش می آید؟

فقط با کنار نهادن چار چوب و خط فکری اقتصادی کهن و بررسی این امکانات است که می توانیم خود را برای آینده آماده کنیم. و در بین این امکانات هیچ کدام آنها از دگر گون شدن ارزشها، که به احتمال بسیار با انقلاب فراصنعتی قرین و همراه است، مهم تر نیست.

در عالم تنگدستی، انسانها تلاش می کنند که حوایج مادی و ضروری خود را تأمین کنند. ما امروز در عصر و فور، اقتصاد را طوری تنظیم می کنیم که بتواند به نیازهای بشری، که اکنون در سطح دیگری قرار دارند، پاسخ بدهد. ما از نظامی که برای تأمین نیازهای مادی طراحی شده بود، با سرعت بسیار در کار ایجاد اقتصادی هستیم که هدف آن ارضاء نیازهای روحی و روانی است. فرایند «معنوی شدن» که یکی از موضوعات و مسائل محوری انقلاب فراصنعتی است تا حدودی از جانب اقتصاددانان مورد غفلت قرار گرفته. ولی این فرایند در یک اقتصاد جدید و پر از شگفتی، یعنی اقتصادی که بشر تا به حال نظیرش را تجربه نکرده است بهبار خواهد شست. مسائلی که چنین اقتصادی مطرح می کند کشاکش بزرگ قرن بیستم، یعنی نشست. مسائلی که چنین اقتصادی بسیار فراتر می ودد. همانطور که خواهیم دید این کشاکش بین سرمایهداری و کمونیسم را نسبتا بی اهمیت می سازد. چرا که این مسائل خواهد بر داخت.

### خمير رواني

همراه با کشف این مطلب که وقتی یک جامعهٔ تکنولوژیکی از نظر توسعهٔ صنعتی به مرحلهٔ معینی میرسد و بخشی از نیروهای خود را بهجای تولید کالا، صرف تولید خدمات میکند هیجان بسیاری پدید آمد. بسیاری از متخصصان معتقدند که نشانههای فرارسیدن امواج آینده افزایش یافتن کارهای خدماتی است. اینان باور دارند که بزودی فعالیتهای خدماتی در تمام کشورهای صنعتی از تولید پیشی خواهد گرفت؛ و این پیشبینی در حال تحقق است.

اما کاری که اقتصاددانان هنوز انجام ندادهاند آن است که این سؤال بدیهی را از خود نپرسیدهاند: پس از آن اقتصاد در چه مسیری حرکت خواهد کرد؟ بعد از تولید خدمات چه وضعی پیش می آید؟

کشورهایی که تکنولوژی پیشرفتهای دارند باید در سالهای آینده منابع وسیعی را در جهت سامان بخشی به محیط طبیعی خود و بهبود آنچه اصطلاحاً به آن «کیفیت زندگی» می گویند صرف نمایند. مبارزه علیه آلودگی هوا، علیه لطمههایی که از نظر زیبایی شناسی به محیط وارد می شود، علیه از دحام و سر و صدا و کثافت، بدون شک نیروهای عظیمی را جذب خود می کند. اما علاوه بر تأمین اینگونه کالاهای عمومی، می توان انتظار داشت که در ماهیت تولید کالایی که مصرف خصوصی دارد نیز تغییر ظریفی صورت بگیرد.

هیجانی که در اثر رشد قار چمانند بخش خدمات پدید آمد توجه متخصصان را از دیدن تغییر دیگری که در آینده، هم کالاها و هم خدمات را تحت تأثیر قرار خواهد داد منحرف کرد. درست همین تغییر است که به پیشرفت بعدی اقتصاد منجر می شود؛ و آن عبار تست از رشد یک بخش جدید و بدیع، و اساسش چیزی است که تنها باید نام «صنایع تجربی» را بر آن نهاد. زیرا کلید اقتصاد در مرحلهٔ بعد از خدمات در معنوی شدن تمام تولید نهفته است، که از تولید انبوه در کارخانهها شروع می شود.

یکی از مطالب جالب تولید در تمام جوامعی که از نظر تکنولوژی پیشرفتهاند، اکنون مخصوصاً در ایالات متحد امریکا این است که کالاها بیش از بیش طوری طراحی میشوند که از نظر روانی چیزهای فوقالعاده تری را در اختیار مصرف کننده قرار دهند. تولید کننده «بار روانی» اضافهای به کالای اصلیاش میافزاید و مصرف کننده نیز با رضایت خاطر برای این نفع غیرمحسوس حاضر است پول اضافه تری بیردازد.

مثال کلاسیک در این مورد این است که تولیدکنندگان وسایل و اتومبیل، به تابلوی فرمان و داشبورد، حتی در زمانی که ظاهراً لزومی نیز برای این در کار نباشد دکمهها و قبهها و صفحههای عقربهداری برای کنترل نصب میکنند. تولیدکننده میداند که با اضافه کردن تعداد اینگونه قطعهها تا میزانی معین در کسی که با ماشین کار میکند این احساس را پدید می آورد که نظارت و کنترل یک وسیلهٔ پیچیده را در دست دارد و به همین جهت احساس میکند قدرت و سلطهاش بر آن وسیله افزایش پیدا کرده است. این لذت روانی در طراحی محصول منظور می شود.

از جانب دیگر، تلاشهای بسیاری صورت می گیرد که مصرف کننده را از یکی از لذات روحی ش محروم نکنند. مثلاً یک شرکت بزرگ تولید کنندهٔ مواد غذایی در امریکا با افتخار تمام مواد مخلوط شدهٔ کیک را، که دیگر هیچ کاری جز افزودن آب نداشت به بازار عرضه کرد. وقتی زنان این محصول را نپذیرفتند و به جای آن به محصولاتی اقبال نشان دادند که غیر از افزودن آب کار دیگری مثل زدن تخم مرغ را می طلبید، شرکت بسیار شگفت زده شد. این شرکت با زدن پودر تخم مرغ در کارخانه، کار زنان خانه دار را بیش از اندازه ساده کرده و احساس خلاقیت را در جریان ساختن کیک از آنان گرفته بود. پودر تخم مرغ بسرعت حذف شد و زنها با خوشحالی دوباره لذت شکستن تخم مرغ را چشیدند. بار دیگر محصولی را تغییر دادند تا لذت روحی را برای مصرف کننده تأمین نمایند.

نمونههایی از ایندست را می توان تقریباً در تمام صنایع عمده بوفور مشاهده کرد، از صنعت صابونسازی و تولید سیگار گرفته تا ماشین ظرفشویی و انواع نوشابههای کولادار. به قول دکتر امانوئل دمبی (Emanuel Demby) رئیس نوشابههای کولادار. به قول دکتر امانوئل دمبی (Motivational Programers, Incorporated شرکتهای بزرگ و موفق در امریکا و اروپا مثل جنرالالکتریک و کالتکس شرکتهای بزرگ و موفق در امریکا و اروپا مثل جنرالالکتریک و کالتکس (Caltex) و آیبیام به آن مراجعه می کنند: «رعایت و بکار بستن عوامل روانی در مورد کالاهای مصرفی، بلکه در سختافزارهای صنعتی نیز بهمثابهٔ عیار و مهر تولید عمل خواهد کرد.

«حتی در جرثقیلها و دستگاههای حفاری بزرگ که این روزها ساخته میشود ین اصل را رعایت میکنند. الآن اتاقکهای این ماشینها طوری بیدرز و شکاف و براق و زیباست که گویی در قرن بیست و یکم ساخته شدهاند. مثل کاترپیلار

۱) برگرفته از مصاحبهٔ نویسنده با دمبی.

(Caterpillar)، اینترنشنال هاروستر (International Harvester)، فرگوسن (Caterpillar) و تمام انواع دیگر. چرا چنین است؟ این غولهای مکانیکی به خاطر داشتن اتاقکهای زیبا نه زمین را بهتر حفر می کنند و نه بار را بهتر از زمین برمی دارند. بلکه پیمانکاری که آنها را خریداری می کند از آنها بیشتر خوشش می آید. افرادی که با آنها کار می کنند، از آنها بیشتر خوششان می آید. مشتریهای پیمانکاران نیز از آنها بیشتر خوششان می آید. عشریهای پیمانکاران نیز کم کم بیشتر خوششان می آید. حتی سازندگان ماشینها و تجهیزات خاکبرداری نیز کم کم به جنبههای غیر کاربردی، یعنی به عوامل روحی توجه می کنند.»

علاوه بر اینها دمبی معتقد است که تولیدکنندگان صنعتی به کاهش تنشهای عصبی که در موقع استفاده از پارهای محصولات پدید می آید توجه بسیار مبذول می کنند. مثلاً تولیدکنندگان نوار بهداشتی می دانند که زنان از آن بیم دارند که این نوار ها را پس از استعمال به توالت بیندازند و راه فاضلاب مسدود شود. او می گوید: «محصول جدیدی درست شده که وقتی آب به آن می خورد بلافاصله حل می شود. این نوار جدید کاری بهتر و بیشتر از نوارهای قبلی انجام نمی دهد. ولی برخی از نگرانیهای ملازم با آن را از بین می برد. این را باید مهندسی روانشناختی نامید، البته اگر چنین چیزی وجود داشته باشد.»

بسیاری از مصرف کنندگان، هم تمایل دارند و هم می توانند برای اینگونه ظرافت کاریها پول اضافه تری بپردازند. هرچقدر در آمد مصرف کنندگان بالاتر رود به همان نسبت کمتر به قیمت کالاها توجه می کنند و بیشتر بر روی چیزی که به آن «کیفیت» می گویند اصرار خواهند ورزید. هنوز کیفیت بسیاری از کالاها را با اصطلاحات سنتی، مثل ساخت و دوام و مواد موجود در آن می سنجند. ولی به دلیل رشد سریع محصولات همانند، تشخیص دادن تفاوتهای آنها تقریباً غیرممکن است، مصرف کننده که با چشم بسته با کالاها مواجه می شود نمی تواند بین یک کالا با مهر الف و کالای دیگر با مهر ب تمایز بگذارد. با همهٔ اینها با شدت و حدت دربارهٔ ارجحیت یکی بر دیگری داد سخن می دهد.

هرقدر عوامل روانی در تولید یک کالا بیشتر مورد نظر قرار گیرد این تضاد و دوگانگی نیز زودتر رفع می شود. زیرا حتی زمانی که دو کالا مانند هم باشند، احتمال دارد بین یک کالا و کالای دیگر تفاوتهای روانی کاملاً مشهودی وجود داشته باشد. متخصصان تبلیغات می کوشند هر محصول را با نقش و نشان ویژهٔ خودش معرفی کنند. این نقش و نشانها جنبهٔ کار کردی دارند؛ یعنی یکی از نیازهای مصرف کننده را برمی آورند. اما این نیاز در بیشتر موارد جنبهٔ روانی دارد نه جنبهٔ مفید بودن. به همین دلیل است که واژهٔ کیفیت بطور روزافزون به جو و فضای

موجود پیرامون کالا، به ملازمههای پایگاه اجتماعی و درواقع به مفاهیم ضمنی روانشناختی کالا مربوط میشود تا به کیفیت کالا.

از آنجا که نیازهای مادی و اساسی مصرفکننده روزبروز بیشتر برآورده می شود، می توان به درستی پیشبینی کرد که در آینده نیروی اقتصادی هرچه بیشتری در جهت برآوردن نیازهای لطیف و متنوع و کاملاً شخصی مصرفکننده برای امور زیبایی، اعتبار و حیثیت، و فردیت و لذتهای حسی بکار گرفته شود. تولیدکنندگان نیز آگاهانه روزبروز منابع بیشتری را برای طراحی ویژگیها و سلیقهها و رضایتهای روانی و معنوی اختصاص می دهند. عوامل روانی تولید کالا اهمیت هرچه بیشتری پیدا خواهد کرد.

### نجیبههای خدمتکار در آسمان

آنچه تا به حال گفتیم فقط اقدامات اولیه در جهت معنوی شدن اقتصاد است. گام بعدی در جهت توسعه و گسترش عوامل روانی در بخش خدمات خواهد بود.

ما در این بخش نیز، به گواهی مسافرتهای هوایی، در همین جهت گامهایی برداشته ایم. در گذشته مسافرت با هواپیما فقط به معنی رفتن از نقطه ای به نقطهٔ دیگر بود. اما دیری نپایید که خطوط هوایی در مواردی مثل مهمانداران زیبا، غذا، محیط مجلل داخل هواپیما و نشان دادن فیلم در حین پرواز با یکدیگر به رقابت برخاستند. شرکت هواپیمایی TWA اخیراً در این زمینه گام دیگری به پیش برداشته و در بین شهرهای بزرگ امریکا دست به ایجاد خطوطی زده که آنها را پروازهای «زبان خارجی» مینامند.

مسافر شرکت هواپیمایی TWA اکنون می تواند هواپیمایی را انتخاب کند که غذای آن، موسیقی آن، مجلههای آن، فیلمهای آن و مهمانداران دامن کو تاه آن همگی فرانسوی باشند. وی همچنین می تواند یک پرواز «رمی» را انتخاب کند که دختران مهماندارش جبههای رومی می پوشند. وی ممکن است پرواز منهاتن پنتهاوس (Manhatan Penthouse) را انتخاب کند. مسافر می تواند یک پرواز به سبک «انگلیسی کهن» را انتخاب کند که در آن به دختران مهماندار «نجیبههای خدمتکار» می گویند و آرایش داخل هواپیما یاد آور میکدهٔ انگلیسی است.

کاملاً روشن است که شرکت هواپیمایی TWA کارش فقط فروش بلیط پرواز نیست. بلکه با دقت بسیار نکات روانشناسانه را طراحی و رعایت می کند. طولی نخواهد کشید که خطوط هوایی با استفاده از نور و فیلمهای متنوع، برای مسافر، در این محیط موقتی فضای یک تماشاخانه را ایجاد کنند.

دیری نخواهد پایید که تجربهٔ تماشاخانه نیز پشت سر گذاشته می شود و به چیزهای دیگری رو می کنند. شرکت هواپیمایی Corporation اخیرا گام نااستواری بسوی آینده برداشت، به این معنی که اعلام کرد تر تیبی می دهد تا مسافران مرد امریکایی که از دواج نکردهاند در لندن با زنهایی که با روش علمی و از طریق کامپیو تر انتخاب شدهاند دیدار کنند. و در صور تی که قرار ملاقاتی که کامپیو تر تعیین کرده انجام نشد، قرار دیگری گذاشته خواهد شد. علاوه بر اینها تر تیب یک مهمانی هم داده خواهد شد که چندین نفر زن و مرد لندنی در سنین مختلف به آن دعوت می شوند تا مسافر که در عین حال او را به رستورانها و سالنهای رقص نیز خواهند برد، بهیچوجه احساس تنهایی نکند. آما کردند، طرح که آن را «مجردین زیبای لندنی» می نامیدند فورا متوقف شد. با همهٔ کردند، طرح که آن را «مجردین زیبای لندنی» می نامیدند فورا متوقف شد. با همهٔ خدماتی که به مصرف کنندگان ارائه می دهند، از جمله خرده فروشی، رنگ و لعابی خدماتی که به مصرف کنندگان ارائه می دهند، از جمله خرده فروشی، رنگ و لعابی

هرکس که به Newport Center، یعنی مرکز خرید بسیار مجللی در Beach کالیفرنیا سری زده باشد، حتماً از توجهی که طراحان آن به مسائل زیبایی شناسی و عوامل روانشناسانه کردهاند تحت تأثیر قرار گرفته است. طاق نماهای سفید و بلند و ستونهای گرد آنها بر زمینهٔ آسمان فیروزهای، آبنماها و مجسمهها و نورهایی که با دقت بسیار تنظیم شده، زمینی برای ارائهٔ هنر پاپ، یک زنگ بادی ژاپنی بسیار بزرگ، همگی در وجود خریدار یک حالت شکوه و جلال غیرمنتظره و اتفاقی پدید می آورد. چیزی که کار خرید در آنجا را به صورت یک خاطره و تجربهٔ فراموش ناشدنی در می آورد نه پرمایگی و وفور، بلکه دلپذیری و خوشی برنامههای آن است. می توان پیش بینی کرد که در آینده در طراحی مغازههای خرده فروشی نیز اشکال حیرت انگیز و ظرافتهای بسیار متنوعی بر اساس همین اصل در نظر گرفته شود. ما در آینده هرگونه ضرورت «کارکردی» را پشت سر می گذاریم، و هر نوع خدمت را، چه خرید کردن یا غذا خوردن در رستوران و چه رفتن به سلمانی باشد، به صورت تجربهای در می آوریم که تمام رستوران و چه رفتن به سلمانی باشد، به صورت تجربهای در می آوریم که تمام

۲) نگاه کنید به The New York Times سپتامبر، ۱۹۶۹

۳) زنگ بادی، گروهی قطعات کوچک شیشهای یا فلزی که آنها را طوری با هم می آویزند که وقتی جریان باد با آنها برخورد کند طنین جرنگ جرنگ از آنها برمی خیزد. —م.

جزئیات آن از پیش تعیین شده باشد.

وقتی آرایشگر سرمان را اصلاح میکند ما یا فیلمی میبینیم و یا به موسیقی مجلسی گوش میسپاریم. و کلاه موخشک کنی مکانیکی که در آرایشگاههای زنانه بر سر زنان میگذارند کاری فراتر از خشک کردن موی سر انجام خواهد داد. این دستگاه با ارسال امواج الکترونیکی به مغز زنها، ممکن است قوهٔ تخیل آنان را عملاً به تحرک و تکاپو وادارد.

بانکداران و صرافان و معاملات ملکیها و شرکتهای بیمه از زیباترین دکورها، موسیقی، تلویزیون رنگی مدار بسته، بهترین مزهها و رایحهها، همراه با پیشرفته ترین وسایل سمعی و بصری استفاده خواهند کرد تا وزن و بهای روانشناختی محصول را، حتی در عادی ترین معاملات به او ج برسانند (و یا آن را خنثی کنند). در آینده، تا زمانی که گروههای متخصص رفتارشناسی تمام جوانب یک کار خدماتی را تجزیه و تحلیل نکنند و بار روانی آن را تأیید ننمایند هیچ نوع خدمت مهمی به مصرف کننده ارائه نخواهد شد.

## صنايع تجربي

با پشت سر نهادن این دقتها و ظرافتهای سادهٔ کنونی، در آینده شاهد گسترش انقلابی صنایعی خواهیم شد که محصولشان فقط منحصر به ساختن کالاهای کارخانهای و حتی ارائهٔ خدمات عادی نخواهد شد، بلکه به تجربههای از پیش برنامهریزی شده روی خواهند کرد. صنعت تجربی می تواند به صورت یکی از ارکان جامعهٔ فراصنعتی و در واقع بنیان اقتصاد بعد از خدمات در آید.

از آنجا که افزایش یافتن رفاه و ناپایداری، تمایل و اشتیاق قدیم را برای مالکیت با بیرحمی تمام نابود می کند، مصرف کنندگان آگاهانه و با همان شور و شوقی که زمانی برای جمع آوری اشیاء و وسایل از خود نشان می دادند به گرد آوری تجربه می پردازند. امروز همانطور که از نمونه و مثال شرکتهای هواپیمایی پیداست، تجربه ها را به مثابهٔ ضمائم خدمات معمولی و سنتی، در ازاء در یافت مبلغی، به مشتریان می فروشند. در واقع می توان گفت که این تجربه حکم خاکه قندی را دارد که روی کیک می ریزند. به هر حال، هر قدر که بیشتر بسوی آینده پیش می رویم، تجربه ها را بیش از بیش چون چیزی که خودشان ارزش مستقل دارند، در ست مثل اشیاء، به فروش خواهند رساند.

در واقع این کار دقیقاً دارد پیش می آید. و علت و انگیزهٔ آهنگ بسیار بالای رشد و توسعهای که در بعضی از صنایع مشاهده می شود در همین است که آنها

همواره بخشی از فعالیت خود را صرف تولید تجربه کردهاند. کارهای هنری در این مورد مثالهای مناسبی هستند. بخش اعظم «صنایع فرهنگی» به خلق و یا عرضهٔ تجربههای روانشناسانه اختصاص یافته است. امروز ما عملاً در تمام جوامعی که از لحاظ تکنولوژی پیشرفتهاند، شاهد شکوفایی و گسترش «صنایع تجربی» مبتنی بر هنر هستیم. همین مطلب در مورد وسایل سرگرمی و تفریحات عمومی و آموزش و پرورش و برخی از خدمات روانپزشکی، که همهٔ این فعالیتها را می توان تولید تجربه نام نهاد، صدق می کند.

وقتی «باشگاه مدیترانه» یک تعطیلات با کل مخارج را به معرض فروش می گذارد و یک دوشیزه خانم منشی فرانسوی را برای یک یا دو هفته تواُم با آفتاب و سکس به تاهیتی یا اسرائیل می برد، این باشگاه نیز با دقت و نظمی که سازندگان اتومبیلهای رنو به خرج می دهند، تجربهای را برای این دوشیزه خانم ایجاد می کند. تبلیغات این باشگاه نیز بر اساس فعالیت و هدف آن تنظیم می شود. مثلاً در مجله نیویورک یمز دو صفحهٔ تمام با این عنوان به این نوع تبلیغ اختصاص یافته است: «بردن سیصد نفر زن و مرد. رها کردن آنها در جزیرهای دور و دلفریب و آزاد کردن آنها از تمام قیود اجتماعی، باشگاه مدیترانه که در فرانسه است، اکنون در سراسر جهان، برای گذراندن تعطیلات در سی و چهار «دهکده» فعالیت می کند.

به همین نحو وقتی مؤسسهٔ ایزالن (Esalen) در بیگهسور (Bigsur) کالیفرنیا پیشنهاد تشکیل سمینارهایی را برای تعطیلات آخر هفته درخصوص «آگاهی جسمی» و «ار تباط غیر کلامی» با پرداخت ۷۰ دلار برای هر نفر و یا شرکت در کارگاهها به مدت پنج روز با پرداخت ۱۸۰ دلار ارائه میکند، هدف و نیت آن فقط آموزش نیست. بلکه میخواهد برای مشتریهای مرفه خود تجربههای جدیدی از روابط شخصی و شادیبخش فراهم آورد، که به نظر برخی از خوانندگان معنای این عبارت ماجراهای سکسی و مصرف الیاس دی است. گروه درمانی و جلسههای پرورش حساسیت تجاربی هستند دربست و آماده، که به این ترتیب به مشتریها ارائه می شود. برخی از کلاسها نیز چنین وضعی دارند. مثلاً رفتن به کلاس رقص آر تور ممکن است مهارتی به شخص بدهد که در آینده برایش مسرتی فراهم آورد، ولی ممکن است مهارتی به شخص بدهد که در آینده برایش مسرتی فراهم آورد، ولی در عین حال تجربههای شادیبخش و گاهگاه هم برای مردان و زنان مجرد بهبار می آورد. تجربهٔ یادگیری نیز بخودی خود برای مشتری مسألهای جذاب است.

همهٔ آنچه بیان کردیم فقط شمه ای بود از ماهیت صنایع تجربی در آینده و شرکتهای روانشناختی و یا گروههای روان آزما (Psych-corps) که بر این صنایع

نظارت خواهند کرد.

### محیطهای شبیهسازی شده

قسمت مهمی از محصولات تجربی مبتنی بر محیطهای شبیه سازی شده خواهد بود و بی آنکه خطری برای زندگی واقعی و آبرو و حیثیت مشتری در بر داشته باشد طعم ماجراجویی و خطر و هیجانهای جنسی و سایر لذتها را به وی می چشاند. به این ترتیب متخصصان کامپیو تر، سازندگان روباتها، طراحان، مورخان، و متخصصان موزه دست به دست هم می دهند تا در حدی که تکنولوژی پیشرفته و دقیق امروز امکان می دهد با مهارت هرچه تمام تر شکوه و عظمت روم باستان، جلال و جبروت دربار ملکه الیزابت و حالت شهوت آلود یک گیشاخانهٔ ژاپنی مربوط به قرن هیجدهم و از این قبیل را باز آفرینی کنند. مشتریهایی که به چنین مراکز شاد وارد می شوند، لباسها (و نگرانیهای) روزمره را کنار می گذارند، البسهٔ مخصوص آن زمانها را می پوشند، و کارهایی را که برای آنان در نظر گرفته شده یکی بعد از دیگری انجام می دهند تا طعم واقعی و دست اول واقعیت اصیل (شبیه سازی نشده) را حس کنند. عملاً آنها را به زندگی در گذشته و یا شاید حتی به زندگی در آینده فرامی خواند.

فراهم آمدن چنین تجربههایی، در آیندهای بسیار نزدیک تر از آنچه ما فکرش را می کنیم تحقق خواهد یافت. مقدمات این امر اکنون بوضوح در تکنیکهای مشارکتی که بدو ا در کارهای هنری دیده می شوند، به چشم می خورد. مثلاً تئاتر اتفاقات» را که در آن تماشاچیان نیز در بازی شرکت می کنند می توان نخستین گام نااستوار در نظر گرفت که در جهت اینگونه شبیه سازیهای آینده برداشته می شود. این نوع اقدامات در کارهای رسمی تر نیز به چشم می خورد. وقتی نمایشنامهٔ دبونیسوس ۲۸ در نیویور ک به روی صحنه آمد یکی از منتقدان نظریههای نویسندهٔ نمایشنامه ریچار د شچنر (Richard Schechner) را چنین خلاصه کرد: «تئاتر در گذشته به تماشاچی می گفت، سر جایت بنشین تا من برایت داستانی تعریف کنم. گذشته به تماشاچی می گفت، سر جایت بنشین تا من برایت داستانی تعریف کنم. چرا تئاتر نمی تواند بگوید بلند شوید تا با هم نمایشنامهای را بازی کنیم؟» اثر شچنر که بر مبنای تقلیدی آزاد از کار اوریپیدس است دقیقاً همین را می گوید و از که بر مبنای تقلیدی آزاد از کار اوریپیدس است دقیقاً همین را می گوید و از تماشاچیان دعوت می کند تا در رقصی برای تجلیل مناسک دیونیسوس شرکت

٤) اوريپيدس (Euripides) ٤٠٠هـ-٠٤ق.م: شاعر تراژديگوي آتني.

۵) دیونیسوس (Dionysus): در اساطیر یونان ربالنوع شراب و حاصلخیزی. -م.

جويند.

هنرمندان همچنین دست به ایجاد محیطهای کاملی زدهاند، یعنی کارهایی هنری که تماشاگران می توانند در واقع توی آنها قدم بزنند و در عینحال برنامه اجرا شود. در کشور سوئد «موزهٔ معاصر» پیکرهٔ زن بسیار بزرگی را که از مقوا درست شده بود به نمایش گذاشت که به آن Hon (او) می گفتند. تماشاگران از قسمت تحتانی بدن او وارد امعاء و احشایش می شدند. در داخل این پیکره راهروهای شیبدار، راه پلهها و نورهای رنگارنگ به چشم می خورد، و صداهای عجیب و غریب به گوش می آمد و چیزی هم بود که به آن «دستگاه بطری خردکن» می گفتند. دهها موزه و گالری در سراسر ایالات متحد امریکا و اروپا چنین «محیطهایی» را به نمایش می گذارند. منتقد هنری مجلهٔ تایم می گوید هدف بر گذارکنندگان این محیطها بمباران چشم و گوش تماشاگران است «با مناظر و صداهای عجیب و غریب و ایجاد سایر احساسهای آن جهانی، که دامنهٔ چنین احساسهایی از احساس بی وزنی تا نشئگی و اوهام ناشی از استعمال مواد مخدر کشیده می شود.» هنرمندانی که این چیزها را خلق می کنند در واقع «مهندسان تجربه» هستند.

در یکی از خیابانهای منهاتن در پشت در به ظاهر کثیف و رنگ و رورفتهای که بین ردیف کارخانهها و انبارها قرار داشت، من سربروم (Ccrebrum) را دیدم که یک «استودیوی مشارکت الکترونیکی» است. در اینجا مهمانها با پرداخت مبلغی که برای ساعات مشخصی در نظر گرفته شده وارد سالنی می شوند با دیوارهای بسیار سفید و سقف خیلی بلند. آنان در اینجا لباسهای خود را بیرون می آورند، رداهای بلند بدننما می پوشند و روی سکوهایی که با مخدههای نرم و سفیدرنگ آراسته شده آسوده لم می دهند. راهنماهای زن و مرد جذاب که آنان نیز در زیر رداهایشان چیزی نپوشیده اند به هریک از مهمانها یک گوشی که آهنگهای استریوفونیک از کیخش می شود و یک نقاب که دو سوراخ برای چشم دارد، و گاهگاه بادکنک، آن پخش می شود و یک نقاب که دو سوراخ برای چشم دارد، و گاهگاه بادکنک، اولههای رنگین، دایره زنگی، بالشهای پلاستیک، آینه، تکههای کریستال، گیاهان معطر، اسلاید و پروژکتور می دادند. موسیقی محلی و آهنگهای تند روز و گاهگاه آگهیهای تبلیغاتی تلویزیونی، سر و صدای توی خیابان و سخنرانیهای خود مارشال

۲) «هون» در Scandinavian Times ، اوت\_سپتامبر ۱۹۶۹ توضیح داده شده است.
 نویسنده خود در خلال تابستان ۱۹۹۹ Moderna Museet او برنامهٔ نمایش آنجا را دیده است.

مکالوهان و یا سخنرانی دربارهٔ او پخش می شود. همین که موسیقی حالت هیجانانگیزی پیدا کرد، مهمانها و راهنماها روی سکوها و باریکه راههای مفروشی که این سکوها را به هم مرتبط می سازند شروع به رقصیدن می کنند. از دستگاههایی که در بالا تعبیه شده حبابهایی به پایین ریخته می شود. مهمانداران از این سو به آن سو می خرامند و عطرهای گوناگون در هوا پخش می کنند. چراغهای مختلف رنگهای گوناگون در ست می کنند و گاهگاه تصویر مهمانها و راهنماها که درهم می لولند بر دیوارها می افتد. فضا از آن حالت سرد و خنک اولیه به حالتی گرم و دوستانه و تقریباً شهوی مبدل می شود. می شود می شود. می شود می شود می شود. می شود می شود می شود می شود. می شود می شود. می شود می شود

هنوز سربروم چه از نظر هنری و چه از نظر فنی گام آغازین اَبَرمجموعهٔ سرگرمیهای ۲۵ میلیون دلاری است که در آینده ساخته خواهند شد. سازندگان چنین مجموعههایی از هماکنون با شور و شوق بسیار در آنباره صحبت میکنند. این تجربهها صرفنظر از کم و کیف و ارزش هنریشان نشانهٔ ساختمانهای محصور و بسیار عالی تری است که در آینده ساخته خواهد شد. امروز هنرمندان جوان و سازندگان محیط برای گروههای روان آزمای آینده سرگرم پژوهش و توسعهٔ کار خود هستند.

#### محیطهای زنده

آگاهیهایی که در نتیجهٔ اینگونه پژوهشها حاصل می شود به ما امکان می دهد که در آینده شبیه سازیهای خیال انگیزی در ست کنیم. مجموعه محیطهای زنده ای ساخته می شود که مشتریهای آنها با مخاطرات و خدمات جالب و قابل توجهی مواجه خواهند شد. مسافر تهایی که اکنون به افریقا ترتیب می دهند در مقایسه با اینگونه محیطها چیزی بحساب نخواهند آمد. طراحان تجربهٔ آینده به عنوان مثال قمار خانه هایی خواهند ساخت که مشتریهای آنها نه برای پول بلکه برای فواید تجربه دست به قمار می زنند. مثلاً در صورت برنده شدن با زنی زیبا و خوش مشرب دیدار می کنند و در صورت باختن یک روز را در تنهایی محبس خواهند گذراند. در اینگونه قمار خانه ها هر چقدر داو قمار بیشتر باشد پاداشها و مجازاتهای برد و باخت متنوع تر و جالب تر خواهند شد.

۷) مکنلوهان (McLuhan) (۱۹۱۱–۱۹۸۰): نویسندهٔ کانادایی و نظریهپرداز وسایل ارتباط جمعی. –م.

رم سربروم: نویسنده خود در شب افتتاح آن لباس بدن نما را پوشیده است. برای اطلاعات بیشتر نگاه کنید به  $Village\ Voice$  شمارهٔ V نوامبر ۱۹۳۸ صفحات ۱۰–۱۱۰

ممکن است بازندهای مجبور شود (طبق یک توافق قبلی) به مدت چند روز مثل یک برده در خدمت شخص برنده در آید. پاداش برندهای ممکن است این باشد که برای مغز لذت جوی خود بتواند ده دقیقه از یک دستگاه الکترونیک بطور رایگان استفاده کند. قمارباز ممکن است در معرض خطر شلاق خوردن و یا چیزی شبیه آن قرار گیرد. مثلاً در جلسهای طولانی شرکت کند که در آن برندگان مجاز باشند با مسخره کردن بازنده، داد و هوار کردن بر سر او و تحقیر و حمله به «من» او تمایلات بهیمی خود را برای اعمال خشونت و کینهورزی فروبنشانند.

۹) کرافت ابینگ (Kraft-Ebing) (۱۹۰۲–۱۹۰۲): عصب شناس و روانپز شک آلمانی، –م.

۱۰) مارکی دوساد (Marquis de Sade) (۱۸۱۶–۱۸۱۶): نویسنده و منحرف جنسی فرانسوی که اصطلاح سادیسم از نام وی گرفته شده است. – م.

۱۱) لاسوگاس (Las Vegas): شهری در ایالت نوادای امریکا که قمارخانههای آن مشهور است. –م.

۱۲) دوویل (Deauville): شهری در شمال غربی فرانسه، محلی برای آبتنی و برگذاری جشنوارهها و مسابقات اسبدوانی. –م.

۱۳) دیسنی لند (Disney Land): پارک تفریحی، که در سال ۱۹۵۵ توسط والتدیسنی در شهر آناهایم کالیفرنیا تأسیس گردید. -م.

آی) کیپ کندی (Cape Kennedy): یا کیپ کاناورال، محل پر تاب موشکهای فضایی امریکا واقع در ساحل فلوریدا. م

۱۵) مایوکلینیک (Mayo Clinic): از مراکز پزشکی خصوصی در روچستر در ایالت

بار دیگر یاد آور می شوم که پیشرفتها و کارهایی که در حال حاضر انجام می شوند آینده را در برابر ما مجسم می کنند. مثلاً بعضی از برنامههای تلویزیونی امریکایی مانند بازی قرار گذاشتن، برای شرکت کنندگان جایزههایی تجربی در نظر می گیرند، و همین اواخر این بازی در پارلمان سوئد هم مطرح شد و مورد بحث قرار گرفت. در این بازی یک مجلهٔ پورنوگرافی به یکی از خوانندگان خود به عنوان جایزه یک سفر یک هفته ای به مایور کا همراه با یکی از مدلهای ماهروی مجله داد. آیکی از اعضاء محافظه کار مجلس چنین حرکات و رفتاری را به باد انتقاد گرفت. شاید و قتی و زیر دارایی، آقای گونار استرنگ (Gunnar Sträng) به ایشان اطمینان خاطر داد که این معامله مشمول مالیات می شود، حالش کمی جا آمده ناشد.

تجربههای شبیه سازی شده و شبیه سازی نشده نیز در آینده طوری با هم ترکیب می شوند که با در ک انسان از واقعیت به کشاکش خواهند پرداخت. در داستان زیبای فارنهایت ۱۹۸ اثر ری برادبری زوجهایی که در حومهٔ شهر زندگی می کنند با سختی بسیار پول پس انداز می کنند تا بتوانند دستگاههای ویدئو سه دیواره یا چهار دیواره بخرند و وارد نوعی نمایش روانی تلویزیونی بشوند. آنان در داستانهای پیوسته ای که هفته ها و ماهها طول می کشد به صورت بازیگرانی که در داستان شرکت دارند در می آیند. شرکت آنان در اینگونه داستانها بسیار مشغول کننده است. ما در واقع به یاری تکنولوژی پیشرفتهٔ ار تباطات در حال حرکت بسوی توسعهٔ چنین فیلمهایی هستیم که با بیننده ها کنش متقابل برقرار می کنند. ترکیب کردن شبیه سازیها با امور واقعی تعداد و تنوع محصولات تجربی را چندین برابر می کند.

اما گروههای بزرگ روان آزمای فردا فقط به فروش تجربههای منفرد و مجزا از یکدیگر بسنده نخواهند کرد. این روان آزمایان تجربههای پیوستهای در اختیار انسان

مينهسو تا. -م.

۱۲) ماکائو (Macao): بندری در جنوب چین. -م.

۱۷) برای درک مؤثر و روشن از قماربازی تجربی و پیامدهای فلسفی آن رجوع کنید به «بخت آزمایی در بابل» از خورخه لوئیس بورخس فیلسوف و مقالهنویس آرژانتینی، این اثر کوتاه در مجموعه کارهای وی به نام «هزارتوها» آمده است.

۱۸) مایورکا (Majorca): جزیرهای اسپانیایی در مدیترانهٔ غربی. -م.

۱۹) این موضوع در Sweden Now ، آوریل ۱۹۹۸ ، صفحهٔ ۲ توصیف شده است.

۲۰) ری برادبری (Ray Bradbury): متولد ۱۹۲۰ نویسندهٔ تخیلی امریکایی. -م.

قرار خواهند داد که طوری سازمان یافتهاند که مجاورتشان با یکدیگر رنگ و هماهنگی و تقابلی را در زندگی مصرف کنندگان ایجاد می کنند که قبلاً فاقد اینگونه کیفیتها بوده است. زیبایی و هیجان و خطر و لذتهای جنسی طوری برنامهریزی می شوند که بتوانند یکدیگر را تشدید کنند. گروههای روان آزما (که بی تردید با مرکز بهداشت ذهنی همکاری نزدیک خواهند داشت) با ارائهٔ زنجیرهٔ بهم پیوسته و توالی تجربه ها به زندگی بی سر و سامان و مغشوش برخی از مردم تا حدودی نظم و سامان می دهند. در واقع آنان خواهند گفت: «اجازه بدهید (بخشی از) زندگی تان را برایتان برنامه ریزی کنیم. در دنیای ناپایدار و سرشار از تغییر فردا افراد بسیاری از این پیشنهاد حسن استقبال خواهند کرد.

تجربههای دربست و آماده که در آینده عرضه می شود از حد تصور مصرف کنندهٔ متوسط بسیار فراتر است و محیط را سرشار از تازگیهای تمام نشدنی خواهد کرد. شرکتها برای ایجاد عجیب و غریب ترین و خوش ترین تجربهها با یکدیگر به رقابت برخواهند خاست. در واقع برخی از این تجربهها حمثل مورد مدلهای ماهروی سوئدی حتی از سهل انگاریهای فردا دربارهٔ مسائل اجتماعی قابل قبول نیز فراتر خواهند رفت. ممکن است اینگونه تجربهها بطور پنهانی و توسط گروههای روان آزمای غیرمجاز و زیرزمینی به مردم عرضه شوند. و همین عمل غیرمجاز هیجان کار نامشروع را به تجربه اضافه می کند.

(یکی از فعالیتهای تجربی که از دیرباز و بطور سنتی به شکل مخفیانه انجام می شده فحشا بوده است. فعالیتهای غیرقانونی بسیار دیگری نیز وجود دارد که همهٔ آنها را می توان در شمار صنعت ارائهٔ تجربه جای داد. اما قسمت اعظم این تجربهها نشاندهندهٔ تخیل ضعیف و کمبود منابع فنی است که در آینده این کمبودها نیز برطرف خواهند شد. این تجربهها در مقایسه با امکانات جامعهای که در سال ۲۰۰۰ و یا زودتر از آن با روباتها و کامپیوترهای پیشرفته و مواد مخدر دگرگونکنندهٔ شخصیت و محرکهای مغزی لذتبخش و دیگر اجناس تکنولوژیکی مشابه آنها مسلح می شود، ناچیز به نظر می رسد.)

انواع تجربههای تازه و بدیعی که در برابر مصرفکننده قرار می گیرد حاصل کار طراحان تجربه است، و این طراحان نیز از بین خلاق ترین افراد جامعه برخواهند خاست. شعار عملی این حرفه چنین خواهد بود: «اگر نمی توانید چیزی را بطور واقعی بسازید یک جانشین مصنوعی برایش پیدا کنید. و اگر کار تان را خوب انجام بدهید، مشتری هر گز متوجه تفاوت آندو نخواهد شد.» تیره و تار و مغشوش شدن مرزهای بین امور واقعی و بدلی جامعه را با مشکلات اساسی مواجه خواهد ساخت،

ولی مانعی در راه ظهور و یا کند کردن پیدایش «صنایع خدمات روانی» و «گروههای روان آزما» ایجاد نخواهد کرد. سندیکاهای بزرگی که در سراسر پهنهٔ گیتی فعالیت میکنند دیسنیلندهایی خواهند ساخت که از هر جهت، چه از لحاظ مقیاس و میدان فعالیت و چه از لحاظ قدرت ایجاد هیجان، آنقدر وسعت دارند که حتی در تصور ما نمی گنجند.

ما به این ترتیب می توانیم بطور مبهم خطوط کلی اقتصاد فراصنعتی، و اقتصاد بعد از بخش خدمات را طراحی کنیم. در آینده، کشاورزی و تولید کالاها از نظر اقتصادی به حالت رکود درمی آیند و نیروی انسانی هرچه کمتری در ایندو بخش کار خواهد کرد. ساختن کالا و کشت محصولات که کاملاً ماشینی و اتوماتیک می شود نسبتاً ساده تر خواهد شد. طراحی کالاهای جدید و فرایند آراستن آنها با انواع روکشهای محکم تر و درخشان تر و همچنین در نظر گرفتن مسائل عاطفی و روانشناسی، میدانی می شود برای آنکه بهترین و خبره ترین کارفرمایان نبوغ و تدبیر و کاردانی خود را عرضه کنند.

اما بخش خدمات نسبت به آنچه امروز از آن می دانیم، گسترش بسیار خواهد یافت و طرح جایزههای روانشناسانه درصد روزافزونی از مجموع وقت و انرژی و پول را به خود اختصاص خواهد داد. سرمایه گذاری در بخش خدمات، مثل صندوقهای تعاونی، عناصری از قماربازی تجربی را بکار خواهند گرفت تا برای سهامداران خود هیجانهای بیشتر و پاداشهای غیراقتصادی فراهم نمایند. شرکتهای بیمه فقط به این اکتفا نخواهند کرد که مقرری بیمهٔ عمر را پس از مرگ شخص از پرداخت کنند، بلکه سعی خواهند کرد برای چندین ماه بعد از مرگ شخص از همسرش مراقبت کنند، برایش پرستار بفرستند، برایش مشاور روانشناس روانه کنند و انواع کمکهای دیگر را به وی عرضه نمایند. شرکتهای بیمه که از مشتریهای خود انواع اطلاعات را در اختیار دارند می توانند به کمک کامپیو تر به همدمیابی اقدام کنند و به بازماندگان کمک نمایند تا برای خویش زوجی انتخاب کنند. خلاصهٔ کلام آنکه بخش خدمات بسیار متنوع تر و بهتر خواهد شد. به متفرعات روانشناسانهٔ کلام آنکه بخش خدمات بسیار متنوع تر و بهتر خواهد شد. به متفرعات روانشناسانهٔ هر کار و یا به هر جزء محصول توجه خواهند کرد.

سرانجام ما هم شاهد رشد گریزناپذیر شرکتهایی خواهیم شد که قبلاً وارد فعالیت ارائهٔ تجربه شدهاند، و هم شکلگیری شرکتهای کاملاً جدیدی، چه انتفاعی و چه غیرانتفاعی که طرح تجربههای دربست و آماده را تهیه میکنند و تجربههای سازمانیافته یا برنامهریزی شده را بین دیگران پخش مینمایند. انواع هنرها توسعه خواهند یافت و بنا به گفتهٔ راسکین (Ruskin) و موریس (Morris) به خدمت صنعت

درخواهند آمد. گروههای روان آزما و دیگر مؤسسهها دست به استخدام تعداد کثیری بازیگر و کارگردان و موسیقیدان و طراح خواهند زد. همچنانکه ماهیت کلی فراغت با توجه به مسائل تجربی مجدداً تعریف خواهد شد، صنایعی نیز که فعالیتشان جنبهٔ ایجاد فراغت داشته باشد توسعهٔ بسیار پیدا می کنند. آموزش و پرورش که اکنون دیگر ابعاد وسیعی پیدا کرده است، با بکار بستن تکنیکهای تجربی جهت انتقال دانش و ارزشها به محصلین، به صورت یکی از صنایع تجربی مهم درخواهد آمد. بخش تولید تجربه برای ماشینها و نرمافزارهای صنایع مربوط به ارتباطات و برای کامپیوتر بازار بسیار مطلوبی فراهم می آورد. خلاصهٔ کلام آنکه تمام صنایعی که به نحوی از انحاء، خود را به تکنولوژی رفتاری مرتبط کردهاند، و صنایعی که از مرحلهٔ تولید کالاهای ملموس و خدمات سنتی فراتر رفتهاند در آینده از دیگر صنایع سریع تر گسترش خواهند یافت. سرانجام باید گفت که تجربهسازان، اگر منایع اسسی ترین بخشهای اقتصاد را تشکیل نگوییم اساسی ترین بخشهای اقتصاد را تشکیل نگوییم اساسی ترین بخشهای اقتصاد را تشکیل میدهند. فرایند روانشناسی کردن تکمیل خواهد شد.

## اقتصاد و سلامت رواني

مؤسسهٔ تحقیقاتی استنفورد در گزارشی که «بخش خدمات دراز مدت» آن ارائه کرده اعلام داشته است که اساس اقتصاد فردا عبارت خواهد بود از «تأکید بر نیازهای معنوی و نیازهای مادی افراد و گروهها.» این مؤسسه همچنین بر آنست که تأکید تازه بر این دو نوع نیاز نه تنها نشان دهندهٔ نیازهای مصرف کننده است، بلکه در عین حال مبین نیاز خود اقتصاد است تا بتواند به حیات خود ادامه بدهد. «در کشوری که تمام نیازهای ضروری و مادی آن را شاید فقط سهچهارم و یا حتی نیمی از ظرفیت تولید آن جامعه تأمین می کند، برای آنکه بتوان چنین اقتصادی را سالم کرد ضروری است آن را بطور اساسی مجدداً سازمان داد.» آ

همگرایی (Convergence) این فشارها، که هم از جانب مصرفکننده است و هم از جانب کسانی که خواستار رشد اقتصاد هستند، باعث خواهد شد جوامعی که از نظر تکنولوژی پیشرفتهاند بسوی تولید تجربه، یعنی تولید دنیای آینده حرکت کنند. البته حرکت به اینسو را می توان به تعویق انداخت. تودههای فقیر و تهیدست جهان ممکن است ساکت نمانند تا نظاره گر آن باشند که مشتی افراد منعم در جهان

۲۱) نقلقول مربوط به مؤسسهٔ استنفورد از «چارچوب اجتماعی و فرهنگی برای سال ۱۹۷۵» از الی براندس و آرنولد میچل در [۱۸۳]، صفحهٔ ۱۷۲ گرفته شده است.

خوش بخرامند و با تن آسایی به امور روانشناسانه بپردازند. این نفرت آور است که گروهی از مردم به دنبال ارضاء نیازهای روانی و در پی لذتهای تازه و لطیف باشند، حال آنکه اکثریت افراد بشر در فقر و فاقه یا در گرسنگی زندگی کنند. جوامعی که از نظر تکنولوژی پیشرفتهاند می توانند فرارسیدن تجربه گرایی را به تعویق بیندازند، و باز همان راه و روش اقتصاد مرسوم را تا مدتی حفظ کنند، تولید سنتی را به حداکثر برسانند، و منابع را در جهت کنترل کیفی محیط بکار اندازند و پس از آن به اجرای برنامههای وسیع فقرزدایی و کمکهای خارجی بپردازند.

کارخانهها با برداشتن و حذف بهرهوری اضافی خود و در واقع با دست کشیدن از آن می توانند به کار خود ادامه دهند، محصولات مازاد کشاورزی را می توان به مصرف رساند و جامعه می تواند به رفع نیازهای مادی خود همت بگمارد. به عنوان مثال یک مبارزهٔ پنجاهساله برای ریشه کن کردن گرسنگی از جهان نه تنها از نظر اخلاقی کاری است پسندیده، بلکه برای جوامع تکنولوژیکی فرصت و زمانی را فراهم می آورد که برای انتقال ساده تر به اقتصاد آینده سخت به آن احتیاج دارند. این وقفه به ما فرصت می دهد تا دربارهٔ آثار و عواقب فلسفی و روانشناسانه تولید تجربه به اندیشه و تأمل بپردازیم. چنانچه مصرف کنندگان دیگر نتوانند بروشنی بین امور واقعی و شبیهسازی شده فرق قائل شوند، چنانچه تمام طول زندگی یک انسان را بتوان از نظر تجاری برنامهریزی کرد، می توان گفت که ما وارد یک سلسله مشکلات روانی اقتصادی می شویم که پیچیدگی آنها نفسها را در بارهٔ و دمندی و سلامت روانی دمو کراسی یا اقتصاد بلکه اعتقادات ما را دربارهٔ ماهیت خردمندی و سلامت روانی نیز درمی نوردد.

یکی از مسائل بزرگ زمان ما که هنوز مطرح نشده مربوط می شود به توازن بین تجربه های باواسطه و تجربه های بی واسطه در زندگی. هیچ نسلی تاکنون حتی در برابر یک دهم تجربه های باواسطه که ما و فرزندانمان با آن مواجه هستیم قرار نگرفته است و هیچ کس در هیچ جا کمترین تصور واقعی دربارهٔ تأثیر این تغییر عظیم بر شخصیت انسان نداشته است. کودکان ما از لحاظ بدنی نسبت به ما سریع تر به سن بلوغ می رسند. "سن نخستین عادت ماهانه هر ده سال حدود چهار تا شش ماه کاهش می یابد. دیری نخواهد پایید که قد مردم نیز بلند تر می شود. بی شک بسیاری از جوانان ما که خود محصول تلویزیون و انبوه اطلاعاتی هستند که بسیاری از جوانان ما که خود محصول تلویزیون و انبوه اطلاعاتی هستند که

۲۲) دربارهٔ بلوغ کودکان نگاه کنید به [۱۶۸]، صفحات ۳۹-.۶.

بی درنگ به آنها دسترسی پیدا می کنند، زودتر از حد معمول به رشد فکری می رسند. هنگامی که میزان تجربیات باواسطهٔ ما نسبت به تجربیات واقعی زیادتر می شود، رشد عاطفی چه وضعی پیدا می کند؟ آیا افزایش تدریجی تجارب باواسطه به بلوغ عاطفی کمک می کند؟ و یا اینکه در واقع آن را به تعویق می اندازد؟

وقتی که اقتصاد یک کشور هنگام جستجو برای یافتن هدفی جدید با تمام قوا در راه تولید تجربه به خاطر خود تجربه تلاش می کند، یعنی تجربههایی که تمایز بین امور باواسطه و امور بی واسطه و بین امر شبیه سازی شده و واقعی را مخدوش می سازد، بر سر چنین اقتصادی چه می آید؟ یکی از تعاریف سلامت روانی توانایی تشخیص امر واقعی از امر غیرواقعی است. آیا ما به تعریف جدیدی نیاز داریم؟

باید دربارهٔ این مسائل اندیشه و تامل کنیم، زیرا اگر چنین نکنیم (و شاید حتی اگر چنین کنیم) تولید خدمات در نهایت بر تولیدات صنعتی، و تولید تجربه بر تولید خدمات غلبه خواهد کرد. رشد بخش تولید تجربه ممکن است تنها نتیجهٔ گریزناپذیر رفاه و وفور باشد. زیرا هنگامی که نیاز مندیهای مادی و اولیهٔ انسان برطرف می شود او در پی یافتن لذتهای جدید و ظریف تر برخواهد آمد. ما اکنون در حال تحول از اقتصاد تغذیه به اقتصاد روانی هستیم، هرچند که در جهان هنوز شکمهای بسیاری است که باید سیر شوند. علاوه بر اینها، ما بسرعت در جهت جامعهای حرکت می کنیم که در آن اشیاء و کالاها و بناها بطور فزایندهای ناپایدار و موقتی می شوند و این حالت ناپایداری نه تنها در مورد روابط انسان با اشیاء و کالاها، بلکه در مورد خود اشیاء و کالاها نیز صادق است. شاید علت آن است که تجربه ها تنها محصولاتی هستند که وقتی مصرف کننده آن را به تملک خویش در آورد دیگر نمی توان آنها را از وی باز پس گرفت و نمی توان آنها را مثل قوطیهای خالی دیگر نمی توان آنها را اثر وی باز پس گرفت و نمی توان آنها را مثل قوطیهای خالی نوشابه و یا تیغ ریش تراش به دور انداخت.

برای اشرافیت کهن ژاپنی، هرگل، هرکاسه، هر کمربند، سوای مورد مصرفش سرشار از مفهوم و معناست. هریک از اینها مملو از معنا و مفهوم نمادین و آیینی است. حرکت بسوی جنبههای روانی در کالاهای تولیدی ما را در جهت مفهوم نمادین و آیینی سوق می دهد. اما این مسأله با مفهوم ناپایداری، که اشیاء بشدت آسیب پذیر می شوند منافات دارد. به این ترتیب برای ما آسان تر آن است که به جای بخش تولیدات، به بخش خدمات معنای نمادین بدهیم. و سرانجام از مرحلهٔ اقتصاد خدماتی و از حد تصور اقتصاددانان امروز فراتر خواهیم رفت؛ در تاریخ، ما نخستین فرهنگی خواهیم بود که تکنولوژی بالا را برای تولید ناپایدار ترین و در عین حال پایدار ترین محصولات، یعنی تولید تجربهٔ انسانی، بکار می گیرد.

# فصل یاز دهم

# خانوادة كسسته

سیل تازگی و تجدد که در حال غرقه کردن ماست از دانشگاهها و مراکز تحقیقاتی به کارخانهها و ادارات و از بازارها و رسانههای گروهی به مناسبات اجتماعی و از اجتماع به درون خانهها کشیده می شود. این سیل که تا اعماق زندگی خصوصی همگی ما رخنه می کند فشارهای بی سابقه ای بر زندگی خانوادگی وارد می آورد.

خانواده را ضربه گیر مهم جامعه نامیدهاند، یعنی جایی که فرد مصدوم و لطمه دیده پس از نبرد با جهان بیرون به درون آن باز می گردد، مکانی امن در محیطی سرشار از جنب و جوش. با گسترش انقلاب فراصنعتی این ضربه گیر یعنی خانواده خود نیز در معرض ضربه های بسیاری قرار می گیرد.

منتقدان اجتماعی با شور و شوق دربارهٔ خانواده اظهارنظر می کنند. فردیناند لاندبرگ (Ferdinand Lundberg) نویسندهٔ کتاب دنیای متحول آینده می گوید: «خانواده به نقطهای رسیده که در شرف امحاء کامل است.» به عقیدهٔ ویلیام ولف (William Wolf) روانکاو: «خانواده غیر از یکی دو سال اول که برای پرورش کودک لازم است و جودی است مرده. تنها کار کرد خانواده همین است و بس.» بدبینان به ما می گویند خانواده بسوی فراموشی می رود اما بندرت می گویند چه چیز جای آن را خواهد گرفت.

برعکس، خوشبینان چنین استدلال میکنند که خانواده چون تمام این مدت و جود داشته است همچنان به حیات خود ادامه خواهد داد. گروهی تا بدانجا پیش

۱) نگاه کنید به [۱۹۳]، صفحهٔ ۲۹۵.

۲) از مصاحبهٔ نویسنده با ولف.

رفته اند که می گویند عصر طلایی خانواده در آینده پدیدار می شود. به نظر آنان با افزایش او قات فراغت، اعضاء خانواده او قات بیشتری را با یکدیگر خواهند گذراند. و از فعالیت مشترک بسیار لذت خواهند برد. «خانواده ای که اعضاء آن با هم سرگرم باشند با یکدیگر خواهند ماند.»

نظریهٔ جالب تر دیگری مدعی است که شور و غوغای آینده مردم را بیشتر از پیش به دامان خانواده می کشاند. دکتر ایروین گرینبرگ (Irwin Greenberg) پروفسور روانپزشک در دانشکدهٔ پزشکی آلبرت اینشتین معتقد است: «مردم در پی ساختاری باثبات از دواج خواهند کرد.» طبق این نظریه، خانواده همچون ریشهای است که فرد هر جا می رود آن را با خود می برد و به مثابهٔ لنگرگاهی است که انسان را در برابر طوفان تغییرات محفوظ نگاه می دارد. خلاصهٔ کلام آنکه محیط پیرامون هرچقدر ناپایدار تر و تازه تر بشود اهمیت خانواده بیشتر خواهد شد.

ممکن است هردو طرف در اینباره اشتباه کنند، زیرا آینده فراتر از آن چیزی است که به نظر می رسد. خانواده ممکن است نابود نشود و به عصر طلایی جدیدی نیز گام نگذارد. به احتمال زیاد خانواده ممکن است از هم گسیخته و پراکنده شود و باز به اشکال شگفت انگیز و تازه تر به هم بپیوندد.

# حرمت مادری

احتمالاً نیرویی که بیش از همهٔ نیروهای دیگر مهلک ترین ضربهها را در دهههای آینده بر پیکر خانواده وارد خواهد کرد آثار و عواقب تکنولوژی جدید زاد و ولد است. اکنون دیگر تعیین پیشاپیش جنسیت کودک، و حتی تعیین میزان هوش و قیافه و ویژگیهای شخصیتی او جنبهٔ عملی و عینی یافته است. پیوند جنین، پرورش نطفه در محفظهٔ شیشهای، خوردن یکی دو قرص و مطمئن شدن از دوقلو و یا سهقلوزایی و حتی فراتر از اینها، رفتن به محل نگهداری جنین و خریدن جنین بقدری از تمام تجربههای پیشین انسان دور است که برای تجسم آینده باید با چشمان شاعر یا نقاش به آن نگاه کرد، نه با چشمان جامعهشناس یا فیلسوف.

به نظر کسانی بحث کردن دربارهٔ این موارد کاری است غیرعلمی و توام با سبکسری. ولی با پیشرفتهایی که در زمینهٔ علم و تکنولوژی و یا فقط در زمینهٔ زیستشناسی تولیدمثل صورت گرفته است دیری نخواهد پایید که تمام مفاهیم

۳) نگاه کنید به [۱۸۳]، صفحهٔ ۷. ٤) از مصاحبهٔ نویسنده با گرینبرگ.

قراردادی دربارهٔ خانواده و مسئولیتهای آن درهم خواهد ریخت. وقتی بتوانیم کودکان را در ظروف آزمایشگاه پرورش بدهیم در مفهوم مادر شدن چه تغییراتی ایجاد میشود؟ و بر سر تصویری که جنس مؤنث از خود دارد و در تمام جوامع وظیفهٔ اصلیاش زاد و ولد و پرورش نژاد بشر است چه می آید؟

معدودی از جامعه شناسان به اینگونه مسائل بذل توجه کردهاند. از جملهٔ این جامعه شناسان یکی هایمن ویتزن (Hyman Weitzen) روانپزشک و رئیس بخش خدمات روانپزشکی عصبی بیمارستان پلی کلینیک در نیویورک است. دکتر ویتزن می گوید دوران بارداری و زایمان «نیاز عمدهٔ بیشتر زنان را برای بوجود آوردن یک موجود برمی آورد... اکثر زنان به توانایی خویش در فرزندزایی مباهات می کنند... هالهٔ افتخار و ستایشی که گرداگرد زن آبستن را فرامی گیرد، در هنر و ادبیات شرق و غرب، هردو، بوفور تجسم یافته و از آن سخن رفته است.»

ویتزن می پرسد هنگامی که «کودکی که در شکم زن است مال او نباشد، بلکه از یک تخمک برتر و از زن دیگر، و یا حتی از یک ظرف کوچک مخصوص کشت جنین به رحم او تلقیح شده باشد، کیش و ستایش مادری چه می شود؟» وی می گوید چنانچه قرار باشد برای زنان اهمیتی قائل شد، اهمیتشان در این نخواهد بود که فقط آنان می توانند کودک به دنیا بیاورند. قدر مسلم این است که در آینده ما حرمت مادری را از بین می بریم.

نه تنها حرمت مادری، بلکه مفهوم پدر و مادری نیز مورد تجدیدنظر اساسی قرار خواهد گرفت. در واقع ممکن است تا چندی دیگر طوری شود که یک کودک از نظر زیست شناسی بیش از یک پدر و مادر داشته باشد. دکتر بئاتریس مینتس (Beatrice Mintz) زیست شناس رشد در مؤسسهٔ تحقیقات سرطان در فیلادلفیا توانسته بچهموشهایی را پرورش بدهد که هریک بیش از یک پدر و مادر دارند و به آنها موشهای مرکب می گویند. در این روش جنینهای دو موش آبستن را برمی دارند و این جنینها را در یک ظرف در آزمایشگاه می گذارند و به آنها غذا می دهند تا وقتی که با هم پیوند یابند و به صورت یک تودهٔ واحد و بالنده در آیند. سپس این توده را در رحم موش سوم می گذارند. بچهموشی به دنیا می آید که خصوصیات زیستی دو جنین اولیه را دارد. به این ترتیب این موش مرکب که از دو

۵) از مقالهٔ «کودک برنامهریزی شده» در Mademoiselle، ژانویهٔ ۱۹۹۹ صفحات ۷۱–۷۰۰

جفت پدر و مادر درست شده، در یک طرف صورت مو و سبیل سفید و در طرف دیگر مو و سبیل سفید و در طرف دیگر مو و سبیل سیاه دارد و بقیهٔ بدنش نیز به تناوب دارای موهای سیاه و سفید است. به این ترتیب از تعداد ۷۰۰ موش مرکب ۲۵٬۰۰۰ بچهموش درست کردند. وقتی توانسته ایم موش مرکب بوجود بیاوریم، آیا بوجود آوردن انسان مرکب خیلی طول میکشد؟

در چنین اوضاع و احوالی پدر و مادر چیست و کیست؟ وقتی زنی در رحم خود جنینی را میپرورد که در رحم زن دیگری بارور شده باشد، در این میان کدامیک از اینها مادر محسوب میشوند؟ و به همین شکل باید گفت که پدر کیست؟

چنانچه زن و شوهری واقعاً بتوانند یک جنین خریداری کنند، در این صورت نقش والدین دیگر جنبهٔ حقوقی پیدا می کند نه جنبهٔ زیستی. اگر در مورد چنین معاملاتی نظارت دقیق اعمال نشود ممکن است مسائل عجیب و غریبی پیش بیاید؛ مثلاً زن و شوهری ممکن است یک جنین خریداری کنند و آن را در محفظهای نگه دارند، بعد جنین دیگری را به نام جنین اول بخرند. در چنین موردی زن و شوهر ممکن است قبل از آنکه اولین بچهشان دوران کودکی را پشت سر بگذارد، به صورت پدربزرگ و مادربزرگ حقوقی در آیند. برای توصیف پیوندهای خویشاوندی به یکسلسله واژههای جدید محتاج خواهیم شد.

علاوه بر اینها اگر جنین قابل فروش باشد آیا یک شرکت هم می تواند آن را بخرد؟ آیا می تواند ده هزار جنین بخرد؟ آیا این شرکت حق دارد آنها را بفروشد؟ چنانچه شرکت چنین حقی را نداشته باشد آیا یک آزمایشگاه تحقیقاتی که فعالیت آن غیر تجاری است از چنین حقی محروم است؟ آیا اگر ما حق خرید و فروش جنینهای زنده را داشته باشیم به معنای بازگشت به شکل تازهای از دوران برده داری است؟ اینها همه سؤالات کابوس آوری است که بزودی باید مورد بحث قرار دهیم، بنابراین در چنین اوضاع و احوالی فکر کردن به خانواده به همان سیاق و با همان اصطلاحات قراردادی کاری است غیرعاقلانه.

انسان جامعهٔ فراصنعتی وقتی در برابر دگرگونیهای اجتماعی سریع و آثار و عواقب گیج کنندهٔ انقلاب علمی قرار بگیرد ممکن است ناچار شود شکلهای تازهای از خانواده را تجربه کند. باید منتظر آن بود که اقلیتهای نو آور اشکال متنوع و رنگارنگ خانواده را تجربه کنند. اینان نخست دست به ترکیب و تغییر همین اشکال

۲) نگاه کنید به The New York Times نگاه کنید به

موجود خانواده خواهند زد.

#### خانوادهٔ سیال

اولین کاری که افراد پیشتاز به آن دست خواهند زد سیال کردن خانواده است. خانواده در جامعهٔ پیش از انقلاب صنعتی نه تنها تعداد نسبتاً زیادی فرزند بلکه عدهٔ فراوانی افراد متعلق به خود مثل پدربزرگها و مادربزرگها، عموها، داییها، عمهها، خالهها و بچههای اینها را دربر می گرفت. حیات چنین خانوادههای «گسترده» با جوامع کندآهنگ کشاورزی کاملاً متناسب و هماهنگ بود. اما منتقل کردن و جابجا نمودن این نوع خانوادهها کار بسیار دشواری است. این خانوادهها بی تحرک هستند.

جامعهٔ صنعتی ایجاب می کرد که تودههای کارگر هم آمادگی داشته باشند و هم بتوانند در پی کار به هر جا بروند، از سرزمین بومی خود دل برکنند و هر وقت لازم شد دوباره خانه و کاشانه را رها نمایند. خانوادهٔ گسترده بتدریج بار اضافی خود را از دوش به زیر افکند و به جای آن خانواده «هستهای» پدیدار شد که واحدی است ساده و دارای قابلیت انتقال بهتر و افراد آن فقط از پدر و مادر و تعداد اندکی فرزند تشکیل می شود. این نوع خانوادهٔ جدید که از خانوادهٔ گستردهٔ سنتی بسیار پر تحرک تر بود در تمام جوامع صنعتی به صورت الگوی معیار خانواده در آمد. اما جامعهٔ فراصنعتی، یعنی مرحلهٔ بعدی توسعه و پیشرفت اقتصادی تکنولوژیکی تحرک باز هم بیشتری را ایجاب میکند. بنابراین انتظار می رود که بسیاری از آیندگان فرایند سیال کردن خانواده را یک گام دیگر به پیش ببرند، به این ترتیب که فرزند را از آن حذف کنند و آن را فقط به عناصر اصلی تشکیل دهندهاش که یک مرد و یک زن میباشد محدود نمایند. شاید دو نفر که از نظر شغلی با هم جور هستند در مقایسه با خانوادههای معمولی پرفرزند بهتر و راحت تر بتوانند در میان دگرگونیهای فرهنگی و اجتماعی حرکت کنند و خود را با تغییرات شغل و نقل مکانهای پیوسته هماهنگ سازند. مارگارت مید<sup>۷</sup> مردم شناس امریکایی اظهار می دارد شاید ما داریم بسوی نظامی پیش می رویم که در آن «وظیفهٔ پدر و مادری فقط به تعداد اندکی از خانواده ها محول خواهد شد که کار اصلی شان پرورش کودکان است و مابقی جمعیت، برای اولین بار در تاریخ به حال

و مردم شناس امریکایی. --م.

خود رها میشوند تا به هر کاری که مایلند دست بزنند.^

شاید یکی از راه حلها این باشد که بچه دار شدن را به تأخیر و تعویق بیندازیم، نه اینکه از بچه دار شدن صرف نظر کنیم. امروز مردان و زنان در تعارض بین تعهد به کار و تعهد به فرزندان خود دو شقه شده اند. در آینده زوجهای بسیاری با به تعویق انداختن وظیفهٔ پرورش کودکان برای دوران بازنشستگی خود، از این مشکل بسادگی عبور می کنند.

این امر ممکن است برای مردم این زمان شگفت آور به نظر آید. اما هنگامی که ار تباط میان بچهدار شدن و اساس بیولوژیکی آن گسیخته شود، دیگر بچهدار شدن در جوانی یعنی گردن گذاشتن به حکم سنت. چه ایرادی دارد ما پس از آنکه کارهایمان را کردیم و بازنشسته شدیم چند جنین بخریم؟ به این ترتیب احتمال زیاد دارد که در آینده زوجهای جوان و میانسال فرزند نداشته باشند؛ و زوجهای بین شصت و هفتاد سال که به پرورش کودکان مشغول می شوند پدیدهای عادی بشود. خانواده که پس از دوران بازنشستگی صاحب فرزند می شود به صورت یک نهاد اجتماعی پذیرفته شده در می آید.

#### والدين بيولوژيک و والدين حرفهاى

به هرحال چنانچه تعداد خانواده های هرچه کمتری به پرورش کودکان بپردازند، چه دلیلی دارد کودکان را متعلق به آنها بدانیم؟ چه عیبی دارد سیستمی بوجود بیاوریم که در آن «والدین حرفه ای» وظیفهٔ پرورش کودکان را برای دیگران برعهده بگیرند؟

به هرحال پرورش کودک مستلزم مهارتهایی است که بهیچوجه همگان از آن برخوردار نیستند. ما اجازه نمی دهیم هرکس دلش خواست دست به عمل جراحی مغز بزند و به همین طریق نمی گذاریم هر کس به فروش سهام و اوراق بهادار بپردازد. حتی دون پایه ترین کارمندان کشور را امتحان می کنند تا میزان صلاحیتشان را برای کار بسنجند. اما عملاً به هر کس، بدون در نظر گرفتن صلاحیت ذهنی و اخلاقی او، اجازه داده ایم صرفاً بر اساس رابطهٔ بیولوژیکی، خود را در پرورش موجودات بشری امتحان کند. با آنکه این کار روز بروز پیچیده تر می شود، ولی وظیفهٔ پدر و مادری همچنان در انحصار افراد غیر حرفه ای قرار دارد.

وقتی نظام کنونی دچار تزلزل میشود و شکاف برمیدارد و انقلاب فراصنعتی

۸) نگاه کنید به «تقسیم نقشها» در [۱۳۲]، صفحهٔ ۸۷۲.

زندگی ما را درمینوردد، وقتی بر سپاه جوانان بزهکار روزبروز افزوده میشود، وقتی صدها هزار جوان از خانه فرار میکنند و دانشجویان در تمام کشورهای پیشرفته دانشگاهها را به آشوب میکشانند، باید منتظر آن باشیم که سر و صدای پایان دادن به کار و وظیفهٔ پدر و مادر شدن که حالت تفننی و غیرحرفهای پیدا کرده هرچه بلندتر و رساتر شود.

برای حل مسائل و مشکلات جوانان راه و روشهای بسیار بهتری هم وجود دارد؛ اما از آنجا که برقراری سیستم والدین حرفهای، با حرکت کلی جامعه بسوی تخصصی شدن کاملاً هماهنگ و متناسب است، مطمئناً در سرلوحهٔ همهٔ پیشنهادها قرار خواهد گرفت. وانگهی برای این نو آوری نیاز بسیار شدیدی که از اعماق جامعه نشأت میگیرد محسوس است. حتی هماکنون نیز می توان میلیونها پدر و مادر را یافت که اگر امکانش را پیدا کنند حاضرند با طیب خاطر مسئولیت خود را به عنوان والدین بچهها، البته نه از روی بی مسئولیتی یا عدم علاقه به فرزندان، به اشخاص دیگر واگذار کنند. این پدر و مادرهای آشفته و بستوه آمده و به بن بست رسیده سرانجام دریافتهاند که صلاحیت چنین کاری را ندارند. بنابراین بسیاری از والدین امروزی که رابطهٔ آنان با فرزندانشان صرفاً جنبهٔ بیولوژیکی دارد، اگر از نظر مادی برایشان مقدور بود و والدین صاحب جواز و کاملاً مجهزی نیز وجود نظر مادی برایشان مقدور بود و والدین صاحب جواز و کاملاً مجهزی نیز وجود می می داشت، نه تنها کودکان خود را با خوشحالی در اختیار آنها می گذاشتند، بلکه به اینکار همچون نشانهٔ عشق و علاقه می نگریستند و نه دست کشیدن از بچهها.

والدین حرفهای را نباید فقط افرادی متخصص در نظر گرفت، بلکه باید به آنها همچون کانونهای خانوادگی واقعی نگریست که در ازاء دستمزد خوبی که میگیرند وظیفهٔ پرورش کودکان به آنان سپرده میشود. این خانوادهها طوری طراحی میشوند که چند نسل را در خود جای میدهند، و این فرصت را در اختیار کودکان میگذارند تا مثل خانوادههای قدیمی روستایی انواع افراد بزرگئتر از خود را سرمشق قرار دهند و از آنان چیز یاد بگیرند. از آنجا که به افراد بزرگئتر حقوق میدهند تا وظیفهٔ والدین حرفهای را تقبل کنند، اینان دیگر ناچار نیستند بخاطر نیازهای شغلی کرارا مکان خود را تغییر دهند. وقتی که افراد قدیمی تر به سن میلوب میرسند و کانون خانواده را ترک میگویند، خانوادهها کودکان جدید می پذیرند، بطوری که تفاوت سنی بین کودکان همیشه در پایین ترین حد باقی می ماند.

روزنامههای آینده ممکن است آگهیهایی با مضامین زیر خطاب به زوجهای جوان منتشر کنند: «چرا میگذارید قید و بند رابطهٔ پدر و مادری دست و پایتان را

ببندد؟ کودکتان را به ما بدهید تا از او جوانی مسئول و موفق بسازیم. یک خانوادهٔ حرفهای درجه یک با این شرایط معرفی می شود: پدر ۳۹ ساله، مادر ۳۶ ساله، مادر بزرگ ۷۶ ساله. عمو و خالهٔ ۳۰ ساله نیز با ما زندگی می کنند و بطور نیمه وقت مشغول به کار هستند. یک خانوادهٔ چهار فرزندی برای پذیرفتن یک بچهٔ ۶ تا ۸ ساله یک جای خالی دارد، مواد غذایی ما از استاندار دهای دولت نیز بالاتر است. همهٔ سرپرستان در امر آموزش و پرورش کودکان و مدیریت دوره دیدهاند. والدین بیولوژیک مجازند به دفعات بچه ها را ببینند. تماس تلفنی مجاز است. بچه می تواند تعطیلات تابستان را با والدین بیولوژیک خود بگذراند. با رعایت تر تیبات خاصی مذهب و هنر و موسیقی نیز تعلیم داده می شود. حداقل مدت قرار داد پنج سال است. برای اطلاعات بیشتر با ما مکاتبه کنید.»

همانطور که از محتوای این آگهی پیداست نقشی که امروز «والدین واقعی» یعنی «والدین بیولوژیک» برعهده دارند شبیه نقش پدر و مادر تعمیدی است، یعنی در ست مثل محبتها و کمکی است که افراد غیر به شخص دیگری می کنند. به این ترتیب جامعه می تواند همچنان به ایجاد انواع گوناگون نسلهای انسان ادامه بدهد، ولی مراقبت از آنان را به پدر و مادرهایی بسیارد که هم از نظر فکری و هم از نظر عاطفی برای این نوع مراقبتها آمادگی بیشتری دارند.

# زندگی گروهی و اشتراکی

خصیصه و شق کاملاً متفاوتی در این نوع خانوادههای اشتراکی مشاهده می شود. از آنجا که ناپایداری باعث می شود تنهایی و بیگانگی در جامعه زیاد شود انتظار می رود اشکال گوناگون از دواجهای گروهی را انسان تجربه کند و تعدادشان نیز روزبروز افزایش یابد. دور هم جمع شدن چندین زن و مرد و کودک در یک خانواده خود تضمینی است برای رفع تنهایی و جدایی. حتی اگر یکی دو نفر از افراد خانواده آن را ترک کنند باز اعضاء باقیمانده یکدیگر را دارند و تنها نمی مانند. ما اکنون شاهد پدید آمدن زندگیهای اشتراکی هستیم که اساسشان را الگوهایی ما اکنون شاهد پدید آمدن زندگیهای اشتراکی هستیم که اساسشان را الگوهایی تشکیل می دهد که اسکینر (Skinner) روانشناس در کتاب والدن دو (Walden Two) و رابرت ریمر (Robert Rimmer) داستان نویس در کتاب تجربهٔ هاراد و اصل ۳۰ رابرت ریمر در اثر اخیر خود خواهان قانونی بودن «خانوادهٔ تلفیقی» توصیف کردهاند. در ریمر در اثر اخیر خود خواهان قانونی بودن «خانوادهٔ تلفیقی» است که در آن سه تا شش مرد و زن، یک نام واحد روی خود می گذارند، بطور

۱) در مورد داستانهای اسکینر و ریمر نگاه کنید به [۱۲۵]، [۱۲۸] و [۳۲۸].

اشتراکی زندگی میکنند و بچهها را پرورش میدهند، و از جانب قانون به عنوان یک شخصیت حقوقی برسمیت شناخته میشوند تا از امتیازات اقتصادی و مالیاتی بهرهمند شوند.

به گفتهٔ بعضی از ناظران اکنون در سراسر امریکا صدها خانوادهٔ اشتراکی آشکار و پنهان در اینجا و آنجا پراکنده است. و به هیچروی نمی توان گفت که همهٔ اینها را جوانان یا هیپیها تشکیل دادهاند. برخی از این خانوادهها با اهداف خاصی تشکیل شدهاند، مثل گروهی که هزینهٔ آن را سه دانشکدهٔ «ساحل شرقی» تأمین می کند و وظیفه اش آن است که شاگردان سال اول دانشکده را راهنمایی کند و آنان را با زندگی در محیط دانشگاه آشنا سازد. امکان هم دارد که هدفهای اجتماعی یا مذهبی یا سیاسی و حتی سرگرمی و تفریحی را دنبال کنند. طولی نخواهد کشید که ما در سیاسی و حتی سرگرمی و تفریحی را دنبال کنند. طولی نخواهد کشید که ما در به حال درست نشده باشند. ما در آینده ناظر پدید آمدن خانوادههای اشتراکی جواهیم شد، البته اگر تا به حال درست نشده باشند. ما در آینده ناظر پدید آمدن خانوادههای اشتراکی خواهیم شد که بر اساس عقاید و نظریههای سیاسی و یا مذهبی تشکیل می شوند. در دانمار ک لایحه ای برای قانونی کردن از دواج گروهی تقدیم مجلس شد. هرچند که دانماد که بین زودی انتظار تصویب آن را داشت، ولی صرف ارائهٔ لایحه بخودی خود گویای تغییر مهمی است.

در شیکاگو ۲۵۰ زن و مرد و کودک تحت حمایت یک سازمان مذهبی به نام «نهاد جهانی» که بسرعت در حال گسترش است در خانوادهای به سبک رهبانان با یکدیگر زندگی میکنند. اعضاء این خانواده همه زیر یک سقف زندگی میکنند، با هم غذا می پزند و با هم میخورند، با هم مراسم مذهبی را بجا می آورند و از کودکان مراقبت میکنند و همگی در آمدهای خود را روی هم میریزند. تاکنون حداقل ۴۰۰٬۰۰۰ نفر دورههای «نهاد جهانی» را گذراندهاند، و خانوادههای اشتراکی نظیر آن در شهرهایی مثل آتلانتا و بوستون و لوس آنجلس و دیگر شهرها پدیدار شده است. پروفسور جوزف ماتیوس (Joseph Mathews) مدیر «نهاد جهانی» می گوید: «دنیای کاملاً نوی در حال سر بر آوردن است، ولی مردم همچنان مثل گذشته عمل «دنیای کاملاً نوی در حال سر بر آوردن است، ولی مردم همچنان مثل گذشته عمل اختیارشان بگذاریم تا بتوانند محیط و مفهوم اجتماعی نوی بیافرینند» اختیارشان بگذاریم تا بتوانند محیط و مفهوم اجتماعی نوی بیافرینند» اختیارشان بگذاریم تا بتوانند محیط و مفهوم اجتماعی نوی بیافرینند»

نوع دیگری از خانواده که احتمالاً در آینده پیروانی برای خود فراهم خواهد کرد ممکن است خانوادهٔ اشتراکی سالخوردگان باشد، که در آن افراد سالخورده که

۱۰) نگاه کنید به The New York Times، ۹ نوامبر ۱۹۹۸.

همگی احتیاج به همدم و کمک دارند دور هم جمع می شوند و به شکل گروهی با هم از دواج می کنند. اینان چون از کار مولد اقتصادی، که لازمهاش تحرک است فراغت حاصل کردهاند، در یک جا مستقر می شوند، گرد هم جمع می آیند، پولهای خود را روی هم می ریزند، بطور جمعی پرستار و خدمتکار استخدام می کنند و تا آنجا که محدودیتهای سنی و جسمی شان اجازه دهد زندگی را به شادمانی سپری می کنند.

زندگی اشتراکی گروهی با نیاز به تحرک اجتماعی دمافزون و نقل مکانهای پی در پی که لازمهٔ جامعهٔ فراصنعتی است منافات دارد. زندگی اشتراکی گروهی مستلزم آن است که گروههایی از مردم در یک جا رحل اقامت بیفکنند. به همین جهت تجربهٔ زندگی اشتراکی گروهی ابتدا در بین آن افرادی از جامعه رواج می یابد که از قید و بند نظم صنعتی آزادند؛ مثل بازنشستگان، جوانان، آوارهها، دانشجویان، شاغلان پیشههای آزاد و صاحبان حِرف و فنون. بعدها که تکنولوژی پیشرفته و سیستمهای اطلاعاتی این امکان را در اختیار انسان بگذارد تا بخش اعظم کارهای جامعه را در داخل خانه و بوسیلهٔ شبکههای ارتباطی کامپیوتری از راه دور انجام بدهد، آنگاه زندگی اشتراکی گروهی برای تعداد بیشتری فراهم می شود.

همچنین در آینده تعداد بسیار زیادی کانونهای خانوادگی درست خواهد شد که از یک فرد بالغ مجرد و یک یا چند کودک تشکیل می شود. الزاماً همهٔ این افراد زن نخواهند بود. هماکنون در پارهای نقاط این امکان وجود دارد که مردان مجرد بتوانند کودکان را به فرزندی قبول کنند. در سال ۱۹۶۵ در شهر اورگون (Oregon) یک موسیقیدان سی و هشتساله به نام تونی پیازا (Tony Piazza) نخستین مرد مجردی بود که در آن ایالت و یا شاید در ایالات متحد امریکا حق گرفتن بچهای را به فرزندخواندگی کسب کرد. دادگاهها براحتی حق تکفل را به پدرانی که متارکه کردهاند تفویض می کنند. در شهر لندن عکاسی به نام مایکل کو پر (Michael Cooper) که در بیستسالگی از دواج کرد و اندکی بعد از همسرش جدا شد توانست حق نگهداری و پرورش پسر خردسالش را بهدست آورد، و اعلام کرد مایل است بچههای دیگری را نیز به فرزندی قبول کند. کو پر آشکارا اعلام کرده بود که قصد از دواج مجدد را ندارد، ولی کودکان را دوست دارد و با صدای بلند اعلام داشت که: «دلم میخواست می توانستید از زنان زیبا فقط این را بخواهید که برایتان بچه به دنیا بیاورند. یا از هر زنی که دوستش داشتید و یا چیزی داشت که شما را جلب می کرد این را بخواهید. آرزویم این است خانهٔ بزرگی داشته باشم که پر باشد از بچههای رنگارنگ و قد و نیمقد که هر کدامشان شکلی داشته باشند.» آیا این خواب و خیال

است و یا از نداشتن حالت مردی حکایت میکند؟ شاید همهٔ اینها باشد. هرچه هست رفتارهایی از این نوع در بین مردان در آینده بسیار مرسوم خواهد شد.

حتی از هماکنون دو عامل باعث شده است فرهنگ جامعه از خشکی بهدر آید و نرم شود و برای پذیرفتن فکر پرورش کودکان توسط مردها آمادگی بیشتری پیدا کند. یکی از این عوامل آن است که در پارهای از نقاط تعداد کودکان آماده برای پذیرفتن، از تعداد متقاضیان بسیار بیشتر شده است. مثلاً در کالیفرنیا گویندگان رادیو و تلویزیون یکسر داد میزنند: «بچههای بسیاری در اختیار داریم، از هر نژاد و ملیت، که منتظرند عشق و شادی به خانهٔ شما به ارمغان بیاورند. به ادارهٔ پذیرش ناحیه در لوس آنجلس تلفن کنید.» از جانب دیگر، رسانههای گروهی بنحوی شگفت آور و ظاهراً بدون هرگونه تبانی قبلی همه بطور همزمان به این نتیجه رسیدهاند که مردهایی که بچهها را پرورش میدهند مورد توجه و نظر خاص مردم قرار دارند. در سالهای اخیر سریالهای تلویزیونی پربیننده خانوادههایی را مورد تمجید و ستایش قرار دادهاند که در آنها زن نیست و مردها خانه را رفت و روب میکنند، غذا می پزند و از همه مهم تر از بچهها مراقبت می کنند. مثل فیلمهای: سه پسره، تفنگدار، بونانز، و پدر بیزن.

همین که همجنس گرایی از نظر اجتماعی بیش از پیش پذیرفته شود، حتی ممکن است به خانواده هایی برخورد کنیم که افراد همجنس گرا آنها را تشکیل داده و کودکانی را نیز به فرزندخواندگی قبول کرده باشند. این که جنسیت کودکان با جنسیت آنان یکسان خواهد بود یا نه مساًلهای است که بعداً معلوم می شود. ولی این گرایش در جوامعی که از نظر تکنولوژی پیشرفته اند با چنان سرعتی مورد قبول و احترام قرار می گیرد که بروشنی مسیر حرکت به این سمت را نشان می دهد. چندی پیش در کشور هلند یک کشیش کاتولیک دو فرد همجنس گرا را به عقد از دواج یکدیگر در آورد و برای منتقدان توضیح داد که: «این دو نفر از جمله افراد مؤمنی یکدیگر در آورد و برای منتقدان توضیح داد که: «این دو نفر از جمله افراد مؤمنی تغییر داده است؛ در این کمک کرد.» کشور انگلستان قوانین خود را در این مورد تغییر داده است؛ در این کشور به رابطهٔ رضایتمندانه بین افراد بالغ همجنس گرا به حضور کشیشان کلیسای اسقفی (اپیسکو پال) برگذار شده بود به اطلاع عامهٔ مردم حضور کشیشان کلیسای اسقفی (اپیسکو پال) برگذار شده بود به اطلاع عامهٔ مردم رساندند که رابطهٔ بین دو همجنس تحت شرایطی خاص، از لحاظ قانون عملی است «همروع». شاید روزی بیاید که یک زوج همجنس گرای پابرجا و تحصیلکرده، از مساندند که رابطهٔ بین دو همجنس تحت شرایطی خاص، از لحاظ قانون عملی است «هشروع». شاید روزی بیاید که یک زوج همجنس گرای پابرجا و تحصیلکرده، از

۱۱) لایحهٔ جرایم جنسی در انگلستان در ۲۷ ژوییهٔ ۱۹۹۷ به صورت قانون در آمد.

نظر دادگاه صلاحیت آن را داشته باشند که بتوانند «والدین» شایستهای برای کودکان محسوب شوند.

همچنین ممکن است در آینده شاهد سست شدن تدریجی تعصبات و سختگیریهایی باشیم که علیه چندهمسری اعمال می شود. اینک حتی در میان جوامع بهنجار تعداد خانوادههای چندهمسر بیش از آن حدی است که تصور میشد. بن مرسون (Ben Merson) نویسندهٔ معاصر پس از بازدید از چندین خانواده از این نوع در یوتا (Utah)، جایی که بنیادگرایان مورمون (Mormon) چندهمسری را ضروری مي دانند حدس مي زند كه حدود ۳۰٬۰۰۰ نفر در ايالات متحد امريكا مخفيانه در اين نوع واحدهای خانوادگی زندگی می کنند. با تخفیف یافتن برخور دهای تعصب آمیز نسبت به امور جنسی و کماهمیت شدن حقوق مالکیت که علتش وفور و فراوانی است ممکن است در آینده سرکوب اجتماعی چندهمسری کاری غیرعاقلانه جلوه کند. تحرک و جابجایی مردم که مجبور می شوند مدت نسبتاً زیادی را دور از خانه های خود بسر برند این جریان را تسهیل می کند. خواب و خیالهای قدیمی مردان دربارهٔ بهشتی پر از حوری ممکن است برای عدهای تحقق پیدا کند و در عین حال احتمال دارد زنانی که دور از شوهرشان و در منزل میمانند خواستار حقوق و آزادیهای جنسی فوقبرنامهٔ زناشویی شوند. انسان دیروز بسختی چنین چیزی را امکان پذیر می دانست. و انسان فردا ممکن است در این باره به نحو دیگری بينديشد.

نوع دیگری از خانواده نیز هماکنون در بین ما درحال شکل گرفتن است. این کانون تازهای است که بچهها را در آن پرورش میدهند و من آن را «خانواده بهم پیوسته» مینامم. این خانواده بر پایهٔ روابط زوجهایی استوار است که قبلاً جدا شدهاند و دوباره ازدواج کردهاند، و همهٔ کودکان در آن به صورت عضوی از «یک خانوادهٔ بزرگ محسوب می شوند. با آنکه جامعه شناسان هنوز توجه چندانی به این پدیده نکردهاند، ولی این نوع خانواده ها طوری گسترش و رواج یافته اند که یکی از صحنه های پرنشاط یک فیلم امریکایی به نام طلاق به سبک امریکایی براساس آنها ساخته شده است. انتظار می رود که خانواده های بهم پیوسته در دهه های آینده روز بروز اهمیت بیشتری پیدا کنند.

از دواج بدون فرزند، والدین حرفهای، پرورش کودکان پس از بازنشستگی، خانوادههای متحد، زندگی اشتراکی گروهی، از دواجهای گروهی سالخوردگان، کانونهای خانوادگی افراد همجنسگرا و چندهمسری همگی شکلهایی از خانواده و کارهایی است که اقلیتهای نو آور در دهههای آینده تجربه خواهند کرد. البته باید

خاطرنشان ساخت همهٔ ما تمایل به شرکت در چنین تجربههایی را نداریم. ولی آیا نظر اکثریت مردم نیز چنین است؟

#### همه چيز عليه عشق

اقلیتها همیشه دست به تجربه می زنند؛ و اکثریت همیشه به اَشکال گذشته می آویزند. با اطمینان می توان گفت اکثریت مردم حاضر نیستند از مفهوم قراردادی از دواج و یا شکلهای سنتی و مرسوم خانواده دست بردارند. بدون تردید آنان همچنان مثل گذشته شادمانی و خوشبختی را در چارچوب همان موازین رسمی و کهن جستجو خواهند کرد. با اینهمه همین افراد نیز سرانجام ناچار خواهند شد دست به نو آوری بزنند، زیرا چهبسا عوامل نامساعد علیه پیروزی در عشق بسیار خردکننده و طاقت فرسا باشد.

براساس موازین رسمی و کهن، دو جوان یکدیگر را پیدا میکنند و با هم از دواج میکنند. بر اساس موازین از دواج، این دو نفر می باید برخی از نیازهای یکدیگر را از نظر روانی برطرف سازند. شخصیتشان در طی سالها کم و بیش دست در دست هم رشد یابد و بتوانند همچنان به رفع نیازهای یکدیگر ادامه دهند. و باز بر اساس موازین از دواج، این پیوند باید «تا لحظهای که مرگئ ما را از یکدیگر جدا کند» ادامه یابد.

این نوع انتظارات عمیقاً در فرهنگ ما ریشه دوانیده است. این روزها برخلاف گذشته از دواج کردن با هر انگیزهای غیر از عشق، کاری است ناشایسته. وجود عشق برای تشکیل خانواده که در گذشته امری جانبی و تبعی محسوب میشد، اکنون به صورت محور اصلی و کانون آن در آمده است. به نظر بسیاری از مردم تداوم عشق در زندگی خانوادگی اساساً هدف اصلی زندگی است.

به هر حال عشق را برحسب همین رشد و تعالی دو جانبه و مشتر ک تعریف می کنند. عشق را چون تور یا دام زیبا و ظریفی از نیازهای مکمل یکدیگر می دانند که در آن این نیازِ آن، و آن نیازِ این محبوب را برمی آورد و در این میان احساساتی گرم و سرشار از مهر و محبت و از خودگذشتگی در بینشان پدید می آید. شوهران ناشاد اغلب از این شکایت دارند که زنانشان از لحاظ اجتماعی و فرهنگی و فکری عقب مانده اند. در مورد از دواجهای موفقیت آمیز می گویند زن و مرد پا به پای هم «رشد کرده اند».

نظریهٔ «رشد مُتوازی» در خصوص عشق مورد تأیید و تأکید مشاوران ازدواج و روانشناسان و جامعهشناس و بامعهشناس و بامعهشن

متخصص مسائل خانواده میگوید کیفیت رابطهٔ زن و شوهر به «میزان تناسب و هماهنگی آندو در مراحل هم مشخص است و هم قابل مقایسه.» ۱۲

اما اگر عشق محصول رشد مشترک دو نفر بحساب آید و وسیلهٔ سنجش ما برای یک از دواج موفق همانا میزان تکامل و تعالی هماهنگی است که عملاً صورت میپذیرد، پیشبینی میشود که آیندهای نامیمون در انتظارمان باشد.

می توان با دلیل و برهان ثابت کرد حتی در یک جامعهٔ نسبتاً راکد و بی تحرک نیز تمام عوامل منفی و نامساعد دست به دست هم می دهند تا مانع آن شوند که زن و مردی بتوانند به آرزوی رشد متوازن جامهٔ عمل بپوشانند. به هرحال وقتی که در جامعهای آهنگ تغییر، مثل امروز تند و پرشتاب شود، عوامل مساعد برای تحقق چنین آرمانی رو به کاهش می گذارند. در یک جامعهٔ بسیار متلاطم که در آن بسیاری از چیزها نه یک بار بلکه بارها و بارها تغییر پیدا می کنند، در جامعهای که اوضاع اقتصادی و موقعیت اجتماعی شوهران دچار نوسان می شود، در جامعهای که خانواده به دفعات از اجتماع و دیار خویش برکنده می شود، در جامعهای که افراد آن خانواده به دفعات از مذهبشان و از ارزشهای سنتی شان دور تر و دور تر می شوند، اگر دو نفر پیدا شوند که بتوانند با سرعت و پا به پای هم رشد و تعالی بیابند، تقریباً به معجزه شباهت پیدا می کند.

در عینحال وقتی که متوسط طول عمر مثلاً از پنجاه سال به هفتاد سال برسد و در نتیجه دوران تلاش محیرالعقول هریک از آنان برای رسیدن به رشد و تعالی متوازن و هماهنگ نیز طولانی تر بشود، وجود و تعداد عوامل نامساعد برای نیل به این هدف سر به فلک می زند. نلسون فوت بطور ضمنی اشاره می کند: «انتظار اینکه در اوضاع و احوالی جدید، از دواج برای همیشه ادامه یابد مثل انتظار برنده شدن در بلیط بخت آزمایی است.» به این ترتیب انتظار اینکه عشق جاوید باشد، به معنای انتظاری است فراتر از برنده شدن در برابر عشق جاوید صف آرایی کردهاند.

ازدواج موقت

علت میزان بالای طلاق در اکثر جو آمعی که از نظر تکنولوژی پیشرفتهاند این

۱۲) گفتهٔ نلسون فوت از «خانوادهٔ امروز امریکایی» نوشتهٔ روبن هیل، در [۱۰۹]، صفحات ۹۳–۹۶ نقل شده است.

است که از نظر آماری تعداد عوامل نامساعد علیه تداوم عشق زیاد شده است. آهنگ تغییرات هرچقدر سرعت بیشتری بگیرد و دوران زندگی هرقدر طولانی تر شود تعداد اینگونه عوامل نامساعد در برابر عشق بیشتر می شود. چیزی باید گسیخته شود.

در واقع باید گفت که چیزی پیشاپیش از هم گسیخته شده است. و آن اصراری است که در قدیم برای دوام زناشویی داشتیم. اکنون میلیونها زن و مرد چیزی را می پذیرند که به نظرشان یک خطمشی معقول و جاافتاده باشد. به جای آنکه در پی انتخاب خانواده ای عجیب و غریب و غیرمرسوم بیفتند، بر اساس قراردادی با هم پیوند زناشویی میبندند، و هردو می کوشند آن را پیش ببرند و وقتی راهشان طوری از یکدیگر جدا شود که برای هیچیک از آنها قابل پذیرش نباشد طلاق می گیرند و از یکدیگر جدا می شوند. اغلب نیز به دنبال پیدا کردن همسر تازه ای می افتند که در آن برهه از زمان، این همسر تازه از نظر رشد و تکامل معنوی با آنان هماهنگی داشته باشد.

هرقدر روابط انسانی ناپایدار تر و جانشین پذیر تر می شود، رفتن به دنبال عشق جنون آمیز تر می شود. ولی انتظارات و توقعات دنیوی و موقتی تغییر می کنند. هرقدر از دواج رسمی و سنتی از ایفاء وظیفهاش نسبت به حفظ عشق همیشگی روز بروز قاصر تر شود، می توان انتظار داشت که از دواجهای موقت در سراسر جهان بیشتر مورد پذیرش قرار بگیرند. زوجها به جای پیمان زناشویی «تا لحظهای که مرگ ما را از یکدیگر جدا کند» به از دواجی تن می دهند که از همان ابتدا می دانند که به احتمال زیاد کو تاهمدت خواهد بود.

همینطور هم زن و شوهر میدانند وقتی راهشان از یکدیگر جدا شود و تفاو تشان از نظر میزان رشد و تعالی فزونی یابد، میتوانند بدون تحمل صدمات روحی و پریشان احوالیهای سابق و حتی تحمل برخی از درد و رنجهایی که امروز نیز با طلاق همراه است، از دواج خود را پایان یافته تلقی کنند. و اگر فرصت برایشان پیش آمد می توانند دوباره و سهباره و چندباره از دواج کنند.

ازدواج متوالی، یعنی ازدواجهای موقت و پیدرپی، لباسی است برازندهٔ عصر ناپایداری که در آن تمام روابط انسان و تمام پیوندهایش با محیط از نظر زمانی کو تاه و مختصر شده است. این رشد مربوط به یک نظم اجتماعی طبیعی و اجتنابناپذیر است که در آن اتومبیلها را اجاره میدهند، عروسکها را مبادله میکنند و لباسها را پس از یکبار پوشیدن به دور میافکنند. و الگوی اصلی از دواجهای فردا نیز همین است.

به یک معنا از دواج متوالی مهم ترین سر خانواده در جوامع تکنولوژیکی است که بشدت مخفی نگاه داشته می شود. به قول پروفسور جسی برنارد (Bernard که بشدت مخفی نگاه داشته می شود. به قول پروفسور جسی برنارد (Bernard الحامه شناس خانواده که شهرت جهانی دارد: «امروز از دواجهای چندباره در جامعهٔ ما نسبت به جوامعی که در آنها چندهمسری مجاز شمرده می شود بمراتب بیشتر و رایج تر است. تنها تفاوتی که در این میان وجود دارد این است که ما از دواج متعدد را به شکل پی در پی و متوالی رسمی کرده ایم و آن جوامع آن را بطور همزمان و یکباره پذیرفته اند.» از دواج مجدد در امریکا بقدری رواج پیدا کرده که تقریباً از هر چهار مردی که از دواج می کند یکی قبلاً از دواج کرده است. این موضوع بقدری شایع شده که یکی از کارکنان شرکت آی بی ام واقعهٔ نیشداری را در مورد یک زن مطلقه حکایت می کند. وی می گوید زن که ورقهٔ تقاضای شغل را پر می کرد وقتی به مورد وضعیت تأهل رسید مکث کرد. مداد را به دهان برد، لحظه ای فکر کرد و بعد نوشت: «هنوز از دواج مجدد نکرده ام.»

ناپایداری، تصورات و انتظارات اشخاص را در مورد مدتزمان برخورد و رابطه شان با وضعیتهای جدید ضرورتاً تغییر می دهد. با آنکه ممکن است آنان امیدوار باشند که رابطه شان برای همیشه ادامه یابد ندایی همواره در گوششان زمزمه می کند که احتمال پیش آمدن چنین وضعی روزبروز کمتر می شود.

حتی اشخاص جوان که با شور و حرارت بسیار در پی آنند تا به مردم و آرمانهای خاصی عمیقاً دل ببندند، به نیرویی که همه چیز را بسوی ناپایداری سوق می دهد واقف هستند. مثلاً یک دختر جوان سیاهپوست و عضو فعال تساوی حقوق مدنی و اجتماعی دیدگاهش را در مورد زمان و ازدواج چنین بیان می کند:

«در دنیای سفیدپوستان از دواج همیشه مثل اعلان پایان است که در انتهای فیلمهای سینمایی بر پرده نقش می شود. من علاقهای به این نوع زندگی ندارم. این که من همهٔ عمرم را برای خاطر وعده و قرار دادی هدر بدهم برایم قابل تصور نیست. ممکن است من الآن بخواهم از دواج کنم، ولی از یک سال بعد چه خبر دارم؟ این به معنی بی احترامی به نهاد از دواج نیست، بلکه نهایت احترام به آن است. در جنبشی که برای تساوی حقوق اجتماعی به راه افتاده است انسان باید برای چیزها و امور موقت نیز شامهٔ تیزی داشته باشد و بتواند تا وقتی که جریان ادامه می یابد آن را خوشایند ساز د و از آن استفاده کند. در روابط قرار دادی و سنتی، زمان مثل زندان خوشایند ساز د و از آن استفاده کند. در روابط قرار دادی و سنتی، زمان مثل زندان

#### است.»<sup>۱۳</sup>

داشتن اینگونه دیدگاهها فقط به جوانان، یا به تعدادی افراد انگشتشمار و یا فعالان سیاسی محدود نمیشود. وقتی که تازگی و تجدد به تمام ارکان جامعه رسوخ می کند و سطح ناپایداری روزبروز بالاتر می رود اینگونه نظرها رواج می یابد و به همه جا سرایت می کند. و همراه با آن تعداد از دواجهای موقت و سپس از دواجهای پی در پی، بالا می رود.

این فکر را مجلهٔ سوئدی اسونسک دامتیدنینگ (Svensk Damtidning) که با عدهای از جامعه شناسان برجستهٔ سوئدی و کار شناسان امور حقوقی و سایرین دربارهٔ آیندهٔ روابط بین زنان و مردان مصاحبه کرده بروشنی هرچه تمام تر نشان داده است. این مجله یافته های خود را در پنج تصویر ارائه کرد. هر پنج تصویر یک عروس زیبا را نشان می دادند که پنج بار با شوهران متفاوت به خانهٔ بخت می رود. ۱۲

#### منحنيهاى ازدواج

وقتی از دواجهای پی در پی بیش از پیش به صورت امری همگانی و رایج در آید ما در آینده مشخصات افراد را نه بر حسب وضعیت کنونی از دواجشان، بلکه بر حسب مسیر از دواج و یا منحنی آن تعیین می کنیم. این منحنی با توجه به تصمیماتی که آنان در مراحل مهم زندگی اتخاذ می کنند تهیه می شود.

برای اکثر مردم اولین مرحله و مقطع مهم در دوران جوانی پیش می آید که دختر و پسر به «ازدواج آزمایشی» دست می زنند. حتی اکنون دختر و پسرهای جوان در ایالات متحد امریکا و اروپا، یا با تشریفات قانونی و یا بدون انجام تشریفات، بطور وسیع به ازدواجهای آزمایشی دست زدهاند. محافظه کار ترین دانشگاههای ایالات متحد امریکا نیز در برابر هم خانه شدن و زندگی مشترک دانشجویان خود چشمهایشان را می بندند. پذیرش ازدواج آزمایشی حتی در بین بعضی از فیلسوفان مذهبی نیز رو به ازدیاد نهاده است. مثلاً متاله آلمانی موسوم به زیگفرید کایل (Siegfried Keil) از دانشگاه ماربورگ این رابطه را که خود وی «زناشویی شرعی پیش از ازدواج» میخواند، تشویق می کند. در کشور کانادا پدر روحانی ژاک لازور (Jacques Lazure) رسماً «ازدواج آزمایشی» را برای مدت سه

۱۳) حقوق مدنی کارگر سیاه از مقالهٔ «چون او سیاه بود و من سفید» از الیزابت ساترلند در Mademoiselle، آوریل ۱۹۲۷، صفحهٔ ۲٤٤ نقل شده است.

۱٤) نگاه کنید به Svensk Damtidning ، دوامبر ۱۹۲۵. قسمت چهارم از یک مقالهٔ پنجقسمتی به نام «زن در سال ۱۹۸۵».

تا هیجدهماه پیشنهاد و اعلام کرده است.<sup>۱۵</sup>

در گذشته فشارهای اجتماعی و فقر مالی باعث می شد فقط تعداد انگشت شماری بتوانند به تجربهٔ از دواج آزمایشی بپردازند. در آینده اینگونه نیروهای باز دارنده از بین خواهند رفت. از دواج آزمایشی نخستین مرحله در زمینهٔ از دواجهای پی در پی محسوب می شود که در آینده میلیونها نفر در آن گام خواهند زد.

دومین مرحله و مقطع مهم در زندگی مردم آینده زمانی پیش میآید که دورهٔ ازدواج آزمایشی تمام می شود. در این مرحله زن و مرد می توانند رابطهٔ خود را به صورت رسمی در آورند و در مرحلهٔ دوم پیش هم بمانند. یا ممکن است رابطهٔ خود را قطع کنند و در صدد یافتن همدم جدیدی بر آیند. در هریک از این موارد برای زن و شوهر چندین راه و انتخاب وجود دارد. ممکن است بخواهند بدون بچه سر کنند. ممکن است بخواهند بدون بچه سر کنند. ممکن است بخواهند بوک کنند و یا کند و یا بخداری بکنند. ممکن است تصمیم بگیرند خود این کودکان را بخ بزرگ کنند و یا آنها را به والدین حرفهای بسپرند. بطور کلی اینگونه تصمیمات در حدود بیست سالگی، یعنی سنی که بسیاری از جوانان به مرحلهٔ دوم ازدواج خود قدم می گذارند، گرفته می شود.

سومین مرحلهٔ مهم در مسیر زناشویی، همچون زمان ما، وقتی پیش خواهد آمد که سرانجام بچهها منزل را ترک میکنند. پایان گرفتن دوران پدر و مادری برای بسیاری، بخصوص برای زنان که با رفتن بچهها از منزل، اینان نیز علت وجودی خود را از دست میدهند، بسیار دردناک است. حتی امروز نیز دلیل تعدادی از طلاقها آن است که زن و شوهر نمی توانند خود را با این قطع رابطهٔ درد آور منطبق سازند.

در آینده نیز برای زوجهای سنتی که سعی میکنند کودکان خود را با روشهای مرسوم و دیرینه بزرگ کنند، رفتن بچهها همچنان بسیار دردناک خواهد بود. به هرحال در آینده این دوران زودتر آغاز می شود. جوانان امروز نسبت به جوانان نسل پیش زودتر خانه را ترک میکنند. احتمال دارد در آینده زودتر از امروز به این کار مبادرت ورزند. نوجوانان در سنین حدود شانزده سالگی چه به سبب از دواجهای آزمایشی و چه به علل دیگر منزل را ترک می گویند. به این ترتیب می توان انتظار داشت که در سنین بین سی و پنج تا چهل سالگی در مسیر زناشویی میلیونها نفر گسست مهم دیگری صورت بگیرد. بسیاری از مردم در این مقطع برای

۱۵) نگاه کنید به «ازدواج آزمایشی» در مجلهٔ Time، ۱۶ آوریل ۱۹۹۷ صفحهٔ ۱۱۲.

بار سوم ازدواج میکنند.

سومین ازدواج، زن و مرد را در پیوندی طولانی و بیوقفه که هرگز در زندگی شان نچشیدهاند، برای سراسر حیاتشان، مثلاً از حدود چهل سالگی تا مرگ یکی از آندو، در کنار هم قرار می دهد. چهبسا این تنها پیوند ازدواج «واقعی» باشد که مبتنی است بر یک رابطهٔ زناشویی واقعاً پایدار و بلندمدت. در طی این مدت دو آدم پخته که به احتمال زیاد دارای علائق مشترک و همانند می باشند و نیازهای روانی یکسان و مکمل هم دارند و از نظر رشد و تعالی شخصیت در مراحل مشابهی قرار گرفته اند، می توانند رابطه ای ایجاد کنند که از نظر آماری احتمال تداوم آن بسیار زیاد است.

با همهٔ این احوال تمام این نوع از دواجها نیز تا لحظهٔ مرگ ادامه پیدا نمی کنند، زيرا خانواده با چهارمين بحران نيز مواجه خواهد شد. اين بحران همچنانكه امروز نیز بسیاری از مردم با آن مواجه می شوند، زمانی پیش می آید که یکی و یا هردو از کار بازنشسته می شوند. این تغییر ناگهانی در کار روزمره، که ناشی از همین وضعیت است، فشار بسیاری بر هردو وارد می آورد. بعضی از این زوجها در این مرحله به تشکیل خانوادهٔ پس از دوران بازنشستگی رو می آورند، و از این فرصت برای بزرگ کردن و پرورش کودکان استفاده میکنند. این کار ممکن است خلاً بزرگی را که اکنون زوجهای بسیاری پس از رسیدن به پایان زندگی شغلیشان با آن مواجه میشوند، پر کند. (امروز زنان بسیاری پس از فارغ شدن از پرورش كودكان بهسركار مي روند؛ فردا كسان بسياري برعكس اين جريان عمل خواهند كرد، یعنی در ابتدا کار میکنند و بعداً به بزرگ کردن و پرورش بچهها میپردازند.) زوجهای دیگر از راهها و روشهای دیگری بر این بحران فائق میشوند، به این معنا که هردو عادات و علائق و فعالیتهای تازه و جدیدی برای خود ایجاد می کنند و زوجهای دیگری نیز خواهند بود که این انتقال برایشان بسیار دشوار است؛ اینان پیوندهای زناشویی خود را می گسلند و به خیل آدمهای «بلاتکلیف»، یعنی به گروه پادرهوای مجردان موقت می پیوندند.

البته ذر این میان نیز کسانی خواهند بود که بخت با ایشان یار می شود و بخاطر زیرکی و هوشیاری خود این امکان برایشان بوجود می آید تا از دواجهای تک همسری دراز مدت را به صورت امری مطلوب در آورند. تعدادی از افراد نیز، مثل امروز، موفق می شوند زندگی زناشویی خود را، همراه با عشق و محبت پایدار، برای تمام عمر ادامه بدهند. اما دیگرانی نیز خواهند بود که نخواهند توانست زندگی زناشویی خود را برای مدتی طولانی ادامه بدهند. به همین جهت تعدادی از اینگونه

افراد در فاصلهٔ قبل از آخرین مرحلهٔ ازدواج، دو بار و حتی سه بار برای خود همدمهایی انتخاب می کنند. با توجه به همهٔ این موارد می توان گفت که رقم متوسط سرانهٔ ازدواج، آرام آرام ولی بطور قطع و یقین افزایش می یابد.

به احتمال بسیار، اکثر مردم پا به پای این افزایش، پیدر پی دست به از دواجهای سنتی و موقت خواهند زد. ولی با گسترش یافتن تجربههای بسیاری که در زمینهٔ تشکیل انواع خانوادهها در جامعه فراهم آمده است، افراد پر جرأت و یا بیچارگان و نومیدان شاید در مرحلهای به از دواجهایی دست بزنند که کمتر جنبهٔ رسمی و سنتی داشته باشد؛ شاید به زندگی اشتراکی روی بیاورند و یا زندگی را با یک بچه سر کنند. ماحصل اینها عبار تست از تنوع و گوناگونی مسیرهای مختلف از دواج که مردم آینده ترسیم میکنند، فراهم آمدن انتخاب وسیع تری از الگوهای زندگی و فرصتهای بیشمار برای تازگی و نو بودن تجربه. بعضی از این الگوها از الگوهای دیگر رواج بیشتری پیدا میکنند. ولی شکی نیست که از دواج موقت از مشخصات دیگر رواج بیشتری پیدا میکنند. ولی شکی نیست که از دواج موقت از مشخصات خواهد بود.

#### الزامات آزادي

دنیایی که از دواج در آن به جای آنکه همیشگی باشد موقت می شود، دنیایی که در آن زندگیهای خانوادگی متنوع و رنگارنگ می شود، افراد همجنس را در نقش والدین می پذیرند، و بازنشستگان به بزرگ کردن و پرورش بچهها مشغول شوند، چنین دنیایی با دنیای ما بسیار متفاوت خواهد بود. امروز از همهٔ پسرها و دخترها انتظار می رود که برای تمام عمر خود همدمهایی بیابند. در دنیای فردا تنها ماندن را تقبیح نخواهند کرد. همچنین زوجها مجبور نیستند مثل بسیاری از زوجهای امروز، در قید و بند از دواجی که بوی گندش به آسمان رفته، خود را محصور و اسیر کنند. در دنیای فردا، طلاق، در صور تی که امکانات و تر تیبات درست و مسئولانهای برای کودکان در نظر گرفته شود، کاری آسان خواهد بود. در واقع با شکل گرفتن پدیدهای به نام پدر و مادر حرفهای، که زن و شوهر می توانند با توجه به آن مسئولیت پدر و مادری خود را به افراد دیگری بسپرند و ناچار نخواهند شد خود را همچنان در قفس یک از دواج نفرت آور زندانی کنند، تعداد طلاقها بسیار افزایش همچنان در قفس یک از دواج نفرت آور زندانی کنند، تعداد طلاقها بسیار افزایش خواهد یافت. و قتی این فشار نیرومند خارجی از میان برداشته شود، کسانی که در کنار هم می مانند کسانی هستند که دلشان می خواهد در کنار هم باشند؛ اینان کسانی هستند که دلشان می خواهد در کنار هم باشند؛ اینان کسانی هستند که از دواج برایشان ارضاء کننده است و جنبهٔ آرمانی دارد، و خلاصهٔ کلام هستند که از دواج برایشان ارضاء کننده است و جنبهٔ آرمانی دارد، و خلاصهٔ کلام

آنکه به یکدیگر عشق می ورزند.

احتمال دارد در چنین نظام خانوادگی متنوع و آزاد و رها از قید و بندها شاهد شکلگیری انواع خانوادهها باشیم، و در بین افرادی که سنین نامساوی دارند ازدواجهای بیشتری صورت بگیرد. ازدواج مردهای مسن با دخترهای جوان و یا عکس آن، یعنی مردان جوان با زنان مسن زیاد خواهد شد. آنچه در آینده اهمیت پیدا می کند سن تقویمی نخواهد بود، بلکه ارزشهای مکمل یکدیگر، علائق مشترک و از همه مهمتر میزان رشد و تعالی شخصیت هریک از دو نفر است. به بیان دیگر زوجها نه به سن و سال بلکه به مراحل رشد و تکامل یکدیگر توجه خواهند کرد.

کودکان در این جامعهٔ فراصنعتی در میان کانونی که هر لحظه وسیع تر می شود و می توان به آن کانون «ناتنی ها» گفت، یعنی گروه وسیع پسران و دخترانی که از مجموعه و سلسلهای از والدین رنگارنگ به دنیا می آیند، بزرگ می شوند و پرورش می یابند. اتفاقاتی که برای چنین خانواده های بهم پیوسته ای پیش می آید بسیار جالب و جذاب است. ناتنی ها ممکن است روابطی مثل رابطهٔ پسرعموها و دختر عموهای امروز با هم داشته باشند. ممکن است در کارهای حرفه ای و یا به هنگام ضرورت به یکدیگر کمک کنند؛ اما در عین حال مشکلات تازه ای برای جامعه بوجود می آورند. مثلاً اگر شبه تنی ها خواستند با یکدیگر از دواج کنند چه وضعی پیش می آید؟

شکی نیست که کل رابطهٔ کودک با خانواده از بیخ و بن تغییر پیدا میکند. شاید بجز گروههایی که بطور اشتراکی با هم زندگی میکنند، خانواده آن مقدار قدرت اندکی را که در انتقال ارزشها به نسل جوان تر داشت دیگر از دست بدهد. و این باعث می شود که آهنگ تغییر پرشتاب تر شود و دشواریها و مشکلات آن نیز افزایش یابد.

به هرحال آنچه از خلال همهٔ این تغییرات رخ می نماید و اهمیت همهٔ آنها را ناچیز می کند و در محاق فرو می برد چیز بسیار ظریف و لطیفی است. در کارها و اعمال انسان آهنگی پنهان وجود دارد که در آنباره بحث چندانی نکردهاند و از گذشته ها تاکنون همچون یکی از نیروهای متعادل کننده در جامعه به انسان خدمت کرده است. و آن دور خانواده است.

ما در ابتدا کودک هستیم؛ بزرگ می شویم؛ منزل پدر و مادر را ترک می کنیم؛ ما خود کودکانی به دنیا می آوریم که آنان نیز به نوبهٔ خود بزرگ می شوند، خانه را ترک می کنند و همین جریان را از سر می گیرند. این دور آنچنان قدمتی دارد،

بقدری خودبخود و خودکار عمل می کند، و چنان نظم پرصلابتی دارد که مردم آن را همچون امری مسلم و بدیهی دانسته و در آنباره پرسشی نکردهاند. این دور بخشی از چشمانداز بشری است. کودکان مدتها قبل از آنکه به سن بلوغ برسند نقشی را که قرار است در گردش این دور عظیم برعهده بگیرند، می آموزند. این سلسله وقایع خانوادگی پیدرپی و قابل پیشبینی به تمام انسانها از هر قبیله یا جامعهای، احساس تداوم و داشتن پایگاه و جایگاهی در طرح ناپایدار امور را اعطا می کند. دور خانواده در هستی انسان همواره یکی از پایههای حفظ سلامت روانی بشمار می رود.

امروز این دور پرشتاب شده است. ما زودتر بزرگ می شویم، زودتر خانه را ترک می کنیم، زودتر ازدواج می کنیم و زودتر بچه دار می شویم. فواصل سنی کودکان را کو تاه می کنیم و دوران پدر و مادری را با سرعت بیشتری به اتمام می رسانیم. به گفتهٔ دکتر برنانیس نویگارتن (Bernice Neugarten) متخصص تکوین و رشد خانواده در دانشگاه شیکاگو: «گرایش اصلی در این جهت است که آهنگ رویدادها در هریک از ادوار زندگی خانواده پرشتاب تر شود.»

اگر جامعهٔ صنعتی با سریعتر کردن آهنگ زندگی، دور زندگی خانواده را پرشتاب کرده است، جامعهٔ فراصنعتی این دور را یکسره به متلاشی شدن تهدید میکند. با تحقق یافتن خواب و خیالهای دانشمندان و متخصصان تولید نسل، با تجربههای متنوع و رنگارنگی که اقلیتهای نو آور در زمینهٔ روابط خانوادگی به آنها دست خواهند زد، احتمال تشکیل و توسعه یافتن نهادهایی چون پدر و مادر حرفهای، افزایش یافتن نهضت از دواجهای موقت و پی در پی نه تنها دور خانواده را سریع تر میسازیم، بلکه نهادی را که زمانی مثل چهار فصل سال منظم و حتمی بود دستخوش بی نظمی، تعلیق، پیشبینی ناپذیری، و در یک کلام دستخوش تازگی و تجدد می کنیم.

وقتی که مادری بتواند فرایند تولد را با دیدار کو تاهی از فروشگاه جنین، فشرده و مختصر سازد، وقتی که با انتقال جنین از یک رحم به رحم دیگر بتوانیم حتی این یقین سنتی و کهن را که زاییدن بچه نه ماه طول می کشد در هم بشکنیم، کودکان در دنیایی بزرگ خواهند شد که در آن دور خانواده که زمانی آنهمه هموار و مطمئن بود در آینده ناموزون و پر از فراز و فرود می شود. از ویرانه های بنای نظم کهن، یکی دیگر از پایه ها و ستونهای مهم آن که ایجاد کنندهٔ ثبات و تعادل روحی بود

بیرون کشیده و درهم شکسته میشود.<sup>۱۶</sup>

البته باید خاطرنشان ساخت که تحولاتی که ما در صفحات قبل به آنها پرداختیم گریزناپذیر نیستند. ما این قدرت و توانایی را داریم که تغییرات را مطابق میل خود در آوریم. می توانیم از دو چیز که در آینده اتفاق خواهد افتاد یکی را بر دیگری ترجیح بدهیم و جلو بیندازیم. اما نمی توانیم گذشته را حفظ کنیم. ناچاریم در زمینهٔ اشکال خانواده نیز، مانند پذیرفتن چیزهای نو در اقتصاد و علم و تکنولوژی و روابط اجتماعی، روابط نو و جدید را بپذیریم.

انقلاب فراصنعتی انسانها را از بسیاری از وحشیگریهایی که از الگوهای محدودکننده و نسبتاً تحمیلی خانوادههای گذشته و حال ناشی می شود رها می سازد. انقلاب فراصنعتی به هر کس آزادیهایی خواهد داد که تاکنون ناشناخته بودهاند. اما در ازاء دادن این آزادیها بهای سنگینی از ما طلب خواهد کرد.

همچنانکه به آستانهٔ فردا پرتاب می شویم، میلیونها زن و مرد معمولی در برابر گزینش مسائل شدیدأ عاطفی قرار خواهند گرفت که برایشان بقدری ناآشنا و ناآزموده است که با تجربههای گذشته نمی توان ره به جایی برد. این زنان و مردان در پیوندهای خانوادگی خویش نیز، مثل تمام جنبههای دیگر زندگی مجبور خواهند شد نه تنها با پدیدهٔ ناپایداری، بلکه با مشکل دیگری به نام پدیدهٔ تازگی و تجدد کنار بیایند.

به این ترتیب هم در مسائل بزرگ و هم کوچک، در عمیق ترین کشمکشهای عمومی و خصوصی ترین وضعیتها، توازن بین امور جاری و غیر جاری، امور قابل پیش بینی، امور شناخته شده و امور ناشناخته بهم خواهد خورد. نسبت و میزان تازگی و تجدد افزایش خواهد یافت.

در چنین محیطی که همه چیز در آن بسرعت تغییر پیدا میکند و همه چیز ناآشناست، همچنانکه راه خود را در زندگی میگشاییم، ناچار میشویم از میان یک ردیف گزینههای متنوع، چیزهایی را انتخاب کنیم که خود شخصاً میخواهیم. و اکنون زمان آن فرارسیده که به سومین خصیصه و ویژگی اصلی فردا، که تنوع و کثرت است بپردازیم. زیرا نقطهٔ تلاقی این سه عامل یعنی ناپایداری و تازگی و تنوع است که صحنه را برای بحران تاریخی انطباق که موضوع بحث این کتاب، یعنی شوک آینده است مهیا میسازد.

# بخش چهارم تنوع و کثرت

### فصل دواز دهم

# ریشههای بیشگزینی

انقلاب فراصنعتی قسمت اعظم اعتقادات کنونی ما را دربارهٔ دمو کراسی و گزینشهای انسان در آینده، به بایگانی جهالت و نادانی میسپارد.

این روزها جوامعی که از نظر فنی پیشرفتهاند همگی دربارهٔ آینده تقریباً در یک مورد اتفاقنظر دارند. اینان به حداکثر رسیدن دامنهٔ گزینش فرد را آرمان دمو کراسی میانگارند. ولی بیشتر نویسندگان پیشبینی می کنند که ما روزبروز از این آرمان دور تر میشویم، نویسندگان از آینده تصویر سیاهی ترسیم می کنند که در آن مردم همچون موجوداتی مصرف کننده و بی فکر معرفی می شوند که کالاهای استاندار دشده آنان را در بر گرفتهٔ است، در مدر سههای استاندار دشده تعلیم می بینند، با فرهنگ عمومی استاندار دشدهای تغذیه می شوند و ناچارند خود را با سبکهای زندگی استاندار دشده ای هماهنگ سازند.

این پیشبینیها همانطور که انتظار میرفت نسلی را پروراند و تکثیر کرد که از آینده متنفر بود و از تکنولوژی می ترسید. یکی از تندرو ترین افراد این نسل عارفی فرانسوی است موسوم به ژاک الول (Jacques Ellul) که کتابهایش در محیط دانشگاهها رواج بسیار پیدا کرد. به اعتقاد الول انسان در روزگار گذشته که «گزینش برایش واقعا امکان پذیر و شدنی بود» بسیار آزاد تر بود. برعکس، امروز «انسان دیگر به هیچ شکل اختیار گزینش ندارد.» و اما فردا: «در آینده انسان ظاهراً نقش یک دستگاه ضبط کننده را پیدا خواهد کرد.» انسان که در آینده از گزینش محروم می شود نقشی منفعل خواهد داشت نه نقشی فعال. الول هشدار می دهد که انسان تحت سلطهٔ دولت یکه تازی به سر خواهد برد که آن را گشتاپوهایی که دستکش مخمل

پوشیدهاند میچرخانند.'

همین موضوع ـیعنی از دست دادن اختیار گزینش ـ قسمت اعظم آثار آرنولد توینبی را در بر گرفته است. همه کس از مرشدان هیپیها گرفته تا قضات دادگاه عالی و روزنامه نگاران و فیلسوفان اگزیستانسیالیست این موضوع را تکرار می کنند. نظریهٔ از بین رفتن اختیار گزینش را، اگر در ساده ترین شکلش مطرح کنیم باید بگوییم که این نظریه مبتنی بر این قیاس است: علم و تکنولوژی استاندارد شدن چیزها را تقویت کرده است. علم و تکنولوژی پیشرفت خواهد کرد، در نتیجه آینده بیشتر از امروز استاندارد می شود. پس نتیجه می گیریم که انسان بیش از بیش آزادی گزینش را از دست می دهد.

اما چنانچه به جای پذیرش کورکورانهٔ این قیاس اندکی درنگ کنیم و آن را مورد تجزیه و تحلیل قرار دهیم به کشف بسیار شگفتانگیزی نائل می شویم. برای اینکه این قیاس نه تنها از نظر منطقی غلط است، بلکه کل این فکر بر جهل کامل و مطلق از ماهیت و مفهوم و محتوا و مسیر انقلاب فراصنعتی استوار است.

طنز قضیه در این است که مردم آینده نه از نبودن اختیار گزینش، بلکه از وفور زیاده از حد و فلج کنندهٔ گزینش به زحمت خواهند افتاد. چهبسا آیندگان قربانی مشکل خاص دوران فراصنعتی بشوند که قرار گرفتن در برابر محظور کثرت و بیش گزینی (over choice) است.

طرح اتومبیل موستانگ

همهٔ کسانی که در اروپا و آیالات متحد امریکا سفر کردهاند حتماً متوجه این مطلب شدهاند که تمام پمپبنزینها یا فرودگاهها بناهای مشابهی دارند. هر کس بخواهد یک نوشابهٔ غیرالکلی بنوشد، متوجه خواهد شد که همهٔ شیشههای کو کاکولا تقریباً شبیه هم هستند. شکی نیست که آثار و عواقب تکنیکهای تولید انبوه، که یکنواخت شدن برخی از جنبههای محیط مادی پیرامون ما را در پی دارد مدتهاست روشنفکران را رنجانده است. گروهی از اینکه همهٔ هتلهای ما هیلتونی میشوند ناراحتند؛ دیگران به این حمله میکنند که ما در حال همشکل کردن کل نژاد بشر هستیم.

۱) نگاه کنید به [۱۸٦]، صفحات ۷۷، ۸۰ و ۹۳.

۲) آرنولد توینبی (Arnold Toynbee) (۱۹۷۵–۱۹۷۵): جامعه شناس و مورخ امریکایی. –م. برای نظرات توینبی در اینباره نگاه کنید به مقالهٔ وی تحت عنوان «چرا از تمدن غرب بیزارم» در مجلهٔ ۲۰۱۸ تا ۲۸۰۵ ۱۹۹۶، ۱۹۸۰

یقیناً نمی توان این مطلب را که صنعت گرایی اثری همسان ساز دارد نفی کرد. این که ما می توانیم میلیونها چیز تقریباً مثل هم را تولید کنیم نشانهٔ او ج پیروزی عصر صنعتی است. پس وقتی روشنفکران از هم شکل شدن کالاهای مادی شکوه و شکایت می کنند، دقیقاً اوضاع و احوال دوران صنعت گرایی را منعکس می نمایند. در عین حال جهل حیرت انگیز خودشان را نیز دربارهٔ ویژگی دوران فراصنعتی

در عین حال جهل حیرت انکیز خودشان را نیز دربارهٔ ویژکی دوران فراصنعتی برملا می کنند. آنان که تمام توجه خود را بر جامعهٔ گذشته متمرکز کرده اند، به تحولی که جامعه با سرعت زیاد از سر می گذراند نظر ندارند. جامعهٔ آینده جامعه ای نیست که کالاهای محدود و استانداردشده ای را در اختیار ما بگذارد، بلکه جامعه ای است که کالاها و خدمات بسیار گوناگون و استانداردنشده ای را به ما عرضه خواهد کرد که تا آن زمان هیچ جامعه ای هرگز به خود ندیده باشد. ما در مسیری حرکت نمی کنیم که استاندارد شدن کالاها روزبروز بیشتر و بیشتر شود، بلکه در جهت نفی دیالکتیکی آن پیش می رویم.

مرگ استانداردشدگی دیگر قریبالوقوع است. ولی سرعت از بین رفتن آن از یک صنعت تا صنعت دیگر و از یک جامعه تا جامعهٔ دیگر متفاوت است. هنوز استاندارد شدن در اروپا به او ج خود نرسیده است (ممکن است بیست یا سی سال دیگر طول بکشد که به این مرحله برسد) اما شواهد بسیاری در دست است که ایالات متحد امریکا یک مرحلهٔ تاریخی را از سر گذرانده است.

مثلاً چند سال پیش کنث شوار تز (Kenneth Schwartz) متخصص بازاریاب امریکایی به کشف حیرتانگیزی دست یافت. وی نوشت: «آنچه در پنج سال گذشته در بازار مصرف انبوه صورت گرفته است چیزی کمتر از یک انقلاب نیست. در درون این بازار انبوه که یک بازار واحد و متجانس بود انفجاری صورت گرفته و آن را به چندین بازار مشخص و مجزا تقسیم کرده است که هرکدام نیازها و سلیقهها و شیوهٔ زندگی مخصوص به خود را دارند.» آین مسأله صنعت امریکا را طوری دگرگون کرده که بازشناختنش را دشوار ساخته است. نتیجهای که از این دگرگونی حاصل شده تغییر حیرتانگیز کالاها و عرضهٔ فراوان آنها به مصرف کننده است.

مثلاً کارخانهٔ سیگارسازی فیلیپ موریس (Philip Morris) بیست و یک سال تمام فقط یک نوع سیگار به بازار میداد. از سال ۱۹۵۲ به اینسو، برعکس، شش

۳) نگاه کنید به «بخشبخش شدن بازار انبوه»، در Dun's Review، ژوییهٔ ۱۹۹۲ همچنین نگاه کنید به «عاقلانه بودن قطعهقطعه شدن بازار» از ویلیام رینولدز در Harvard همچنین نگاه کنید به «عاقلانه بودن قطعهقطعه شدن بازار» از ویلیام رینولدز در Business Review سپتامبر اکتبر ۱۹۲۵.

نوع سیگار جدید و انواع سیگارها را با اندازهها و فیلترها و طعمهای گوناگون وارد بازار کرده، بطوری که شخص سیگاری در بین شانزده رقم سیگار مختلف اختیار گزینش دارد. چنانچه این مسأله عملاً در مورد هریک از محصولات مهم پیش نمی آمد اهمیت چندانی نداشت. حال به بنزین اشاره کنیم. نا چند سال پیش ماشینسوار امریکایی باک بنزین خود را یا از بنزین معمولی و یا از بنزین سوپر پر میکرد. امروز او به یک پمپبنزین سانوکو (Sunoco) وارد میشود. از وی میپرسند از هشت نوع بنزین با مشخصات و ترکیبات گوناگون کدامیک را میخواهد. در خواربارفروشیها چه تغییراتی صورت گرفته است؟ در فاصلهٔ سالهای میخواهد. در خواربارفروشیها و شویندههای گوناگون در قفسهٔ خواربارفروشیهای ایالات متحد امریکا از ۶۵ نوع به ۲۰۵۰ نوع افزایش یافته است؛ غذاهای منجمد شده از ۱۲۱ نوع به ۳۵۰ نوع، و انواع آرد و خمیرهای گوناگون از ۸۲ نوع به ۲۰۵۰ نوع به افزایش پیدا کردهاند. حتی انواع غذاهای مخصوص حیوانات خانگی از ۵۸ نوع به افزایش پیدا کردهاند. حتی انواع غذاهای مخصوص حیوانات خانگی از ۵۸ نوع به ۱۸ نوع افزایش یافته است.

یک شرکت بزرگ تولیدکنندهٔ مواد غذایی نوعی شربت گیاهی درست می کند که به آن کارو (Karo) می گویند. این شرکت به جای آنکه همین یک محصول را در تمام کشور عرضه کند، دو نوع شربت را با غلظت متفاوت برای فروش ارائه می نماید، زیرا مثلاً دریافته است که مردم پنسیلوانیا به دلایل خاص محیط زندگی شان ترجیح می دهند به نسبت دیگر مردمان امریکا شربتهای غلیظ تری بنوشند. در زمینهٔ تزئینات داخل دفاتر کار و مبلمان آنها نیز همین تفاوتها وجود دارد. جان ساندرز (John Saunders)» رئیس شرکت مواد نسوز جنرال که یکی از تولید کنندگان عمده در این زمینه است می گوید: «سبکهای جدید و رنگهای تازه در حال حاضر ده برابر ده سال پیش است.» آمروز هر معمار و مهندسی رنگ سبز مورد پسند خود را می خواهد. به عبارت دیگر شرکتها در می یابند که مصرف کنندگان خواستهای بسیار متنوعی دارند و به همین جهت خطوط تولید خود را بر اساس این خواستهای بسیار متنوعی دارند و به همین جهت خطوط تولید خود می می کنند. نخست آنکه مصرف کنندگان برای بر آوردن خواستههای ویژهٔ خود پول می کند، نخست آنکه مصرف کنندگان برای بر آوردن خواستههای ویژهٔ خود پول بیشتری در اختیار دارند؛ دوم و مهم تر از مورد اول آن است که هرقدر تکنولوژی بیشتری در اختیار دارند؛ دوم و مهم تر از مورد اول آن است که هرقدر تکنولوژی

نکتهای که منتقدان اجتماعی که اغلبشان از تکنولوژی چیزی نمی دانند قادر به

٤) نگاه کنید به Business Week سپتامبر ۱۹۲۹ صفحهٔ ۱۵۲.

در کش نیستند این است که: تکنولوژی فقط در مراحل ابتدائی استاندار د شدن را بر جامعه تحمیل می کند. برعکس، اتوماسیون راه را برای تنوع و کثرت بی پایان و خیره کننده و گیج کننده هموار می سازد.

بوریس یاویتز (Boris Yavitz) مهندس صنعت می گوید: «یکنواختی خشک و کسالتبار و زنجیرهٔ دراز محصولات هم شکل که از خصائص تولید انبوه و سنتی بوده روزبروز اهمیت خود را از دست می دهد. دستگاههای کنترل شده را می توان با تغییر اندکی در برنامههای آنها طوری تنظیم کرد که بسادگی از تولید یک محصول به تولید محصول دیگری بپردازند. تولید محصولات برای دورههای کو تاهمدت نیز انظر اقتصادی مقرون به صرفه خواهد شد.» به گفتهٔ پروفسور وان کورت هیر (کنائی دانشگاه کلمبیا: «وسائل و تجهیزات اتوماتیک... این امکان را در اختیار ما می گذارد که انواع محصولات گوناگون را برای دورههای کو تاهمدت و تقریباً با همان هزینههای تولید انبوه، تولید کنیم.» بسیاری از مهندسان و متخصصان امور بازرگانی روزی را پیش بینی می کنند که در اسیاری از مهندسان و متخصصان امور بازرگانی روزی را پیش بینی می کنند که در آن تولید محصولات متنوع از تولید محصولات یکشکل گران تر تمام نخواهد

این که تکنولوژی در مرحلهٔ ماقبل اتوماسیون باعث یکسان شدن محصولات میشود، درحالی که تکنولوژی پیشرفته تولید محصولات متنوع را امکانپذیر میسازد، با نیمنگاهی به سوپرمارکت که از نو آوریهای کشور امریکاست و دربارهاش جنجال بسیاری برپا شد به اثبات میرسد. سوپرمارکتها نیز مثل پمپبنزینها و فرودگاهها چه در میلان باشند و چه در میلواکی تقریباً شبیه هم ساخته میشوند. تردیدی نیست که سوپرمارکتها که هزاران مغازه و فروشگاه کوچک خانوادگی را از میان برداشتهاند، در یک شکل کردن ساختمانهایی که در جوار آنها ساخته میشود اثر می گذارند. ولی تعداد و میزان کالاهای گوناگونی که سوپرمارکتها به مصرف کنندگان عرضه مینمایند با محصولات عرضه شدهٔ آن نوع مغازه ها اصلاً قابل مقایسه نیست. به این ترتیب سوپرمارکتها در عین اینکه به

۵) این گفته از مقالهٔ «بیهنجاری کارخانهٔ کاغذسازی» از یاویتز گرفته شده است. اظهارنظرهای هیر در مقالهٔ وی به نام «اسبی که میتواند اقلیمی را نجات دهد» آمده است. این هردو مقاله در Columbia Journal of World Business، دورهٔ ۷۰ شمارهٔ ۳۰ صفحات ۳۲، ۲۵ آمده است.

۲) میلواکی (Milwaukce)، شهری در کنار دریاچهٔ میشیگان در ایالات متحد امریکا. –م.

همشکل کردن ساختمانها کمک میکنند، در عینحال به متنوع و زیاد شدن محصولات غذایی نیز یاری میرسانند.

دلیل این تناقض ساده است. تکنولوژی مواد غذایی و بستهبندی آنها از تکنیکهای ساختمانسازی بسیار پیشرفته تر است. درواقع باید گفت که ساختمانسازی هنوز آنچنان که باید و شاید به مرحلهٔ تولید انبوه نرسیده است؛ ساختمانسازی در مقیاس وسیع هنوز در مرحلهٔ یک حرفهٔ ماقبل صنعت باقی مانده است. آهنگ پیشرفت فنی در این صنعت به دلیل قوانین و مقررات دست و پاگیر محلی و نیز اتحادیههای محافظه کار در آن، به نسبت دیگر صنایع بسیار کند و پایین است. تکنولوژی هرقدر پیشرفته تر باشد ایجاد تنوع در محصولات ارزان تر تمام می شود. بنابراین می توانیم با اطمینان بگوییم که هر وقت صنعت ساختمانسازی از نظر تکنولوژی به دقت و پیچیدگی سایر صنایع نائل شد، آن وقت پمپبنزینها و فرودگاهها و هتلها و سوپرمارکتها را طوری نمی سازند که گویی همهٔ آنها را از روی یک قالب طراحی کرده اند. آن موقع یکنواختی جای خود را به تنوع و کرد ترت می سپارد. "

در حالی که برخی از قسمتهای اروپا و ژاپن بتازگی مشغول ساختن اولین سو پرمار کتهای همهمنظورهٔ خود شدهاند ایالات متحد امریکا این مرحله را پشت سر گذاشته و به مرحلهٔ بعدی جهیده، و آن ایجاد سو پرفروشگاههای ویژهای است که تنوع کالاهایی را که به مشتری عرضه می کند (تقریباً بنحو حیرت آوری) گسترده تر کرده است. در واشینگتندی سی یکی از این فروشگاهها در ارائهٔ غذاهای خارجی تخصص پیدا کرده است و مواد غذایی نادری همچون استیک اسب آبی، گوشت تمساح، گوشت خرگوش سفید، و سی و پنج نوع عسل گوناگون به مشتریان عرضه می کند.

این اندیشه که تکنیکهای اولیهٔ صنعت باعث یکنواختی می شوند در حالی که تکنیکهای اتوماسیون پیشرفته باعث تنوع و کثرت می گردند، با تغییراتی که اخیراً در صنعت اتومبیل سازی صورت گرفته بیشتر مطرح شده است. ورود گستردهٔ اتومبیلهای اروپایی و ژاپنی به بازارهای ایالات متحد امریکا در اواخر دههٔ ۱۹۵۰ برای

۷) در هر کجا که این فرایند آغاز شده نتایج آن بسیار درخشان بوده است. مثلاً در واشینگتندیسی ساختمانی است به اسم «واترگیت شرقی» که طرح آن را کامپیوتر داده است. در این ساختمان هیچیک از طبقات شبیه هم نیستند. از مجموع ۲۶۰ آپارتمان این ساختمان ۱۲۷ دستگاه آن نقشههای متفاوتی دارند. و در هیچیک از قسمتهای این ساختمان خطوط و دیوارهای مستقیم و پیوسته و ممتد دیده نمی شود.

خریداران امکانات بسیار جدیدی فراهم آورده و اختیار گزینش آنان را از شش نوع اتو مبیل تقریباً به پنجاه نوع افزایش داده است. امروز حتی این طیف گستردهٔ اختیار گزینش، به نظر تنگ و محدود مینماید.

دیترویت که با رقابت خارجی مواجه شده بود، نگاه خود را به پدیدهٔ موسوم به «طیف وسیع مصرف کننده» تغییر داد و با نگرش جدیدی با آن مواجه شد. دیترویت دست به ایجاد هیچ بازار وسیع و همشکلی نزد، بلکه به ایجاد یک مجموعه بازارهای کوچک و ناپایدار پرداخت. شرکتهای ناحیهٔ دیترویت پی بردند که به قول یکی از نویسندگان: «مشتریها اتومبیلهایی میخواهند که گویی به میل آنان و برحسب سفارش خودشان ساخته شده است تا خیال کنند اتومبیلشان منحصر به فرد است.» با تکنولوژی قدیمی تحقق بخشیدن به این خیال امکان نداشت؛ اما سیستمهای جدید مونتاژ و کامپیو تری شده نه تنها به این خیال جامهٔ عمل می پوشاند بلکه تا چندی دیگر به صورت یک امر واقعی در می آید.

به این ترتیب کمپانی فورد یک اتومبیل موستانگ زیبا و بسیار موفق با این مشخصات که «شما می توانید خودتان طرح کنید» به بازار عرضه کرد؛ زیرا همانطور که رینر بانهام (Reyner Banham) منتقد توضیح میدهد: «این موستانگ اصلاً آن موستانگ معمولی و مزخرف همیشگی نیست، بلکه مجموعهای از انتخابهای گوناگون است که می توانید به میل خودتان آن را جفت و جور کنید، مثل سه نوع بدنه، چهار نوع مو تور مختلف با دور بالا، غیر از یک اتومبیل شش سیلندری که مو تورهای دور بالا به آن نمی خورد. دو مو تور نوع شلبی (Shclby) برای مسافر تهای طولانی یا مسابقهای که تنها به یک نوع بدنه می خورد و با سایر ترکیبات مو تور بدنه هماهنگ و جور نمی شود. آن نوع بدنه می خورد و با سایر ترکیبات مو تور بدنه هماهنگ و جور نمی شود. آن نوع بدنه می خورد و با سایر ترکیبات مو تور بدنه هماهنگ و جور نمی شود. آنواع تنوع در رنگ و تودوزی و تجهیزات اختیاری را که شرکت فورد در اختیار ما می گذارد به حساب نیاورده است.

هم خریداران و هم فروشندگان اتومبیل روزبروز به دلیل افزایش یافتن دامنهٔ انتخابها بیشتر دچار سرگیجه میشوند. مشکل انتخاب کردن که خریدار با آن روبرو میشود خیلی پیچیده شده است؛ زیرا اضافه شدن هر گزینهای مستلزم داشتن اطلاعات بیشتر و گرفتن تصمیمات بزرگ و کوچک است. مثلاً هر کس در این اواخر خواسته مثل من اتومبیلی خریداری کند فوراً متوجه شده که کار کسب

۸) این مطلب راجع به موستانگ در «ضدتکنولوژی» از رینر بانهام در New این مطلب راجع به موستانگ در «ضدتکنولوژی» از رینر بانهام در ۱۹۲۷ آمده است. همچنین نگاه کنید به «فروش گوسالهٔ طلایی» از جرمی بوگلر در New Society اکتبر ۱۹۲۸ صفحهٔ ۵۵۲.

اطلاع از انواع ماشینها و مدلهای آنها و سرانجام انتخاب کردن یکی از آنها (حتی با قیمتهای ثابت و برابر) به روزها مغازهگردی و خواندن مطالب گوناگون نیاز دارد. خلاصهٔ کلام آنکه صنعت اتومبیلسازی ممکن است بزودی به مرحلهای برسد که تکنولوژی این صنعت، این امکان را از نظر صرفهٔ اقتصادی برایش فراهم آورد که بیش از نیاز و خواست مصرف کننده، اتومبیلهای متنوع و گوناگون تولید کند. با همهٔ اینها ما هنوز در آغاز مسیر استاندارد زدائی فرهنگ مادی خویش قرار داريم. مارشال مكلوهان (Marshall McLuhan) مي گويد: «حتى امروز در ايالات متحد امریکا اکثر اتومبیلها به یک معنی طبق سلیقهٔ مشتریها ساخته می شوند. برای مثال یک متخصص کامپیو تر با جمع آوری تمام ترکیبهای ممکن از انواع مدلها و رنگها و دیگر موارد انتخابی در یک اتومبیل اسپورت جدید خانوادگی، به رقم ۲۵ میلیون نوع متفاوت که خریدار می تواند انتخاب کند، دست پیدا کرد... وقتی تولید الکترونیکی اتوماتیک به ظرفیت کامل خود برسد، آنگاه تولید یک میلیون عدد کالای متنوع از نظر اقتصادی همانقدر ارزان تمام می شود که یک میلیون عدد کالای شبیه هم تولید کنیم. تنها محدودیتهایی که در آن زمان برای تولید و مصرف وجود خواهد داشت، مربوط به قوهٔ تخیل انسان است.» بسیاری از دیگر احکام مکالوهان جای بحث دارند. اما همین نکتهای که اظهار داشته درست است. اظهارنظر و حکم وی در مورد مسیری که تکنولوژی می پیماید کاملاً درست است. کالاهای مادی در آینده بسیار متنوع و زیاد خواهند شد؛ اما دیگر استانداردشده نخواهند بود. ما در واقع بسوی «بیش گزینی» حرکت می کنیم، یعنی به مرحلهای می رسیم که مزایای تنوع و تفرد را بغرنجی فرایند تصمیم گیری خریدار منتفی ميكند.

#### کامپیوتر و کلاس درس

آیا مسائلی که تا به حال مطرح کردیم اهمیت دارند؟ کسانی عقیده دارند مادامی که در مسیر تجانس فرهنگی یا معنوی حرکت می کنیم تنوع و کثرت در محیط مادی بی معنی و بی اهمیت است. اینان با استفاده از جملهای که برای تبلیغ یک نوع سیگار معروف بکار می رود می گویند: «آنچه در درون است اهمیت دارد.»

چنین نظری اهمیت کالاهای مادی را، که بیان نمادین تفاوتهای موجود در

۹) نگاه کنید به مقالهٔ «آیندهٔ آموزش و پرورش» از مارشال مکلوهان و جرج لئونارد در نشریهٔ ۲۱ ، Look فوریهٔ ۱۹۲۷ صفحهٔ ۲۳.

شخصیت انسان است، بشدت بی ارج می سازد و بطور ابلهانه ارتباط بین محیط درونی و محیط بیرونی را انکار می کند. آنان که از استاندارد شدن موجودات بشری می ترسند باید از غیراستاندارد شدن کالاها به گرمی استقبال کنند. زیرا با متنوع تر شدن هرچه بیشتر کالاهایی که در دسترس انسان قرار می گیرند، احتمال تفاوتها در طرز زندگی انسانها از نظر ریاضی افزایش پیدا می کند.

ولی نکتهٔ مهم این است که فرض می شود ما بسرعت در مسیر تجانس فرهنگی حرکت می کنیم، زیرا چنانچه با دقت به موضوع بنگریم درمی یابیم که عکس این فرض درست است. گفتن این مطلب چندان باب سلیقهٔ روز نیست. ولی ما نه فقط در زمینهٔ هنر و آموزش و پرورش و فرهنگ عمومی بسرعت در جهت چند پارگی و تنوع و کثرت حرکت می کنیم.

در هر جامعهٔ بافرهنگ یکی از نشانههای بارز تنوع فرهنگی عبار تست از نسبت تعداد عناوین کتابهای متفاوت برای هر میلیون نفر از جمعیت آن. هرقدر سلیقههای تودهٔ مردم استانداردشده تر بشود تعداد عناوین کتابهای متفاوتی که برای هر میلیون نفر منتشر می شود کمتر خواهد بود؛ هر چقدر این سلیقهها متنوع تر شود، تعداد عناوین کتابها بیشتر خواهد شد. زیاد شدن و کم شدن این رقم در طی زمان راهنمای بامعنی و مهمی است برای نشان دادن جهت و مسیر تحول فرهنگی در جامعه. در یکی از بررسیهایی که سازمان یونسکو دربارهٔ روند کتابهای منتشرشده در سطح جهان بعمل آورد، چنین استدلال و اظهار نظری گنجانده شده بود. این گزارش که توسط رابرت اسکار پیت (Robert Escarpit) مدیر مرکز جامعه شناسی ادبیات در دانشگاه بوردو (Bordeaux) تهیه شده بود، با دلایل متقن نشان می داد که جهان در مسیر غیراستاندارد شدن فرهنگی حرکت می کند. ۱۰

مثلاً در فاصلهٔ سالهای ۱۹۵۲ و ۱۹۶۲ از بین ۲۹ کشور عمدهٔ تولیدکنندهٔ کتاب، شاخص تنوع و کثرت در ۲۱ کشور افزایش یافت. کشورهایی که در زمینهٔ تنوع ادبی بیشترین سهم را دارا هستند عبار تند از کانادا و ایالات متحد امریکا و سوئد که همهٔ آنها تولید خود را در این مدت به بالاتر از ۵۰درصد رساندهاند. انگلستان و فرانسه و ژاپن و هلند نیز در این جهت تولید خود را از ۱۰ به ۲۵درصد رساندهاند. هشت کشور که در این زمینه در جهت معکوس، یعنی در جهت استاندارد شدن بیشتر محصولات ادبی حرکت کردهاند عبار تند از هندوستان، مکزیک، آرژانتین، ایریش. خلاصه آنکه تکنولوژی در یک کشور ایتالیا، لهستان، یو گسلاوی، بلژیک، اتریش. خلاصه آنکه تکنولوژی در یک کشور

۱۰) اطلاعات مربوط به تنوع و کثرت ادبی از [۲۰٦]، صفحهٔ ۸۳ برگرفته شده است.

هرقدر پیشرفته تر بشود، احتمال اینکه آن کشور در مسیر تنوع ادبی حرکت کند و از یکسانی دوری گزیند بیشتر می شود.

همین تمایل به کثرتگرایی، در زمینهٔ نقاشی که در آن تنوع بسیاری دیده می شود، نیز آشکار است. بازنماگرایی"، اکسپرسیونیسم، سوررئالیسم، اکسپرسیونیسم تجریدی، لبه سخت"، پاپ، هنر حرکتی و صدها سبک دیگر در همین زمان به جامعه عرضه شده است. گاهی پیش می آید که یک سبک موقتاً بر سبکهای دیگر غالب می شود، اما هیچ معیار یا سبک جهانی و جود ندارد. این بازاری است پر از کثرت.

در زمانی که هنر نقاشی جنبهٔ قبیلهای مذهبی داشت، نقاش برای کل اجتماع کار می کرد. بعدها برای گروه کوچک برگزیدگان اشرافیت کار کرد. و باز در زمانهای بعد بینندگان هنر نقاشی تودهٔ وسیع و یکسان و بی شکل آدمها بودند. امروز هنرمند نقاش با بینندگان زیادی روبروست که به گروههای کوچک بسیاری تقسیم می شوند. به نظر جان مکهیل (John McHale): «یکنواخت ترین مضامین و اشکال فرهنگی، آثار همان گروههای بدوی است. بارز ترین خصیصهٔ فرهنگ «تودهٔ» معاصر در این است که گزینشهای فرهنگی آن بسیار پردامنه و متنوع است... حتی با یک نگاه سرسری و از روی عدم دقت می بینیم که تودهٔ مردم به تماشاچیان بسیار متنوعی تقسیم شدهاند.»

در واقع هنرمندان دیگر نمی کوشند تا برای همهٔ مردم جهان کار کنند. حتی وقتی فکر می کنند دارند چنین می کنند معمولاً در همین حالت باز طبق سلیقهها و سبکهای مورد پسند خرده گروههای جامعه عمل می کنند. هنرمندان نیز مثل تولید کنندگان شربتهای گیاهی و انواع اتومبیلها برای بازارهای کوچک کالا تولید می کنند، هرقدر این بازارها زیادتر شوند محصولات هنری نیز به همین اندازه

۱۱) بازنماگرایی (Representationalism)، عمل یا اصل نشان دادن یا تصویر کردن یک شیء به طریقهای که بتوان آن را بازشناخت، مخصوصاً نقش کردن مشخصههای سطوح یک شیء آنطور که رؤیت می شود. –م.

آباً) لبه سخت (Hard Edge) اصطلاحی که در ۱۹۵۸ جونز لانس نر منتقد لوس آنجلسی در توصیف چندین نقاش انتزاع گرای محلی بکار برد که دارای این خصوصیات هستند: ۱۰ شکلهای تخت که حاشیههای سخت و مشخص داشته و با رنگهای یکنواخت نشان داده شدهاند. ۲.وحدت کلی که در آن رنگ و فرم یگانه و یک چیزند. بعدها این اصطلاح به صورت مسامحه آمیز در توصیف هر چیزی بکار برده می شود که به عنصر هندسی گرایش داشته باشد. --م.

متنوع تر می شوند.

در این میان حرکت برای تنوعطلبی تعارض شدیدی را در زمینهٔ آموزش و پرورش پدید آورده است. آموزش و پرورش، از انقلاب صنعتی به اینسو، در غرب و بویژه در ایالات متحد امریکا اساساً برای تولید برنامههای آموزشی استانداردشده سازمان یافته و تنظیم شده است. پس تصادفی نیست که درست در زمانی که مصرفکنندهٔ کالاهای صنعتی خواستار تنوع بیشتر می شود و به آن دست می یابد، و در زمانی که تکنولوژی جدید استاندارد زدائی را امکان پذیر می سازد موجی از شورش و طغیان سراسر محیطهای دانشگاهی را فرامی گیرد. با آنکه این ار تباط چندان مورد توجه قرار نگرفته است، ولی حوادثی که در دانشگاهها پدید آمده با رویدادهای بازار مصرف ار تباط بسیار تنگاتنگ دارد.

یکی از شکایتهای اصلی دانشجو این است که بهمثابهٔ یک فرد با او رفتار نمی شود و به عوض آنکه غذایی ویژه و مختص او به وی بدهند یک شوربای معمولی و ساده به او میخورانند. دانشجو نیز مثل خریدار اتومبیل موستانگ می خواهد برنامهاش را خودش طراحی کند. تفاوت قضیه در این است که در حالی که صنعت نیاز مصرف کننده را بسرعت برمی آورد، آموزش و پرورش، بویژه در برابر خواستهای دانشجویان، بی اعتناست. (در مورد اول می گوییم «حق با مصرف کننده است» و در مورد دوم اصرار می کنیم که «بابا و یا قائم مقام او در امر آموزش و پرورش، محق هستند»). به این تر تیب دانشجو که نقش مصرف کننده را تأمین کند.

با آنکه اغلب دانشکدهها و دانشگاهها دورهها و مواد درسی خود را بسیار توسعه دادهاند اما هنوز همچنان به سیستمهای پیچیدهای که بر استاندارد کردن مدارک و رشتههای تحصیلی و غیره استوار است پایبندند. این سیستمها مسیرهای اصلی راه که تمام دانشجویان میباید در آن حرکت کنند، مشخص میسازند. با آنکه مربیان و مدرسان تعداد این مسیرها را بسرعت افزایش میدهند آهنگ متنوع شدن امور بهیچوجه سرعت لازم راه که مورد نیاز دانشجو است، ندارد. به همین دلیل است که جوانان در کنار دانشگاههای ایجاد دانشگاههای دیگری دست زدهاند، یعنی دانشکدههای تجربی و دانشگاههای آزاد، که در آنها هر دانشجویی آزاد است به میل خود از آش در هم جوش و حیرت آوری، که از تاکتیک جنگهای چریکی و تکنیکهای بازار بورس تا ذن بودیسم و تئاتر زیرزمینی در آن ریخته شده، هر تکنیکهای بازار بورس تا ذن بودیسم و تئاتر زیرزمینی در آن ریخته شده، هر در دان در انتخاب کند.

مدتها پیش از فرارسیدن سال ۲۰۰۰، تمام بنیان کهنهٔ رتبه و رشته و مدرک از بین خواهد رفت. در آینده دو دانشجو نخواهید دید که بطور دقیق برنامهٔ تحصیلی یکسانی را دنبال کنند. دانشجویانی که امروز تلاش میکنند تا آموزش عالی را غیراستاندارد کنند و بسوی جامعهٔ متنوع دوران فراصنعتی پیش بروند در این مبارزه پیروز خواهند شد.

بطور مثال این نکتهٔ پرمعنایی است که یکی از نتایج مهم اعتصاب دانشجویان در فرانسه ایجاد عدم تمرکز بسیار وسیع در سیستم دانشگاه بود. عدم تمرکز باعث می شود تنوع در سطح منطقه افزایش یابد و مسئولان محلی بتوانند برنامههای درسی و مقررات مربوط به دانشجویان و روشهای مدیریت را اصلاح کنند. ۳۰

انقلابی نظیر انقلاب دانشجویان نیز در مدارس دولتی در حال تکوین است. این انقلاب از هم اکنون آشکارا به خشونت کشیده شده است. انقلاب در مدارس دولتی هم مانند شورشی که از دانشگاه بر کلی شروع شد و موجی از اعتراضات دانشجویی را در سراسر جهان پدید آورد، در آغاز و در نگاه اول به نظر می رسید که یک مسألهٔ کاملاً محلی باشد.

مثلاً شهر نیویورک، که سیستم آموزش همگانی آن ۹۰۰ مدرسهٔ دولتی را در اختیار دارد و از هر چهل محصل مدارس دولتی امریکا یک نفر در آنجا درس میخواند، فقط بر سر مسألهٔ عدم تمرکز، با شدیدترین اعتصاب آموزگاران در تاریخ خود مواجه شد. تجمع آموزگاران اعتصابی، بایکوت کردن پدر و مادرها، و شورش و بلوا در مدارس شهر به صورت امری روزمره در آمده است. اولیاء دانش آموزان سیاهپوست، که از بیهودگی کار مدارس و مشاهدهٔ آنهمه تبعیض نژادی خشن بشدت عصبانی بودند، با پشتیبانی نیروهای گوناگون اجتماعی خواستار تقسیم کل سیستم مدارس به سیستمهای کوچک شدند، بطوری که هر اجتماع کوچک بتواند آنها را اداره کند.

در واقع جمعیتهای سیاهپوست شهر نیویورک که نتوانستهاند از نظر نژادی با سفیدپوستان یگانه شوند و از نظر تحصیلی نیز با آنان برابر نیستند، خواستار نظام تحصیلی خاص خود هستند. سیاهپوستان خواستار آنند که تاریخ خودشان تدریس شود. والدین دانش آموزان سیاهپوست در برابر سیستم فعلی که یک سیستم کلی

۱۳) در مورد گرایش به تنوع و تفکیک در امر آموزش و پرورش نگاه کنید به «عدم تمرکز سیستم مدارس» از ماریو فانتینی و ریچارد مگات؛ «جامعهای با مدرسهٔ متمرکز» از پرستون ویلکاکس؛ و «شقهایی برای مدارس دولتی» از کنث کلارک در الاماا.

و دیوانسالار و خشک و منجمد است خواستار مداخلهٔ بیشتر هستند. خلاصهٔ کلام آنکه سیاهپوستان میخواهند متفاوت باشند.

ولی مسألهٔ اساسی بسیار فراتر از تعصبات نژادی است. تاکنون سیستمهای عریض و طویل مدارس شهری در ایجاد تجانس، یعنی یکنواخت کردن امر تحصیل، تأثیر بسزایی داشتهاند. این سیستمها با تثبیت معیارها و برنامههای درسی برای تمام شهر، با انتخاب متون و آموزگاران برای تمام شهر، مدارس را شدیدا یکنواخت و یکسان کردهاند.

امروز تلاش برای ایجاد عدم تمرکز که به دیترویت و واشینگتن و میلواکی و سایر شهرهای عمدهٔ ایالات متحد امریکا کشیده شده (و در اروپا نیز به اشکال گوناگون گسترش خواهد یافت) فقط کوششی در جهت بهبود آموزش و پرورش سیاهپوستان نیست، بلکه میرود تا اساس سیاستهای تمرکزطلبی و تعیین کردن برنامهٔ آموزش در سطح شهر را واژگون کند. این کوششی است در جهت ایجاد تنوع در زمینهٔ آموزش و پرورش در سطح یک محل و اعطاء حق نظارت بر مدارس به مقامات محلی. خلاصه این قسمتی است از یک مبارزهٔ وسیع برای متنوع کردن آموزش و پرورش در دهههای آخر قرن بیستم. با اینکه این کوششها در شهر نیویورک بطور عمده به دلیل مقاومت سرسختانهٔ اتحادیههای کارگری مستقر و جاافتاده موقتاً به نتیجه نرسیده، ولی بهیچوجه به معنای آن نیست که بتوان جلو نیروهای تاریخی را که در جهت غیراستاندارد شدن حرکت می کنند برای همیشه سد کرد.

اگر سیستم آموزش و پرورش در داخل متنوع نشود، خواهناخواه در خارج سیستم فرصتهایی برای رشد آموزشهای متفاوت پدید می آید. به همین دلیل است که مربیان و جامعه شناسان برجسته ای چون کنث کلار ک (Kenneth Clark) و کریستوفر جنکس (Christopher Jencks) پیشنهاد می کنند مدارس جدیدی خارج از سیستم مدارس دولتی و در رقابت با آنها تأسیس شود. کلار ک خواستار آن است که مدارس محلی و دولتی، مدارس فدرال، مدارسی که تحت سرپرستی دانشکده ها و اتحادیه های کارگری و شرکتها و حتی واحدهای نظامی قرار می گیرند، تأسیس شوند. وی معتقد است اینگونه مدارس رقیب به تنوعی که سیستم آموزش و پرورش بشدت بدان نیاز دارد کمک می نماید. در همین زمان، در کنار مدارس دولتی، مدارسی به شکل غیررسمی، توسط اجتماعات هیپیها و دیگر گروههایی که سیستم آموزش و پرورش در نظر ایشان زیاده از حد متجانس و یکنواخت می نماید درست شده است.

به این ترتیب مشاهده میکنیم که یکی از نیروهای عمدهٔ فرهنگی در جامعه، یعنی آموزش و پرورش، درست مانند اقتصاد به جهتی رانده می شود تا محصول خود را متنوع سازد. و در این زمینه نیز، مانند حوزهٔ تولید مادی، تکنولوژی جدید به جای آنکه استاندارد شدن را موجب شود، ما را بسوی تنوع و کثرت فراصنعتی میکشاند.

مثلاً کامپیوتر امکان برنامهریزی قابل انعطافتر را برای یک مدرسهٔ بزرگ تسهیل می کند. کامپیوتر به چنین مدرسهای امکان می دهد از عهدهٔ مطالعات مستقل و سلسله درسهای زیاد و گوناگون و فعالیتهای درسی فوق برنامه و متنوعی که پیش می آیند براحتی بر آید. از همه مهم تر آنکه آموزش به کمک کامپیوتر و تعلیمات برنامه ریزی شده و سایر تکنیکهایی از این نوع، به رغم تصورات نادرست عامهٔ مردم، امکان ایجاد تنوع در کلاس درس را بسیار بالا می برد. کامپیوتر به هر دانشجو اجازه می دهد با آهنگ خاص و ویژهٔ خود پیشرفت کند. کامپیوتر به دانشجو اجازه می دهد به جای انتخاب مواد درسی خشک، مثل مواد درسی در کلاسهای سنتی دوران صنعتی، راه و مسیر ویژه و مناسب خود را برای کسب دانش بپیماید.

وانگهی در آموزش و پرورش دنیای آینده آن یادگار و نشانهٔ تولید انبوه، که محل کار متمر کز بود، اهمیت خود را از دست می دهد. درست همانطور که در زمینهٔ اقتصادی، تولید انبوه به تعداد کثیری کار گر نیاز داشت تا در کارخانه هاجمع شوند، در زمینهٔ آموزش و پرورش نیز تولید انبوه به تعداد کثیری محصل نیاز داشت تا در مدارس جمع شوند. این نوع تجمع که مستلزم رعایت انضباط یکسان و ساعات کار منظم و نظارت بر حضور و غیاب و غیره بود، خود عاملی برای استاندارد کردن افراد بشمار می رفت. در آینده تکنولوژی پیشرفته بسیاری از این موارد را غیرلازم می گرداند. در آینده بخش اعظم آموزش در اتاق دانشجو، یا در منزل و یا در خوابگاهش، و در ساعتهایی که خود انتخاب می کند انجام خواهد گرفت. با وجود کتابخانه های و سیع اطلاعاتی که از طریق سیستمهای بازیابی اطلاعات کامپیو تری در دسترس دانشجو قرار می گیرد، با امکاناتی چون نوارهای ضبط و دستگاههای و یدئو و لابراتوار زبان و اتاقک مطالعه که با وسایل الکترونیکی مجهز است، دانشجو در بیشتر اوقات از محدودیتها و ناراحتیهای خاص کلاس درس آزاد خواهد شد.

تکنولوژی جدید که براساس آن چنین آزادیهای جدیدی پدید خواهد آمد بدون تردید توسط شرکتهای بزرگی نظیر IBM و RCA و Xerox در سالهای آینده در مدارس رواج خواهد یافت. در طی سی سال آینده سیستمهای آموزش و پرورش در ایالات متحد امریکا و چندین کشور اروپایی رابطهٔ خود را با فن تعلیم

و تربیت گذشته که مبتنی بر تولید انبوه میباشد، بطور قطع خواهد گسیخت و به عصر تنوع آموزش و پرورش که بر نیروی رهاییبخش ماشینهای جدید استوار است گام خواهد گذاشت.

بنابراین جامعه در زمینهٔ آموزش و پرورش نیز مثل تولید کالاهای مادی به عوض آنکه بسوی استاندارد شدن حرکت کند بطور مقاومتناپذیر از آن دور می می شود. این تغییر و تنوع فقط به گوناگونتر شدن اتومبیلها و مواد شوینده و انواع سیگارها محدود نمی شود. حرکتی که در اجتماع برای ایجاد تنوع و افزودن دامنهٔ انتخاب فرد صورت گرفته، ذهنیت و محیط مادی ما را تحت تأثیر قرار می دهد.

#### فیلمهای مردانی با لباس زنانه

از تمام وسایلی که به متجانس کردن فکر انسان در این عصر متهم شدهاند، بیش از همه رسانههای گروهی هستند که پیوسته و با شدت مورد انتقاد قرار گرفتهاند. روشنفکران در ایالات متحد امریکا و اروپا، مخصوصاً تلویزیون را در استاندارد کردن زبان و عادات و ذوق و سلیقهها مورد نکوهش قرار میدهند. اینان تلویزیون را چون جاده صاف کن غول پیکری تصویر می کنند که تفاوتهای منطقهای و محلی ما را از بین می برد و آخرین آثار تنوع فرهنگی را مضحمل می کند. اینگونه اتهامات از پارهای محافل آکادمیک به مجلهها و سینماها نیز وارد آمده است.

گرچه پارهای از این اتهامات حقایقی را دربر دارد، ولی گرایشهای معکوس و بسیار مهمی را که به جای استاندارد کردن، تنوع و گوناگونی را بوجود می آورند نادیده می گیرند. تلویزیون با هزینههای سنگین تولید برنامهها و تعداد کانالهای محدودش الزاما هنوز به تعداد کثیری بیننده وابسته است. اما تقریباً در تمام رسانههای گروهی دیگر نشانههایی به چشم می خورد که نیازشان به بینندهٔ انبوه روزبروز کمتر می شود. به هر جا که نگاه کنیم فرایند تقسیم شدن بازار مشهود است.

یک نسل پیش سینماروهای امریکایی غیر از فیلمهای هالیوودی که هدف همهٔ آنها جذب بینندگان انبوه بود، تقریباً چیز دیگری نمی دیدند. امروز در تمام شهرهای امریکا در کنار این نوع فیلمها، فیلمهای خارجی، فیلمهای هنری، فیلمهای شهوی و سیل فیلمهای کارتون، که آگاهانه برای پسند بازارهای فرعی تهیه می شوند به بازار می آیند، مثل فیلمهایی برای موجسواران، اتومبیل رانان و موتورسیکلترانان و غیره. این نوع محصولات آنقدر حالت تخصصی پیدا

کردهاند که مثلاً در نیویورک می توان سالنهایی را پیدا کرد که فقط مورد توجه و علاقهٔ مردهای همجنس باز است که در آنجا ادا و اطوار مردهایی را می بینند که لباس مبدل و لباس زنانه می پوشند!

همهٔ اینها به روند کوچکتر شدن سالن سینماها در ایالات متحد امریکا و اروپا کمک می کند. به قول مجلهٔ \کونومیست: «زمانی که ۴۰۰۰ نفر در سالن تروکادرو (Trocadero) بر صندلی می نشستند دیگر سپری شده است... سبک قدیمی انبوه بینندگان که مرتباً هفتهای یک بار به سینما می رفتند برای همیشه منسوخ شده است.» به جای آنها، گروههای کوچک در پی دیدن انواع فیلمهای خاص هستند، و اوضاع اقتصادی این صنعت نیز کاملاً زیر و رو شده است. مثلاً سینهسنتا و اوضاع اقتصادی این صنعت نیز کاملاً زیر و رو شده است. مثلاً سینهسنتا که هرکدام ۱۵۰ صندلی دارند. سایر صاحبان سینماها نیز به فکر ساختن سالنهای کوچک افتادهاند. باز می بینیم که تکنولوژی پیشرفته باعث عدم تجانس و عدم یکنواختی می شود. مثلاً توسعهٔ فیلمهایی که در داخل هواپیماها نشان می دادند باعث بوجود آمدن سیستمهای پروژکتور ارزانقیمت ۱۶ میلیمتری جدید گردید که برای سینماهای کوچک ساخته می شدند. با این سیستم به آپاراتچی نیازی نیست و به جای دو دستگاه قبلی تنها یک دستگاه کفایت می کند. شرکت یونایتد آر تیستس به جای دو دستگاه قبلی تنها یک دستگاه کفایت می کند. شرکت یونایتد آر تیستس حق ساختن این سینماهای اتوماتیک را در اختیار دارد. ۱۲

۱٤) سینماهای لندن در مقالهٔ «هرچه کوچکتر بهتر» در Economist ۱۱ ژانویهٔ ۱۹۹۹، صفحهٔ ۲۹ مورد بحث قرار گرفته است.

در مورد تنوع فیلمها بی مناسبت نیست گفته های یک نمایش دهنده را از The New در مورد تنوع فیلمها بی مناسبت نیست گفته های یک نمایش ۱۰۰ (York Times

سینماروهای این کشور دیگر برخلاف تصور شما یک جمع یکدست نیستند... اکنون بسیاری از فیلمها را منحصراً برای مناطق خاصی از کشور و با در نظر گرفتن بینندگان مخصوصی تولید میکنند.

دو سال پیش فیلم کمخرج هالیوود به نام شبح و آقای خوشین ۲/۵ میلیون دلار در خارج از نیویورک فروش کرد. چه کسانی این فیلم را دیدند؟ مردم ساکن غرب و جنوب و نواحی روستایی که به مسابقات اتومبیل سواری و تمهای موسیقی محلی علاقه دارند. یک استودیوی دیگر در هالیوود با ساختن یک سری فیلمهای «مهمانی ساحلی» و مسابقه های موتور سواری موفقیت بسیار کسب که د.

در «ساحل غربی» دهما فیلم ژاپنی عرضه می شود، چرا که بیشتر جمعیت آن را

در رادیو نیز با آنکه در پی بازار و شنوندهٔ انبوه است، نشانههایی از گوناگون شدن بهچشم میخورد. تعدادی از فرستندههای امریکایی برای افراد بسیار مرفه و شنوندگان فرهیختهٔ خود فقط آهنگهای کلاسیک پخش میکنند، در حالی که فرستندههایی دیگر فقط اخبار پخش میکنند و سایر شبکهها آهنگهای روز را پخش مینمایند. (شبکههایی نیز که به پخش آهنگهای روز میپردازند بسرعت به شبکههای خاص تر تقسیم میشوند: برخی از آنان فقط برای جوانان کمتر از هیجده سال؛ بعضی برای گروههای مسن تر و برخی نیز فقط برای سیاهپوستان آهنگ پخش میکنند.) کوششهایی نیز صورت می گیرد که صرفاً برای یک حرفهٔ خاص، مثلاً برای پزشکان شبکههای رادیویی تأسیس کنند. در آینده می توان انتظار داشت که شبکههای تأسیس شود که برای گروههای شغلی ویژهای نظیر مهندسان و حسابداران و حقوقدانان برنامهٔ رادیویی پخش کنند. و باز در آیندهای دور تر می توان انتظار داشت که تقسیم شبکههای رادیویی فقط مبتنی بر مشاغل نباشد، بلکه می توان انتظار داشت که تقسیم شبکههای رادیویی نقط مبتنی بر مشاغل نباشد، بلکه بر اساس مسائل اجتماعی-اقتصادی و روانی-اجتماعی تنظیم شود. ۱۵

آثار و علائم غیراستاندارد شدن در زمینهٔ انتشارات بیش از جاهای دیگر مشهود است. تا پیش از پیدایش تلویزیون، مجلههای کثیرالانتشار در اغلب کشورها وسیلهٔ ارتباطی اصلی استاندارد و یکنواخت کردن مردم بشمار میرفتند. مجلهها با بردن قصههای همانند، مقالههای همانند و آگهیهای همانند به درون صدهاهزار و بلکه میلیونها خانواده، با سرعت بسیار مدها و عقاید سیاسی و سبکهای زندگی را منتشر و شایع می کردند. ناشران مجلهها و روزنامهها نیز مانند پخش کنندگان برنامههای رادیو و فیلمسازان در پی بیشترین و گسترده ترین مشتریها بودند.

رقابت تلویزیون تعدادی از مجلههای عمدهٔ امریکایی مثل Collier's و Woman's و Woman's را به تعطیل کشاند. مجلههایی که بازار وسیعی را در اختیار

شرقی ها تشکیل می دهند، حال آنکه در نیویورک بیش از یک یا دو بار در سال از اینگونه فیلمها نمایش نمی دهند... \یسادور\ در لوسآنجلس موفقیتی کسب نکرد ولی در اینجا با موفقیت بسیار روبرو شد. حال که پیرزن بی شرم در اینجا و لوسآنجلس موفق می شود ولی در جاهای دیگر موفقیتی کسب نمی کند چه باید کرد؟

در تجربهٔ جالبی در تهیهٔ برنامههای رادیویی برای شنوندگان معدود و یکدست در بوفالو، نیویورک انجام گرفت، و یک ایستگاه افام در استودیویی در محلهٔ سیاهپوستان بکار افتاد. در اینجا مردم محل شش ساعت برنامه تهیه میکنند که اطلاعات لازم را دربارهٔ فرصتهای شغلی، اقدامات بهداشتی، تاریخ و فرهنگ سیاهپوستان در اختیار مردم میگذارند.

دارند و از ضربات دوران بعد از تلویزیون نیز جان سالم به در بردهاند، بخشی از موفقیت شان را مرهون آن هستند که مجلهها را به صورت مجموعهای نشریات محلی و مخصوص گروهها در آوردهاند. در بین سالهای ۱۹۵۹ تا ۱۹۶۹ تعداد مجلههایی که در ایالات متحد امریکا چاپهای اختصاصی منتشر می کردند از ۱۲۶ به ۲۳۵ مجله افزایش یافت. هر مجلهای که امروز در ایالات متحد امریکا تیراژ بالا دارد، برای مناطق مخلاتی منتشر می کند که اندکی با مجلههای سایر مناطق کشور تفاوت دارند؛ برخی از ناشران از یک نوع مجله تا حدود صد گونه منتشر می کنند. مجلههای مخصوصی نیز برای گروههای شغلی و سایر گروهها منتشر می کنند مجلههای تایم که ۱۹۰۵ و دندانپزشک هر هفته دریافت می کنند با آن مجلههای تایم که به دست آموزگاران می رسد تفاوت دارد، و مجلههای تایم می شود متفاوت است. این مجلههایی که برای دانشجویان دانشکدهها ارسال می شود متفاوت است. این مجلهها که برای جمعیتهای متفاوت انتشار پیدا می کنند روزبروز آراسته تر و تخصصی تر می شوند. خلاصه آنکه ناشران مجلههای پر تیراژ نیز مانند سازندگان اتومبیل و تولید کنندگان وسایل منزل مشغول غیراستاندارد نیز مانند سازندگان اتومبیل و تولید کنندگان وسایل منزل مشغول غیراستاندارد

وانگهی آهنگ افزایش مجلههای نوظهور بسیار بالا رفته است. به قول انجمن ناشران مجلات، به جای هریک مجلهای که در طی دههٔ گذشته تعطیل شد تقریباً چهار مجلهٔ جدید بوجود آمده است. ما هر هفته شاهد پدید آمدن مجلههای جدیدی با تیراژ محدود هستیم که در دکهٔ روزنامهفروشیها و صندوق پست، برای بازارهای کوچک موجسواران، غواصان، شهروندان عالیمقام، اتومبیلرانان، دارندگان کارتهای اعتباری و اسکیبازان و مسافران هواپیما در اختیار طالبان آنها قرار میگیرد. تعداد زیادی مجلههای نوجوانان نیز پدیدار شده است؛ و در این اواخر ما شاهد ظهور دوبارهٔ ماهنامههای محلی بودهایم، یعنی پدیدهای که هیچ عالم اجتماعی در چند دههٔ پیش جرأت پیشبینی آن را نداشت. امروز بسیاری از مجلههای مجیم و ساده و زیبا و جدید و پرطرفدار که تماماً به مسائل محلی یا مجلههای میپردازند به خود میبالند. و این مطلبی است که با از میان رفتن تفاوتها فرسنگها فاصله دارد. به جای از بین رفتن تفاوت و تنوع، نسبت به هر زمان

۱۹ برای پی بردن به گرایشها در صنعت انتشار مجلات نگاه کنید به The New York برای پی بردن به گرایشها در صنعت انتشار مجلات نگاه کنید به ۱۹۲۶؛ و ۲۰ نوشن ۲۰ (وثن ۱۸۳۷) و ۱۸ نوریهٔ ۱۹۲۷؛ و ۱۹۸۸ فوریهٔ ۱۹۲۷) و ۱۸ فوریهٔ ۱۹۲۷.

دیگری که در نظر بگیریم، با تعداد مجلههای زیادتر و غنی تری روبرو شدهایم که دستمان را در انتخاب بیشتر باز می کند؛ و طبق بررسی یونسکو همین مطلب دربارهٔ کتاب نیز صادق است.

تعداد عناوین کتابهای گوناگونی که در هر سال چاپ می شود آنچنان بالا رفته و اکنون طوری وسعت یافته (بیش از ۴۰۰٬۰۰۰ عنوان در ایالات متحد امریکا) که خانمی که در حومهٔ شهر مسکن داشت شکایت می کرد که: «مشکل است آدم کسی را پیدا کند که همان کتابی را که شما خوانده اید خوانده باشد. مگر می توان دربارهٔ خواندن کتابی با کسی بحث کرد؟» ممکن است این خانم در این مورد اغراق کرده باشد، اما به عنوان نمونه برای باشگاههای کتاب، انتخاب ماهانهٔ کتابهایی که مورد یسند تعداد کثیر خوانندگان گوناگون قرار گیرد روزبروز دشوار تر می شود.

فرایند تفاوت و تنوع در این رسانهها فقط به مطبوعات تجاری محدود نمی شود. مجلههای ادبی غیر تجاری نیز در حال افزایش است. مجله الحدی الحدی غیر تجاری نیز در حال افزایش است. مجله وجود تا تعایی تفزارش می دهد: «هرگز در تاریخ امریکا به اندازهٔ امروز مجله وجود نداشته است.» به همین تر تیب «روزنامههای زیرزمینی» نیز در دهها شهر امریکا و اروپا بوجود آمده است. حداقل ۲۰۰۰ نوع از این نشریهها در ایالات متحد امریکا منتشر می شود که بسیاری از تولید کنندگان بزرگی صفحههای گرامافون، آنها را با آگهیهای تبلیغاتی حمایت می کنند. این نشریهها که مورد علاقهٔ شدید هیپیها و تندروهای دانشگاه و مشتاقان موسیقی راک هستند در شکل گیری افکار جوانان نفوذ کاملاً ملموسی دارند. از نشریهٔ ۲۱ که در لندن انتشار می بابد تا East Village نفوذ کاملاً ملموسی دارند. از نشریهٔ ۲۱ که در جکسون و میسی سی پی منتشر می شوند همگی مملو از تصاویر رنگی و آگهی برای محلهای خوشگذرانی و ارائهٔ خدمات جهت و عدهٔ ملاقات می باشند. نشریههای زیرزمینی حتی در دبیرستانها نیز منتشر می شوند صحبت کردن از «فرهنگ توده» و یا از «استاندارد شدن» مثل آن منتشر می شوند صحبت کردن از «فرهنگ توده» و یا از «استاندارد شدن» مثل آن است که چشمان خود را در برابر واقعیت بسته باشیم.

مهم اینجاست که این خرکت و پیشرفت در مسیر ایجاد تنوع در رسانههای گروهی، فقط حاصل رفاه و وفور نیست، بلکه همانطور که قبلاً دیده ایم اساس آن مبتنی بر تکنولوژی جدید است، یعنی بر همان ماشینهایی که فکر می کردند باعث تجانس ما می شود و تمام آثار و علائم تنوع را نابود می کند. پیشرفتهایی که در

۱۷) در مورد نشریههای زیرزمینی نگاه کنید به Business Week آوریل ۱۹۹۹.

زمینهٔ چاپ افست و دستگاههای کپی صورت گرفته هزینهٔ نشریات کم تیراژ را تا به آن حد کاهش داده که محصلین دبیرستانها می توانند با پول توجیبی خود از عهدهٔ مخارج نشریهٔ زیرزمینی خویش بر آیند، که باید گفت برمی آیند. در واقع ماشینهای تکثیر اداری، که بعضی از آنها را می توان با پرداخت سی دلار خریداری کرد، تولید نشریات کم تیراژ را طوری آسان کرده است که به قول مکئلوهان اکنون هر کس می تواند ناشر خود باشد. گویا در امریکا که دستگاههای تکثیر مثل ماشین حساب در همه جا دیده می شود، این نکته که هر کس می تواند ناشر نوشتههای خود باشد واقعیت پیدا کرده است. تعداد حیرتانگیز نشریات ادواری که روی میزهایمان تلنبار می شوند گواه صادقی است بر آسان شدن کار چاپ.

در همین ایام دوربینهای فیلمبرداری دستی و دستگاههای ویدئو به همین نحو قواعد و قوانین ثابت و محکم سینما را دستخوش دگرگونی کرده است. تکنولوژی جدید دوربین و فیلم را در دست هزاران دانشجو و اشخاص آماتور گذاشته است، و فیلمهای زیرزمینی خشن، رنگارنگ، منحرف جنسی و نیز فیلمهای کاملاً فردی و محلی حتی بمراتب بیش از مطبوعات زیرزمینی توسعه می یابد.

نظیر اینگونه پیشرفتهای تکنولوژیکی در وسایل صوتی نیز بازتاب یافته است، و ضبطصوتهایی که در همه جا موجود است به هر کس این امکان را می دهد تا «فرستندهٔ» خود باشد. آندره موسمان (André Mossmann) کارشناس ارشد بخش اروپای شرقی در رادیو تلویزیون فرانسه، از وجود خوانندگان بسیار مشهور موسیقی پاپ در روسیه و لهستان خبر می دهد که هرگز در رادیو و تلویزیون ظاهر نشده اند و ترانه ها و آهنگهایشان فقط بوسیلهٔ نوار ضبطصوت شهرت یافته است. مثلاً ترانه های ضبطشدهٔ بولات او کو دزاوا (Bulat Okudzava) دست به دست می گردد و هر شنونده ای برای خود نسخه ای از آن تهیه می کند، و حکومتهای یکه تاز نه می توانند جلو آنها را بگیرند و نه آنها را توقیف کنند. موسمان می گوید: «چنانچه یک نفر یک نوار از آن پر کند و دوستی نوار دیگری پر کند، این ترانه ها بسرعت پخش می شوند و سرعت تکثیر آن بسیار سریع خواهد شد.» ۱۸

افراد تندرو اغلب شکایت می کنند که وسایل ارتباطی در انحصار عدهٔ قلیلی است. اگر حافظهام درست یاری کند گویا سی. رایت میلز ۴ جامعه شناس معروف خادمان فرهنگی را ترغیب می کند که وسایل ارتباط جمعی را تحت سلطهٔ خود

۱۸) برگرفته از گفتگوی نویسنده با موسمان. ۱۹) رایت میلز (Wright Mills) (۱۹۲۲–۱۹۲۲): جامعهشناس امریکایی. –م.

در آورند. ولی دست زدن به چنین کاری ضرورت ندارد. پیشرفت تکنولوژی وسایل ارتباطی، بیسر و صدا و با سرعت و بی آنکه تیری شلیک شود این وسایل را از انحصار خارج می کند. نتیجهای که از این کار به دست می آید غیراستاندارد شدن وسیع محصولات فرهنگی است.

تلویزیون ممکن است هنوز در ایجاد تجانس و یکنواخت کردن ذوق و سلیقه ها نقش داشته باشد، اما سایر رسانه های گروهی از نظر تکنولوژیکی از مرحله ای که استاندارد شدن را ضروری می سازد گذشته اند. وقتی که دستاوردهای بزرگ تکنیکی با ایجاد کانالهای بیشتر و پایین آوردن هزینهٔ تولید برنامه ها، سیاست اقتصادی تلویزیون را دستخوش تغییر می گرداند، می توان انتظار داشت که این وسیلهٔ ارتباطی نیز به جای آنکه مانع متنوع شدن روزافزون بینندگان شود، به افزایش آن کمک کند. در واقع اینگونه دستاوردها در فاصلهٔ چندان دوری از ما قرار ندارند. اختراع ضبط ویدئو الکترونیکی، توسعهٔ تلویزیون کابلی، امکان پخش مستقیم از ماهواره به سیستمهای کابلی، همگی از تنوع وسیع و فراوان برنامه ها خبر می دهند. اکنون دیگر باید روشن شده باشد که گرایش به یکنواخت شدن فقط مخصوص یک مرحله از رشد و توسعهٔ هر تکنولوژی است. اکنون یک فرایند دیالکتیکی در حال عمل است و ما در مرحلهای قرار داریم که باید گام بلند خود را بسوی یک تنوع فرهنگی بی سابقه برداریم.

اکنون فرارسیدن روزی در چشمانداز ما قرار گرفته که در آن کتاب و مجله و روزنامه و فیلم و دیگر وسایل ار تباطی بر اساس سلیقهٔ مصرف کننده، مانند اتومبیل موستانگ به او عرضه می شود. به همین دلیل در نیمهٔ ۱۹۶۰ جوزف ناو تن (Naughton می شود. به همین دلیل در نیمهٔ ۱۹۶۰ جوزف ناو تن (Pittsburgh) ریاضیدان و متخصص کامپیو تر دانشگاه پیتسبورگ (Pittsburgh) سیستمی را پیشنهاد کرده است که در آن اطلاعات شخصی از یک مصرف کننده در یک کامپیو تر مرکزی ذخیره می شود، مثل اطلاعاتی در مورد شغل و علائق وی. پس از آن، دستگاههای کامپیو تر روزنامهها و مجلهها و نوارهای ویدئو و فیلمها و سایر موارد را بررسی می کنند و در برابر اطلاعاتی که از ذوق و سلیقهٔ فرد در ختیار دارند قرار می دهند و بلافاصله انتشار و پخش اطلاعات مورد پسند و علاقهٔ وی را به اطلاعش می رسانند. این سیستم را می توان به دستگاههای فاکس و فر ستندههای تلویزیون وصل کرد تا مطلب مورد نظر را در اتاق آن شخص یا به

تماشا بگذارند و یا چاپشدهٔ آن را در اختیارش قرار دهند. ۲۰ در سال ۱۹۶۹ روزنامهٔ ژاپنی آساهی شیمبون (Asahi Shimbun) یک سیستم «خبر از راه دور» ارزانقیمت را برای چاپ روزنامه در منزل در معرض تماشای عموم گذاشت. و صنایع ماتسوشیتا (Matsushita) در اوزاکا (Osaka) در رقابت با آن سیستم، سیستمی موسوم به ۲۵ (Fax(H) را به نمایش گذاشت. اینها نخستین گامهایی هستند که بسوی روزنامهٔ آینده برداشته می شوند، یعنی روزنامهٔ مخصوصی که یک مطلب مشابه را به دو بیننده خواننده عرضه نخواهد کرد. وسایل ارتباط جمعی در چنین سیستمی بیننده خواننده عرضه از تجانس بسوی عدم تجانس حرکت می کنیم.

با همهٔ این تفاصیل باز اصرار ورزیدن بر اینکه ماشینهای آینده ما را به آدمهای مصنوعی (روبات) تبدیل میکنند و فردیت ما را از ما میگیرند و تنوع فرهنگی را نابود میکنند و چه و چه و چه احمقانه است. فقط به این دلیل که تولید انبوه در مراحل اولیهاش یکنواختیهایی را بر ما تحمیل کرده است، بهیچوجه به معنای آن نیست که ماشینهای دوران فراصنعتی نیز چنان خواهند کرد. واقعیت امر این است که کل حرکت و روند آینده از استاندارد شدن، از کالاهای یکنواخت، از هنر متجانس، از آموزش و پرورش یکسان برای همگان و از فرهنگ «توده» دور تر و دور تر می شود. ما در زمینهٔ رشد و توسعهٔ تکنولوژیکی جامعه به یک نقطهٔ عطف دیالکتیکی رسیده ایم، و تکنولوژی بی آنکه برای فردیت ما محدودیتی ایجاد کند، دیالکتیکی رسیده ایم را با تصاعد هندسی افزایش میدهد.

اما اینکه انسان در برابر کالاهای مادی و فرهنگی که در دسترس وی قرار میگیرند و حق گزینش او را بیش از پیش افزایش میدهند آمادگی دارد یا نه، خود مطلب کاملاً متفاوتی است. زیرا زمانی خواهد آمد که گزینش به جای آنکه موجب آزادی فرد بشود، آنقدر پیچیده و مشکل و گران تمام خواهد شد که به ضد خود تبدیل میشود. خلاصه زمانی فرامی رسد که گزینش به بیش گزینی و آزادی به ناآزادی تبدیل شود.

برای فهم این مطلب باید پا را از بررسی حق گزینش فرهنگی و مادی رو به گسترش خود فراتر بگذاریم. باید ببینیم در مورد گزینش اجتماعی وضع از چه قرار است.

۲۰) نگاه کنید به «خداحافظ گوتنبرگ یه» در ۷۶ «Newsweek و ۱۹۲۲؛ پیشرفتهای ژاپن در این زمینه در Times (لندن) ۱۲ دسامبر ۱۹۲۹ گزارش شده است.

### فصل سيزدهم

# ازدیاد خرده کیشها

در حدود چهل کیلومتری شمال شهر نیویورک که از آسمانخراشها و ازدحام اتومبیلها و فریبندگیهای این شهر چندان فاصلهای ندارد یک رانندهٔ جوان تاکسی، که سابقاً سرباز بوده زندگی می کند. او از ۷۰۰ بخیهای که بر بدن دارد به خود می بالد. این بخیهها در اثر زخمهای جنگ و یا تصادف اتومبیلش ایجاد نشده بلکه نتیجهٔ تفریح اصلی او یعنی چموشسواری است.

این شخص با حقوق متوسطی که از رانندگی به دست می آورد، سالانه بیش از ۱۲۰۰ دلار صرف نگهداری یک اسب، گذاشتن آن در اصطبل و حفظ و تیمار دقیق آن می کند. هراز گاهی یک واگن اسب کش به ماشین خود وصل می کند، اندکی بیش از ۱۲۰ کیلومتر می راند و به محلی خارج از فیلادلفیا که به «گاو شهر» (Cow بیش از ۱۲۰ کیلومتر می رود. در آنجا با افرادی چون خودش به کمنداندازی و زور آزمایی با گاوها و سوار شدن بر اسبهای سرکش چموش و مسابقههای سخت و پرمرارت دیگر می پردازد، و آنچه از همهٔ اینها نصیبش می شود مراجعهٔ مکرر به بخش فوریتهای پزشکی بیمارستان است.

شهر نیویورک با وجود نزدیکیاش به این شخص برای او هیچ افسون و جذبهای ندارد. زمانی که من او را دیدم بیست و سه سال داشت و در طول حیاتش فقط یکی دو بار به نیویورک رفته بود. همهٔ عشق و علاقهٔ او به میدان گاوبازی ست. او عضو گروه کوچک هواخواهان سرسخت درافتادن با گاو و اسب است. ین شبکهای است زیرزمینی که در ایالات متحد امریکا چندان شناخته شده نیست. بنان در شمار افراد حرفهای نیستند که از طریق این ورزش قدیمی امرار معاش کنند. و نیز جزء اشخاصی نیستند که به پوشیدن چکمههایی به سبک غرب امریکاه کلاه و

نیمتنه های زبر و خشن و کمربندهای چرمی علاقه مند باشند. اینان اعضاء خرده کیش بسیار کوچک و اصیلی هستند که در میان پهنهٔ وسیع و پیچیدهٔ تمدنی که از نظر تکنولوژیکی پیشرفته ترین کشور جهان است غرق شده اند.

این خرده کیش عجیب و غریب نه تنها شور و شوق آن راننده را به خود معطوف کرده است، بلکه وقت و پول وی را نیز به مصرف خود میرساند. این کیش بر خانواده و دوستان و افکار وی تأثیر میگذارد. این کیش برای او معیارهایی تعیین میکند تا خود را با آنها بسنجد. خلاصهٔ کلام آنکه این کیش چیزی در اختیار او قرار میدهد که برای بسیاری از ما دسترسی به آن دشوار است. و آن هویت است.

جوامع تکنولوژیکی نه تنها جوامعی تیره و کسالتبار و متجانس و یکنواخت نیستند، بلکه گروههای رنگارنگی آن را آراسته و زینت کردهاند. مثل هیپیها، عاشقان اتومبیلرانی با سرعت زیاد، اهل عرفان، طرفداران پر و پاقرص بشقاب پرندهها، غواصها، طرفداران سقوط آزاد در آسمان، همجنس بازان، شیفتگان کامپیو تر، گیاهخواران، مشتاقان زیبایی اندام و مسلمانان سیاهپوست.

امروز ضربههای انقلاب فراصنعتی جامعه را عملاً ریزریز می کند. ما تقریباً به همان سرعتی که انتخاب خود را در مورد خودروها افزایش می دهیم، به همان سرعت اینگونه گروههای اجتماعی، یعنی قبیله ها و خرده کیشها را در بین خود زیاد می کنیم. همان نیروهایی که باعث غیراستاندار د شدن می شوند و دست انتخاب فرد را در زمینهٔ محصولات مادی و کالاهای فرهنگی باز تر می کنند، ساختارهای اجتماعی ما را نیز غیراستاندار د می سازند. به همین جهت است که خرده کیشهای جدیدی، مثل گروه هیپیها، ظاهراً در عرض یک شب پدید می آیند. ما در واقع در دوران «انفجار خرده کیشها» زندگی می کنیم.

در اهمیت این مطلب نمی توان اغراق کرد. همهٔ ما عمیقاً هم تحت تأثیر همین خرده کیشهایی قرار داریم که خود انتخاب کردهایم، و هم این خرده کیشها هویت ما را شکل می دهند، و چه آگاهانه و چه ناآگاهانه می خواهیم خود را با آنها همانند سازیم. مسخره کردن یک هیپی و یا مرد جوان تحصیل نکردهای که در تلاش برای آزمودن و پیدا کردن خصلتها و استعدادها و تواناییهای خویش حاضر است ۲۰۰۰ بخیه به تنش بخورد کار سادهای است؛ ولی خود ما همگی، از جهاتی مثل چابکسواران یا هیپیها هستیم: ما نیز با مربوط کردن خود به کیشهای غیررسمی، مثل قبیلهها و انواع و اقسام گروهها در پی کسب هویت هستیم و دامنهٔ گزینشها هرچه گسترده تر باشد، تلاش برای کسب هویت نیز دشوار تر می شود.

#### دانشمندان و بورسبازان

از دیاد خرده کیشها در دنیای کسب و کار از همه جا مشهود تر است. خرده کیشهای بسیاری در پیرامون تخصصهای حرفهای پدیدار می شوند. بنابراین هرچه جامعه بیشتر در مسیر تخصصی شدن حرکت کند، تنوع خرده فرهنگی بیشتری پدید می آورد. مثلاً جامعهٔ علمی به بخشهای هرچه کوچکتری تقسیم می شود. این جامعه را سازمانها و مؤسسههای رسمی که نشریات ویژه و کنفرانسها و جلسههایشان رو به فزونی می گذار در نگارنگ کرده است. اما در کنار اینگونه تفاوتهای «آشکار» که از موضوع کار افراد ناشی می شود، تفاوتهای «پنهان» نیز وجود دارد. تفاوت فقط در این نیست که محققان سرطان شناسی و منجمان دو کار متفاوت انجام می دهند؛ بلکه آنان به زبانهای متفاوتی سخن می گویند، شخصیتهای متفاوتی پیدا می کنند، طرز تفکر و لباس پوشیدن و زندگی کردنشان از دیگران متفاوت می شود. (این تفاوتها تفکر و لباس پوشیدن و زندگی کردنشان از دیگران متفاوت می شود. (این تفاوتها می گوید: «شوهرم میکروبشناس و خودم فیزیکدان نظری هستم و من نمی دانم آیا می گوید: «شوهرم میکروبشناس و خودم فیزیکدان نظری هستم و من نمی دانم آیا ما برای یکدیگر وجود داریم یا نه.»

دانشمندانی که در یک زمینه تخصص دارند سعی میکنند با امثال خودشان حشر و نشر داشته باشند؛ اینان در هسته های کوچک فرهنگی و دربسته و محدود دور هم جمع می شوند، و برای تأیید و تصویب خود، کسب اعتبار، و نیز به منظور راهنمایی در مسائلی چون لباس پوشیدن و عقاید سیاسی و سبک زندگی به همین هسته ها نظر دارند.

با گسترش دانش و از دیاد شمار دانشمندان تخصصهای جدیدی نیز پدید می آید و تنوع و کثرت بیشتری را در همین سطح «پنهان» یا غیررسمی موجب میشود. خلاصه آنکه تخصصی شدن باعث پدید آمدن خرده کیشها می شود.

این فرایند تقسیم سلولی که در داخل حرفهها صورت می گیرد در دنیای مالی نیز بسیار مشخص است. زمانی وال استریت یک اجتماع نسبتاً متجانس و همگن بود. یکی از برجسته ترین جامعه شناسان که در احوال افراد پولدار تحقیق کرده است، می گوید: «رسم بر این بود که شما از سنت پل می آمدید و پول فراوانی به دست

۱) والاستریت (Wall Street): خیابانی کوتاه و باریک در قسمت پایین شهر نیویورک و مرکز مهم مالی ایالات متحد، که محل منافع مالی و بازارهای پولی است. –م.

۲) سنت پل (Saint Paul): شهری در ایالات متحد امریکا. --م.

North) تعلق داشتید، در نورثشور (Racquet) علق داشتید، در نورثشور (Shore ملکی داشتید و دخترانتان وقتی بزرگ می شدند رسما و برای اولین بار وارد مجامع می شدند. و همهٔ این نعمتها را با فروش او راق بهادار به همکلاسیهای سابقتان به دست می آوردید.» شاید در این گفته ها اندکی غلو شده باشد، اما وال استریت در واقع یک خرده کیش از سفید پوستان آنگلوساکسون پروتستان بود که اعضایش به مدارس واحدی می رفتند، در باشگاههای واحدی گرد می آمدند، ورزشهای مشابهی می کردند (مثل تنیس، گلف و اسکواش و به کلیساهای واحدی می رفتند (پرسبیتری و اپیسکو پالی و به یک حزب (جمهوریخواه) رأی می دادند.

اما آن کس که هنوز دربارهٔ والهستریت چنین تصوراتی دارد، افکار خود را بهجای آنکه از طریق واقعیت جدید و سریعاً متغیر کسب کند از داستانهای اچینکلوس ٔ یا مارکواند بهدست می آورد. امروز والهستریت تکهتکه شده است و مرد جوانی که برای کسب و کار به آن پای می گذارد با مجموعهٔ زیادی گروهها و خرده فرهنگهایی مواجه می شود که با یکدیگر رقابت می کنند و او می تواند در آن میان به انتخاب بپردازد. در زمینهٔ بانکداری سرمایه گذاری می گروه محافظه کار و قدیمی «WASP» کم و بیش به حیات خود ادامه می دهد. هنوز بنگاههای تجاری

۳) اسکواش (Squash): نوعی بازی با راکت و توپی کوچکئتر از توپ تنیس در کی چاردیواری. م.

٤) پرسبیتری (Presbyterian): از ریشهٔ یونانی و به معنی شیخ یا پیر است. نظام پرسبیتری طریقهای است در ادارهٔ کلیسا که در آن ادارهٔ امور به دست هیأتهایی از روحانیون و مسیحیان عادی انجام میگیرد. و بالنتیجه حد وسط نظام اسقفی (ادارهٔ کلیسا به دست اسقفها) و نظام آزادی کلیساهای محلی است.—م.

۵) اپیسکوپالی (Episcopalian): کلیسای اسقفی و معتقدان به این باور که حکومت اسقفان یعنی ادارهٔ کلیسا به دست اسقفان بهترین حکومت است. —م.

۲) اچینکلوس (Auchinclos) (متولد ۱۹۱۷): نویسندهٔ امریکایی که شخصیتها و طرح داستانهایش از دنیایی پر از غنا و موقعیتهای برتر اجتماعی مایه گرفته است. --م.

γ) مارکواند (Marquand) (۱۹٦٠–۱۹٦٠): نویسندهٔ امریکایی که داستانهایش دربارهٔ زندگی طبقات ممتاز نیوانگلند است. - م.

Λ) بانکداری سرمایهگذاری (Investment Banking): فعالیت مؤسسهای که تخصص آن خرید و فروش مقادیر هنگفت اوراق بهادار و افزایش وجوه برای توسعهٔ سرمایه است. --م.

۹) White Anglo-Saxon Protestant ما المریکایی در عبارت ۱۹ (۱۹ المریکایی در عبارت ۱۹ (۱۹ المریکایی گروه قدیمی (پروتستانهای سفیدپوست انگلوساکسون) که به منظور تشکیل بزرگئترین گروه قدیمی

قدیمی و سنتی «کفش سفید» وجود دارند که درباره شان می گویند: «ترجیح می دهند با سیاهپوستی شریک بشوند ولی جهودی را اجیر نکنند.» اما در حوزهٔ شرکتهای سرمایه گذاری که یک بخش نسبتاً جدید و تخصصی در رشتهٔ فعالیتهای مالی می باشد، نامهای یونانی و یهودی و چینی بوفور دیده می شود و بعضی از فروشندگان ممتاز سیاهپوست هستند. در اینجا مجموع سبک زندگی و ارزشهای پوشیده و پنهان گروه کاملاً متفاوت است. مردمی که در حوزهٔ شرکتهای سرمایه گذاری فعالیت می کنند قبیلهٔ دیگری هستند.

یکی از نویسندگان برجستهٔ مسائل مالی می گوید: «دیگر حتی یک نفر هم دلش نمی خواهد جزء WASP باشد.» در واقع بسیاری از جوانان بی باک و دلیر وال استریت، حتی اگر منشأ WASP داشته باشند خرده کیش سنتی وال استریت را رها می کنند و به یک یا چند گروه اجتماعی کثرت گرا ملحق می شوند که اکنون در خیابانهای تنگ منهاتن جنوبی جمع می شوند و گاه گاه نیز با هم برخورد پیدا می کنند.

هرچه روند تخصصی شدن بیشتر ادامه پیدا کند، هرچه تحقیقات به رشتههای جدید گسترش بابد و عمیقاً در رشتههای قدیمی نیز رسوخ نماید، و هرچه اقتصاد باعث ایجاد تکنولوژیها و خدمات تازهای شود تعداد خرده کیشها همچنان زیاد می شوند. آن منتقدان اجتماعی که از یک سو «جامعهٔ تودهوار»" را به باد انتقاد می گیرند و از سوی دیگر «تخصصی شدن مفرط» را نفی می کنند بیهوده زبان خود را خسته می کنند. تخصصی شدن جریانی است مخالف و سوای یکنواختی و یکسانی.

برخلاف سخنهای بیمعنا در مورد نیاز به افراد «همهفن حریف» تقریباً با اطمینان

دینی ایالات متحد امریکا گرد هم جمع شدند تا در بین نخبگان سیاسی و اقتصادی و اجتماعی سلطه داشته باشند و آن را برای تبعیض علیه کاتولیکهای رومی و یهودیان و سایر گروههای قومی اروپایی و سیاهان و مردم امریکای لاتین بکار بردند. --م.

۱۰) شرکت سرمایه گذاری (Mutual Fund): یک مؤسسهٔ سرمایه گذاری بدون سرمایهٔ ثابت که آزادانه دست به خرید و فروش سهام خود میزند و سرمایهٔ خود را در شرکتهای دیگر سرمایه گذاری میکند، -م.

۱۱) جامعهٔ تودهوار (Mass Society): جامعهای متشکل از شماری بسیار از افراد بدون آنکه دارای تمایز و هویتی خاص باشند، جامعهای که در آن افراد فاقد صلاحیت به داوری می پر دازند، جامعهای که در آن تودهها با صفاتی می پر دازند، جامعهای که در آن تودهها با صفاتی چون از خودبیگانگی و بی هدفی و فقدان ساخت و سازمان و عدم جذب در جمعی خاص گسترش می پذیرد. – م.

می توان گفت که تکنولوژی آینده نمی تواند بدون سپاه متخصصان بسیار ورزیده کار خود را پیش ببرد. ما با سرعت زیاد در حال تغییر دادن انواع تخصصهایی هستیم که به آنها نیاز داریم. ما به جای افراد «تک تخصصی» و غیرقابل انعطاف بیشتر به افراد چند تخصصی نیاز پیدا می کنیم (یعنی اشخاصی که در یک رشته بسیار متخصص هستند ولی می توانند بسادگی، در صورت احتیاج، در رشتههای دیگر نیز بخوبی فعالیت کنند.) اما همگام با پیچیده تر شدن شالودهٔ تکنیکی جامعه، به متخصصان بسیار دقیق در سطح بالا همچنان نیاز مند خواهیم بود و همچنان آنان را پرورش می دهیم. فقط با توجه به همین یک دلیل باید در آینده در انتظار افزایش تنوع و تعداد خرده کیشها باشیم.

## متخصصان سرگرمی

حتی اگر تکنولوژی در آینده بتواند میلیونها نفر را از نیاز به کار کردن خلاص کند، باز همان گرایش در تنوعطلبی را در بین افرادی که از کار کردن خلاص شده و میخواهند به بازی بپردازند مشاهده خواهیم کرد. ما قبلاً تعداد زیادی متخصص سرگرمی درست کردهایم. نه تنها بسرعت تعداد انواع و اقسام کارها بلکه انواع بازیها را نیز افزایش میدهیم.

تعداد مشغولیات و سرگرمیها و بازیها و ورزشها و تفریحات قابل قبول بسرعت زیاد می شود. و رشد یک خرده کیش مشخص که مثلاً در حول و حوش موجسواری شکل می گیرد، نشان می دهد که لااقل برای کسانی اشتغال داشتن به یک نوع تفریح می تواند بنیان و اساس سبک زندگی شان را پیریزی کند. خرده کیش موجسواری علامت و نشانه ای است از آینده.

رمی نادو (Remi Nadeau) مینویسد: «مو جسواری نوعی نمادگرایی پدید آورده که به آن خصلت یک اخوت پنهانی و یا یک نظم مذهبی بخشیده است. علامت شناسایی مو جسواران یک دندان کوسه، مدال سنت کریستو فر $^{11}$  و یا صلیب

۱۲) کریستوفر قدیس، قرن سوم میلادی، شهید مسیحی در آسیای صغیر، برطبق روایات، هنگامی که از راه شفقت کودکی را بر پشت خود از رودی میگذرانید، بار سنگینی بر دوش خود احساس کرد، و این سنگینی به حدی رسید که نتوانست آن را تحمل کند، و دریافت که مسیح را، که تمام جهان را در دست دارد، بر دوش کشیده است. وی حامی سیاحان است. —م.

مالت است که آن را به گردن می آویزند... تا مدتهای مدید رایج ترین وسیلهٔ حمل و نقل آنان یک واگن استیشن فورد مدل قدیمی بود با دیوارههایی ساخته شده از چوب.» موجسوارها زخمها و بریدگیهایی را که روی زانوها و پاهایشان ایجاد می شود به مثابهٔ نشانی افتخار آمیز از فعالیتشان به تماشا می گذارند. قهوهای شدن پوست در اثر تابش آفتاب از الزامات است. و موی سر را به شیوهای مشخص درمی آورند. اعضاء این گروه ساعات بیشماری را صرف گفتگو دربارهٔ کارهای خارق العادهٔ قهرمانان گروه مثل مون (J. J. Moon) می کنند. طرفداران این قهرمان پیراهنها و تختههای موجسواری و کارتهای عضویت باشگاهی وی را برای خود می خرند.

موجسواری فقط یکی از خرده کیشهای بسیاری است که اساس آن را بازی تشکیل می دهد. مثلاً در بین طرفداران سقوط آزاد کسی مون را نمی شناسد و از شعائر و مدهای ویژهٔ موجسواران کسی خبری ندارد. طرفداران سقوط آزاد در عوض از شیرین کاری ژد پک (Rod Pack) حرف می زنند که چندی پیش بدون چتر نجات از هواپیمایی بیرون می پرد، در وسط زمین و آسمان یکی از همکارانش چتری به او می دهد، چتر را به خود می بنده، آن را می گشاید و سالم به زمین می نشیند. ۱۵ طرفداران سقوط آزاد نیز مانند مشتاقان هواپیمای بی مو تور (glider) و غواصان و اتو مبیل رانان و مو تور سیکلت رانان دنیای کوچک خود را دارند. هر کدام نخواصان و اتو مبیل رانان و مو تور سیکلت رانان دنیای کوچک خود را دارند. هر کدام تکنولوژی کی سازمان یافته است. و از آنجا که تکنولوژی جدید و رزشهای تکنولوژی جدید و رزشهای جدیدی را پدید می آورد می توان انتظار داشت که در آینده کیشهای و رزشی جدید و بسیار متنوعی شکل بگیرند.

از آنجا که جامعه سمتگیری خود را از کار به فراغت بیشتر تغییر میدهد، میزان ایام فراغت معیاری است برای تفاوت بین مردم، که اهمیت آن روزبروز بیشتر میشود. در ایالات متحد امریکا، فقط از آغاز این قرن تاکنون، مقدار زمان اشتغال افراد به کار، که می توان آن را اندازه گیری کرد نزدیک به یک سوم کاهش پیدا کرده

۱۳) صلیب مالت: صلیبی به شکل چهار پیکان که نوک همهٔ آنها بسوی کانون یک دایره نشانه رفته است. -م.

۱٤) دربارهٔ موجسواری نگاه کنید به رمی نادو [۲۳۱]، صفحهٔ ۱٤٤ و «آیا ج. ج. واقعاً شاهموج سواری است؟» از جوردن بونفانته در ۱۴Life ، (وئن ۱۹۳۸، صفحهٔ ۸۱)، سامموج سواری است

۱۵) دربارهٔ شیرین کاریهای طرفداران سقوط آزاد نگاه کنید به مقالهٔ ماریو پوزو در «Cavalier دسامبر ۱۹۶۵، صفحهٔ ۱۹.

است. یعنی وقت و انرژی جامعه مجدداً و بنحو گستردهای از نو سامانبندی شده است. زمان اشتغال به کار هرقدر کمتر شود، ما به دوران شگفت آور تخصص گرایی در امر فراغت، که خود مبتنی بر تکنولوژی بسیار پیشرفته و پیچیده است، گام می گذاریم. ۱۶۰

از هماکنون می توانیم تشکیل خرده کیشهایی را مشاهده کنیم که در پیرامون فعالیتهای فضایی، هولو گرافی، کنترل ذهن، غوص در اعماق دریا، کار و فعالیت در زیر دریا، بازیهای کامپیوتری و امثال آنها درست می شوند. حتی در آیندهٔ نهچندان دور شاهد کیشهایی خواهیم بود که اعضاء آنها به سائقهٔ تفریح دست به کارهای ضداجتماعی خواهند زد؛ اینها گروههای متشکل از افرادی هستند که نه به دلایل مادی، بلکه صرفاً برای ورزش و سرگرمی و شکستن نظام موجود شیرازهٔ امور جامعه را از هم خواهند گسیخت. فیلمهایی نظیر دافی (Duffy) و حادثهٔ نوماس کراون (The Thomas Crown Affair) از همین امر خبر می دهند. این گروهها ممکن است برنامههای کامپیو تری دولت و یا شرکتها را دستکاری کنند، مراسلات را جابجا کنند، برنامههای رادیو و تلویزیون را قطع و یا عوض کنند و خود برنامههای نمایشی مسخره و دقیقی اجرا نمایند، در بازار بورس خلل ایجاد کنند، آمار گیریهای نمونهای را که آراء سیاسی و سایر آراء بر اساس آنها تنظیم می شود برهم بزنند و شاید حتی به سرقتها و قتلهای پیچیدهٔ برنامهریزی شده مبادرت ورزند. توماس بین چن ۱۷ در داستان فریاد لوط ۱۹ یک گروه زیرزمینی و تخیلی را تصویر می کند که یک سیستم پستی خصوصی برای خود درست کرده و آن را نسل در نسل حفظ کردهاند. ۱۸ رابرت شکلی (Robert Sheckley) نویسندهٔ داستانهای علمی تخیلی در قصهٔ کو تاه و ترسناکش به نام قربانی هفتم تا به آن حد پیش رفته است که پیشنهاد می کند جامعه امکان کشتار را در بین بازیگران خاصی که یکدیگر را شکار می کنند و خود نیز شکار می شوند مجاز و قانونی بداند. این آخرین بازی به افراد بسیار خشن اجازه میدهد میل تجاوز گریشان را در یک چارچوب قابل کنترل فرو نشانند.<sup>۱۹</sup>

گرچه برخی از این مطالب خیلی شگفت آور است، ولی بهتر است آنچه را که

۱۹) دربارهٔ کاهش میزان اشتغال جامعه به کار نگاه کنید به [۷۶]، صفحات ۱۳–۱۶. (۱۷ توماس پینچن (Thomas Pynchon) (متولد ۱۹۳۷): نویسندهٔ امریکایی که داستانهایش تصویرگر بیگانگی انسان و جستجو برای یافتن هویت است. –م. (۱۲۳۵)

۱۹) در مورد داستان شکلی نگاه کنید به [۲۳۷].

در بدو امر غیرممکن به نظر می آید نفی نکنیم، زیرا دنیای فراغت و سرگرمی را، برخلاف دنیای کار، نمی توان آنطور که باید و شاید با ملاحظات عملی محدود و مرزبندی کرد. در این عرصه تخیل آزادانه به پرواز درمی آید و ذهن انسان انواع و اقسام تفریحات و سرگرمیهای باورنکردنی را برای خود مجسم می سازد. انسانهای فردا با داشتن وقت و پول کافی، و همچنین وجود افرادی که دارای مهار تهای تکنیکی هستند می توانند برای خود بازیهایی تر تیب بدهند که هرگز به ذهن کسی خطور نکرده است. آنان دست به بازیهای جنسی شگفت آوری خواهند زد. با ذهن آدمی بازی خواهند کرد. آنان با این کارها و با انتخاب کردن بین گزینههای بسیار وسیع، دست به تشکیل خرده کیشها می زنند و بیشتر از پیش از یکدیگر فاصله می گیرند.

### محلههای جوانان محلههای

تعداد خرده کیشها بر اساس مرزهای مشخص سنی در حال افزایسند و جامعه نیز دارد تکه تکه می شود. ما همانطور که در میدان کار و بازی و سرگرمی متخصص میشویم در میدان سن نیز تخصص پیدا میکنیم. زمانی مردم را بطور سردستی به کودکان، «اشخاص جوان» و بزرگسالان تقسیم می کردند. فقط در دههٔ چهل اصطلاح غیر دقیق «اشخاص جوان» جای خود را به اصطلاح محدود و مشخص تر «تین ایجر» (teenager) داد، که منحصراً به سیزده سالگی تا نوزده سالگی مربوط می شود. (در واقع این واژه تا پس از جنگ جهانی دوم در انگلهاتان عملاً ناشناخته بود.) امروز این تقسیمبندی خام که افراد را در سه گروهٔ جای میدهد کافی نیست؛ و ما در کار پدید آوردن مقولههای مشخصتری هستیم. اکنون یک طبقهبندی داریم که به آن Preteens (پیش از تین ایجری، یا نوجوانی) یا Subteens (زیر تین ایجری) می گویند و در فاصلهٔ بین کودکی و نوجوانی قرار می گیرد. کم کم از گوشه و کنار اصطلاحات Postteens (پس از تینایجری) و مرحلهٔ بعدی آن «زوجهای جوان» شنیده می شود. هریک از این اصطلاحات از نظر زبانشناسی یعنی قبول این واقعیت که دیگر نمی توانیم تمام «اشخاص جوان» را در یک کاسه بریزیم. شکافهای هرچه عمیق تری یک گروه سنی را از گروه سنی دیگر جدا می کند. اینگونه تفاوتها آنقدر شدید است که جان لوفلند (John Lofland) جامعهشناس دانشگاه میشیگان پیشبینی می کند این تفاوتها به صورت تعارضهایی در می آیند «معادل تعارض موجود بین جنوبی و شمالی، سرمایه دار و کارگر، مهاجر و بومی، زن و مرد، سیاه

و سفید.»۲۰

لوفلند با استناد به پیدایش آنچه وی «محلهٔ جوانان» مینامد، یعنی اجتماعات بزرگی که تقریباً تمام ساکنانش را دانشجویان دانشگاهها تشکیل میدهند از این اظهارنظر شگفت آور جانبداری میکند. محلهٔ جوانان نیز مثل محلهٔ سیاهان اغلب دارای ویژگیهایی است مثل مسکن نامناسب، اجاره و قیمتهای سنگین و تحمیلی، تحرک بسیار و ناآرامی و کشمکش با پلیس. محلهٔ جوانان نیز مثل محلهٔ سیاهان، با خرده کیشهای بسیار که برای جلبنظر و تبعیت هممحله ایهای خود، با یکدیگر رقابت میکنند یک محلهٔ کاملاً نامتجانس است.

کودکان خانوادههای سیال و هستهای، که از قهرمانان و مدلهایی سوای والدین خود محروم شدهاند بطور روزافزون به آغوش تنها کسانی که در دسترسشان قرار دارند، یعنی سایر کودکان، پناه میبرند. اینان زمان بیشتری را با هم میگذرانند، و در برابر نفوذ همتایان خود، بیشتر از همیشه تحت تأثیر قرار گرفته واکنش نشان میدهند. این کودکان به جای آنکه از عمو یا دایی خودشان بت بسازند از باب دیلان یا دوناوان و یا از هر کس دیگری که گروه همتایان آن را سرمشق سبک زندگی خویش قرار داده باشد بت میسازند. به این ترتیب ما نه تنها در حال ساختن یک محلهٔ دانشجویی هستیم، بلکه شبهمحلههایی از نوجوانان و جوانان میسازیم که هر کدامثان خصلتهای قبیلهای خاص، ذوق و سلیقهها، مدها، قهرمانها و تبهکاران خاص خود را دارد.

در عینحال جمعیت بزرگسالان را هم برحسب سنین مختلف تقسیم می کنیم، محلههایی هست که عمدتاً زوجهای جوان و بچههای کوچکشان، یا زوجهای میانسال با بچههای تینایجرشان، و یا زوجهای کهنسال که بچههایشان دیگر از پیششان رفتهاند، در آنها سکونت دارند. همچنین اجتماعات ویژهای داریم که مخصوص بازنشستگان درست شده است. پروفسور لوفلند هشدار می دهد که: «ممکن است زمانی فرارسد... که بعضی از شهرها متوجه این نکته شوند که امور مربوط به سیاست شهرشان، مانند شهر شیکاگو، که مدتهاست در حول محور مسائل قومی و نژادی می چرخد، به میزان آراء محلههایی بستگی پیدا کند که گروههای سنی گوناگون در آنها سکنی دارند.»

پیدایش خرده فرهنگهای مبتنی بر سن افراد را می توان همچون بخشی از یک

۲۰) جدایی سنی در «محلهٔ جوانان» از جان لوفلند در «محلهٔ جوانان» از جان لوفلند در «محلهٔ جوانان» از جان لوفلند در Education مارس ۱۲۹۸ صفحات ۱۳۹–۱۳۹ مورد بحث قرار گرفته است. (۲۱) داناوان Donavan: خوانندهٔ امریکایی. –م.

تحول تاریخی حیرت آور در نظر گرفت که بر اساس تفکیک اجتماعی صورت می گیرد. زمان به مثابهٔ یکی از سرچشمه های تفاوت بین انسانها اهمیت بیشتری پیدا می کند، ولی از اهمیت مکان کاسته می شود.

برای مثال جیمز کاری (James W. Carey) نظریه پرداز ارتباطات از دانشگاه ایلینویز اشاره می کند که: «هم در بین جوامع ابتدایی و هم در مراحل نخستین تاریخ مغربزمین ناپیوستگیهای نسبتاً ناچیز از نظر مکان موجب تفاوتهای بزرگ فرهنگی می شد... جامعه های قبیله ای که حدود صد کیلومتر از هم فاصله داشتند، سیستم نمادگرایی بیانی، اسطوره ها و آیینهایشان بکلی با یکدیگر متفاوت بود. اما در همین جوامع در بین نسلهای بسیار پیوستگی عظیمی به چشم می خورد... در بین جوامع تفاوتها نسبتاً ناچیز بود.»

وی به گفتههای خود چنین ادامه می دهد که امروزه مکان «به مثابهٔ یک عامل تفکیک کننده روزبروز محوتر می شود.» اما با آنکه تفاوت منطقهای کاهش یافته است کاری مصرانه بر آن است که بگوید: «انسان نباید مثل برخی از نظریه پردازان جامعهٔ توده وار گمان کند که تفاوت بین گروهها در حال محو شدن است...» کاری خاطرنشان می سازد که اکنون «محور تفاوت از بعد مکانی... به بعد زمانی و یا به فاصلهٔ نسلها کشیده شده است.» ۲۲ به این ترتیب در بین نسلها شکافهای عمیقی پدیدار شده است. و ماریو ساویو (Mario Savio) این شکاف را در این شعار انقلابی خلاصه می کند: «به کسی که بیش از سی سال دارد اعتماد مکن» در هیچیک از جوامع پیشین چنین شعاری هرگز با این سرعت منتشر نمی شد.

کاری تغییر و حرکتی را که از تفاوتهای مکانی به تفاوتهای زمانی صورت گرفته با ذکر پیشرفتهایی توضیح می دهد که در زمینهٔ تکنولوژی ار تباطات و حمل و نقل پدید آمده است؛ پیشرفتهایی که فاصله ها را کوتاه می سازد و عملاً بر مکان مسلط می شود. با اینهمه عامل مؤثر دیگری نیز در این میان وجود دارد که بسادگی مورد غفلت قرار می گیرد و آن شتاب تغییر است. هنگامی که آهنگ تغییر در محیط بیرون اوج می گیرد، تفاوتهای درونی در بین نسل جوان و پیر الزاماً بارزتر می شوند. در واقع آهنگ تغییر بقدری خیره کننده است که حتی یک فاصلهٔ چندساله می تواند در تجربهٔ زندگی یک فرد تفاوتهای فاحشی پدید آورد. از

۲۲) گفته های جیمز کاری از مقالهٔ وی به نام «هارولد آدامز اینز و مارشال مکلوهان» نقل شده است.

همین روست که برادر و خواهرهایی که از نظر سنی حتی سه یا چهار سال بیشتر با هم فاصله ندارند، از لحاظ ذهنی احساس می کنند که به نسلهای کاملاً متفاوتی تعلق دارند. به همین جهت در بین دانشجویان تندرو که در اعتصاب دانشگاه کلمبیا شرکت کرده بودند دانشجویان ارشد از شکافی که آنان را از نسل دانشجویان سالهای اول و دوم دانشگاه متمایز می کرد سخن می گفتند.

🖈 گروه براساس ازدواج

همانطور که جامعه برحسب شغل و ایام فراغت و سن و سال افراد بخشبخش می شود، برحسب روابط جنسی خانوادگی نیز تقسیم می شود. به هرحال ما حتی اکنون نیز خرده کیشهای جدید و مشخصی بر اساس پایگاه زناشویی ایجاد می کنیم. در گذشته مردم را به شکل غیردقیق به مجرد، متأهل، یا بیوه تقسیم می کردند. امروز این طبقه بندی سه گانه دیگر کافی نیست. در بیشتر جوامعی که امروز از لحاظ تکنولوژی پیشرفته اند نرخ طلاق آنقدر بالاست که در آنها یک گروه بندی اجتماعی جدید و کاملاً مشخص پدید آمده است، مثل کسانی که دیگر از دواج نکرده و یا به انتظار از دواج بعدی هستند. مور تون هانت (Morton Hunt) که در این با اصطلاح «دنیای مزدوجین سابق» یاد این باره صاحب نظر است از اینان با اصطلاح «دنیای مزدوجین سابق» یاد

هانت می گوید: «این گروه با مکانیسمهای ویژهاش برای نزدیک کردن افراد به یکدیگر، با الگوهای ویژهاش برای سازگاری با زندگی افراد جداشده و یا طلاق گرفته، با امکاناتش برای ایجاد دوستی و زندگی اجتماعی و عشق، خودش یک خرده فرهنگ است.» از آنجا که اعضاء این گروه از دوستان متأهل خود فاصله می گیرند، روزبروز از دوستان ازدواج کرده و مزدوجین سابق دور می شوند، و مثل تین ایجرها یا موجسوارها با رفتن به مکانهای خاص ملاقات که دوست دارند، با نگرششان به زمان و با قراردادها و میثاقهای مشخصشان در مورد مسائل جنسی، یک گروه اجتماعی خاص برای خود تشکیل می دهند.

با توجه به روندهای نیرومندی که مشاهده می شود، به احتمال بسیار، این مقولهٔ اجتماعی در آینده گسترده تر خواهد شد. و وقتی چنین شود، دنیای از دواج کردگان سابق نیز به نوبهٔ خود به چندین دنیای دیگر و به گروههایی که خصلت خرده فرهنگی

۷۳) مسألهٔ از دواج در مقالهٔ «دنیای مز دوجین سابق» از مورتون هانت در McCall's اوت ۱۹۶۸ بررسی شده است.

دارند منقسم می شوند. زیرا یک خرده کیش هرقدر بزرگ تر شود، احتمال تقسیم شدن آن و زایش خرده کیشهای جدید بیشتر می شود.

بنابراین اگر نخستین نشانهٔ سازمان اجتماعی در آینده از دیاد خرده کیشها باشد، دومین نشانهٔ آن حجم و اندازهٔ خرده کیشها است. این اصل اساسی را کسانی بیشتر نادیده می گیرند که بیش از حد نگران «جامعهٔ تودهوار» هستند. با توجه به این اصل می توان پافشاری برای ایجاد تنوع راه حتی در تحت شدید ترین فشارهایی که برای استاندارد شدن اعمال می شود، توجیه کرد. به دلیل محدودیتهای ذاتی که در زمینهٔ ار تباطات اجتماعی وجود دارد، اندازه و حجم سازمان خود عاملی برای متنوع شدن آن محسوب می شود، مثلاً جمعیت یک شهر جدید هرقدر زیاد تر شود، خرده کیش خرده کیشهای داخل آن فراوان تر و متنوع تر خواهند شد. به همین نحو خرده کیش هم هرقدر بزرگئتر شود، احتمال قطعه قطعه و متنوع شدن آن بیشتر می شود. هیپها بهترین شاهد این مدعایند.

#### «شرکت مختلط» هیپیها

در اواسط دههٔ پنجاه گروه کوچکی از نویسندگان و نقاشان و افراد نزدیک به آنان در سانفرانسیسکو و اطراف کارمل (Carmel) و بیگئسار (Big Sur) در ساحل کالیفرنیا به دور هم گرد آمدند. اینان که بسرعت به نام «بیتها» (Beats) یا «بیتنیکها» (Beats) نامیده شدند یک شیوهٔ خاص زندگی را پیشهٔ خود ساختند.

ویژگیهای بارز اینان تکریم فقر، پوشیدن لباس جین، سندل، لباسهای وصلهدار و زندگی کردن در دخمهها و شیفتگی به موسیقی جاز سیاهان و استفاده از گویش و یژه بود؛ و نیز علاقهمندی به عرفان شرقی و اگزیستانسیالیسم فرانسوی؛ و تعارض کلی با جامعهای که اساس آن مبتنی بر تکنولوژی است.

با وجود تبلیغات گستردهٔ مطبوعات، بیتها تا ظهور یک پدیدهٔ جدید تکنولوژیکی به صورت یک فرقهٔ کوچک باقی ماندند، و این پدیده ورود اسید لیزرژیک (Lysergic acid) یا الداسدی (LSD) به صحنه بود. الداسدی با تبلیغات مسیحایی تیموتی لیری<sup>۲۴</sup>، آلن گینزبرگ<sup>۲۵</sup> و کن کیسی (Ken Kesey) و با پخش رایگان آن در بین هزاران جوان توسط مشتاقان مسئولیتناشناس بزودی در محیط

۲۶) تیموتی لیری (Timothy Leary) (متولد ۱۹۲۰): روانشناس امریکایی. –م. ۲۵) آلن گینزبر گئ (Allen Ginsberg) (متولد ۱۹۲۹): مؤلف و شاعر امریکایی. –م.

دانشگاههای امریکا و تقریباً به همین سرعت در اروپا طرفداران بسیار پیدا کرد. نشئه و ملنگی ناشی از استعمال آلاس دی با تمایل جدید به ماری جوانا، مادهٔ مخدری که بیتها آن را بسیار استعمال کرده بودند همراه شد. از این دو، یعنی از خرده کیش بیتها، که در اواسط دههٔ پنجاه پدید آمد و از خرده کیش اسید که در اوایل دههٔ شصت پدیدار شد، خرده کیش جدیدی که می توان به آن شرکت مختلط آن دو گفت، یعنی جنبش هیپیها سر بر آورد. هیپیها با ترکیب لباسهای جین آبی رنگ بیتها و مهرهها و دستبندهای جماعت اسیدیها در صحنهٔ امریکا به صورت جدید ترین و پر آوازه ترین خرده کیشها در آمدند.

اما طولی نکشید که فشارهای ناشی از تعداد روزافزون جمعیت بسیار زیاد شد. هزاران هزار تینایجر به صفوف هیپیها پیوستند؛ میلیونها نوجوان به برنامههای تلویزیونیشان نگاه می کردند و مقالاتی را که مجلهها دربارهٔ این جنبش مینوشتند میخواندند و با آنها همدلی نشان میدادند. حتی بعضی از افراد بزرگسال در حومهٔ شهرها از هیپیها تقلید می کردند که به آنان هیپیهای پلاستیکی یا هیپیهای آخر هفته می گفتند. نتیجه قابل پیشبینی بود، خرده کیش هیپی نیز درست مثل جنرال الکتریک یا جنرال مو تورز ناچار بود تقسیم و به گروههای فرعی تجزیه شود. به این ترتیب از خرده کیش هیپیها سلالهٔ بسیاری پدید آمد!

به نظر اشخاص ناوارد تمام افراد جوان بلندگیسو مثل هم بودند. ولی در بین این جنبش واحدهای فرعی مهمی پدیدار شد. به نظر دیوید اندرو سیلی (Andrew Seely جنبش واحدهای)، یک ناظر جوان و هوشیار، این جنبش در او ج خود «شاید بیست گروه قابل تشخیص را در خود جای داده بود.» این گروهها نه فقط با تفاوتهای ظریف در لباس پوشیدن، بلکه در زمینهٔ امور مورد علاقه شان نیز با یکدیگر متفاوت بودند. اندرو سیلی دربارهٔ فعالیتهای آنان گزارش می کند که: «از مهمانیهای آبجوخوری تا شعرخوانی، از ماری جواناکشی تا رقص جدید را شامل می شود؛ و غالباً کسانی که به یکی از اینها می پردازند، به کارهای دیگر رو نمی کنند.» پس از آن اندرو سیلی به توضیح تفاوتهایی می پردازد که گروههایی نظیر تینی با پرها آن اندرو سیلی به توضیح تفاوتهایی می پردازد که گروههایی نظیر تینی با پرها (Teeny-boppers) (که اکنون بکلی از صحنه خارج شدهاند) بیت نیکهای فعال

۲٦) بهترین شرح مختصر دربارهٔ منشاء و توسعهٔ اولیهٔ جنبش هیپیها مقالهٔ «تاریخ اجتماعی هیپیها» از وارن هینکل است در مجلهٔ Ramparts، مارس ۱۹۹۷، صفحهٔ ۵. همچنین نگاه کنید به [۲۲۳] صفحات ۹۳–۸۸.

۲۷) در مورد تمایزات بین خردهفرهنگهای هیپیمانند، نگاه کنید به مقالهٔ «آن را همانطور که هست بیان کن» از دیوید اندروسیلی در Center Diary مهـژوئن ۱۹۲۷.

سیاسی، بیتنیکهای فولکلور و سپس یگانه گروه، یعنی هیپیها را از یکدیگر جدا میکند.

اعضاء این گروههای خرده فرهنگی نشانه هایی به خود می آویختند که فقط برای کسانی که داخل گروه بود معنی داشت. مثلاً تینی با پرها ریش نمی گذاشتند؛ در واقع بسیاری از آنان آنقدر جوان بودند که هنوز ریششان در نیامده بود. بیت نیکهای فولکلور سندل می پوشیدند، ولی برخی دیگر سندل نمی پوشیدند. تنگی شلوارها برحسب هر خرده کیش فرق می کرد.

در زمینهٔ مسائل فکری، از فرهنگ مسلط بسیار شکوه و شکایت می شد. ولی در مورد عمل سیاسی و اجتماعی اختلافات عمیقی وجود داشت. دیدگاههای این گروهها از کناره گیری آگاهانهٔ هیپیها، که الاس دی مصرف می کردند، و بی توجهی ناآگاهانه تینی با پرها تا در گیری شدید فعالان چپ جدید و فعالیتهای بی معنی گروههایی نظیر اعضاء هلندی (Dutch provos)، «دیوانگان» (Crazies)، و جمعیت تئاتر چریکی نوسان داشت.

شرکت هیپیها آنقدر بزرگ شده بود که دیگر نمی توانست تمام امور خود را به شیوهای استانداردشده سر و سامان دهد. میباید تقسیم شود که شد. از این شرکت بنگاههای خردهفرهنگی بسیار کثیری سر از تخم بهدر آوردند.

#### ر جابجایی فرقهها

با همهٔ این احوال این جنبش به حال مرگ افتاد. هواخواهان پرشور دیروز الداسدی کم کم قبول می کردند که: «اسید زدن چیز خوبی نیست» و نشریات گوناگون زیرزمینی به پیروان هشدار میدادند خودشان را خیلی با «مسافران» الداسدی قاطی نکنند. یک تشییع جنازهٔ مسخره نیز در سانفرانسیسکو به نشانهٔ دفن خرده کیش هیپیها برگذار شد، و در حالی که جنبش اصلی به خود می پیچید و از هم می پاشید، و خرده کیشهای جدید و غریب تر، ولی ضعیف تری از آن درست می شد، مکانهای مورد علاقهٔ هیپیها مثل Haight Ashbury و Haight Ashbury همچنان میعادگاه توریستها بود. ۲۸

اما بعدها مثل آنکه این فرایند دوباره از اول آغاز شده باشد، خرده کیش دیگری به نام «سر تراشیده ها» (Skinheads) ظاهر شد. سر تراشیده ها نیز ساز و برگ

۲۸) مرگ جنبش هیپیها در مقالهٔ «عشق مرده است» در ۱۹۲۵ New York Times مرک جنبش هیپیها در مقالهٔ «عشق مرده است. ۲۹ ۰ Magazine

مخصوص به خود داشتند، مثل انواع آویزها، چکمهها، موهای کوتاه و ولع سیریناپذیر برای خشونت. ۲۹

مرگ جنبش هیپیها و پیدایش سرتراشیده ها یک بینش تازه و بسیار اساسی دربارهٔ ساختار خرده فرهنگی جامعهٔ آینده در اختیار ما میگذارد. چرا که ما فقط و فقط خرده کیشها را تکثیر نمی کنیم، بلکه با سرعت زیاد آنها را تعویض و رها می کنیم. اصل ناپایداری در این مورد نیز عمل می کند. وقتی آهنگ تغییر در تمام و جوه جامعه پرشتاب می شود، خرده کیشها نیز هرچه ناپایدار تر می شوند.

گواه و نشانهٔ بارز کاهش یافتن حیات خرده کیشها ناپدید شدن خرده کیش بسیار خشنی است که در دههٔ پنجاه پیدا شد و افراد آن در کوی و برزن با یکدیگر در گیر می شدند. در تمام این دهه بعضی از خیابانهای نیویورک معمولاً به صحنه یک نوع جنگ و جدال خیابانی تبدیل می شد که به آن بزنبزن خیابانی می نامیدند. در جریان یک بزنبزن اگر نگوییم صدها، ولی دهها جوان با زنجیر و چاقوی ضامن دار و بطری شکسته و تفنگ دستساز به جان هم می افتادند. عملیات بزنبزن در شیکاگو، فیلادلفیا، لوس آنجلس و حتی در نقاط دور دستی چون لندن و توکیو نیز صورت می گرفت.

با آنکه بین اینگونه اغتشاشهای گسترده هیچگونه پیوند مستقیمی وجود نداشت، عملیات بزنبزن را بهیچوجه نمی توان حوادث اتفاقی خواند. این عملیات با دقت نظامی توسط «دسته های آشوبگر» که ساز مان بسیار منظمی داشتند انجام می گرفت. این دسته ها در نیویورک اسامی عجیب و غریبی داشتند، کبراها، اربابان کورسایر (Corsair Lords) آپاچیها آ، سلاطین مصر و غیره. آنان برای تثبیت بر تری خود در یک حوزه یا یک ناحیه، که آن را برای خویش در نظر گرفته بودند با یکدیگر می جنگیدند. ۱۲

تعداد این دسته ها فقط در شهر نیویورک به ۲۰۰ دسته می رسید، و فقط در طول سال ۱۹۵۸ حداقل یاز ده قتل اتفاق افتاد. اما به گفتهٔ مقامات رسمی پلیس، دسته های آشو بگر در سال ۱۹۶۶ دیگر از میان رفته بو دند. فقط در نیویورک یک دسته باقی

۲۹) در مورد پدیدهٔ سرتراشیده ها نگاه کنید به مقالهٔ «هیپیها در برابر سرتراشیده ها» م ۱۹۰۱ مفحهٔ ۹۰. مفحهٔ ۹۰.

۳۰) آپاچیها (Apaches): از قبایل سرخپوست ساکن در منطقهٔ آریزونا و تگزاس. -م.

۳۱) دربارهٔ دستههای خیابانی نگاه کنید به [۲٤۰]، و [۱۱٤]، صفحهٔ ۲۰ و «خشونت» در [۱۷۹]، جلد ؛، صفحهٔ ۷۰

مانده بود. روزنامهٔ نیوبورکت یمز چنین گزارش کرده بود: «هیچکس نمی داند در کدام خیابان پر از زباله... آخرین عملیات بزنبزن صورت گرفت. اما این دعوا چهار یا پنج سال پیش اتفاق افتاد [یعنی تاریخ مرگ عملیات بزنبزن درست دو یا سه سال پس از او ج سال ۱۹۵۸]. پس از آن ناگهان در پی یک دهه خشونت روزافزون، دوران دسته های جنگندهٔ نیویورک به سر رسید.» همین مسأله در مورد واشینگتن، نیویورک، فیلادلفیا و جاهای دیگر نیز پیش آمد.

البته از بین رفتن دسته های آشوبگر خیابانی، دوران آرامش شهری را با خود به ارمغان نیاورد. هیجانهای پرخاشگرانه که جوانان فقیر پور توریکویی و سیاهان را وامی داشت تا با گروههای رقیب بجنگند اکنون بسوی نظام اجتماعی معطوف شده است. در محله ها انواع سازمانهای جدید، خرده کیشها و گروههایی با سبکهای گوناگون زندگی در حال پدیدار شدن است.

بنابراین آنچه اکنون شاهدش هستیم فرایندی است که در آن خرده کیشها با آهنگ هرچه پرشتاب تری زیاد می شوند و از بین می روند تا برای خرده کیشهای بیشتر و تازه تر جا باز کنند. در جریان گردش خون جامعه یک نوع فرایند زنده در حال تکوین است و درست مانند سرعت گرفتن دیگر جنبه های کنش متقابل اجتماعی سرعت آن نیز زیاد می شود.

با این امر مسائل و مشکلات فرد در امر گزینش وارد مرحلهٔ تازه و سختی می شود. مسأله فقط بر سر این نیست که تعداد قبیله ها بسرعت در حال زیاد شدن است. حتی مسأله بر سر آن نیست که این قبیله ها یا خرده کیشها یکدیگر را از میدان به در می کنند و روابط خود را با یکدیگر با سرعتی بیش از پیش جابجا کرده و تغییر می دهند. بلکه مسأله در این است که بسیاری از آنها آنقدر دوام نمی آورند تا فرد فرصت یابد مزایا و مضرات احتمالی پیوستن به آنها را از نظر منطقی بررسی نماید.

فرد که در پی یافتن نوعی احساس تعلق و به دنبال نوعی پیوند اجتماعی است که به وی هویت میبخشد، وارد محیط مه آلودی میشود که در آن هدفهای احتمالی بهم پیوستگی بسرعت تغییر می کنند. چنین شخصی باید از میان اهداف متغیر و رو به تزاید دست به انتخاب بزند. به این ترتیب مسائل و مشکلات گزینش نه به شکل تصاعد هندسی افزایش پیدا می کنند.

درست در لحظهای که دامنهٔ گزینشهای او در مورد کالاهای مادی، آموزش و پرورش، مصرف کالاهای فرهنگی، ایام فراغت و سرگرمی و تفریح زیاد میشود، در همان حال در برابر انبوه حیرت آور گزینشهای اجتماعی قرار میگیرد. همانطور

که دامنهٔ گزینش فرد برای خرید یک اتومبیل محدود است ـو در مرحلهای خاص، بالا رفتن دامنهٔ اختیار، تصمیم گیریهایی بیش از ارزش آن اختیار را لازم میسازد\_ به همین نحو ممکن است بزودی در برابر بیش گزینی اجتماعی قرار بگیریم.

اختلال شخصیت، روانرنجوری و درماندگی روانی در جامعهٔ ما گویای آن است که برای کسان بسیاری ساختن یک شخصیت استوار و معقول و یگانه چه کار دشواری است. با اینهمه شواهد بسیاری در دست است که حرکت بسوی تنوع اجتماعی نیز، همپای متنوع شدن کالاها و فرهنگ در حال تکوین است. ما در برابر گسترش پرجذبه و خطرناک آزادی قرار گرفتهایم.

#### وحشى پست

هرقدر در جامعه گروههای خردهفرهنگی بیشتر شود، آزادی بالقوهٔ فرد نیز بیشتر می شود. به همین دلیل است که انسان دوران صنعتی با وجود افسانههای رمانتیک در اینباره، سخت گرفتار کمبود آزادی انتخاب بوده است.

با آنکه انسانهای احساساتی دربارهٔ آزادی بی قید و شرط انسان ابتدایی سخنان بسیاری سر دادهاند ولی شواهدی که توسط مردم شناسان و تاریخدانان فراهم آمده گفتههای آنان را نفی می کند. جان گار دنر این مطلب را چنین خلاصه کرده است: «قبیلهٔ ابتدایی یا اجتماع پیشاصنعتی نسبت به هریک از جوامع متجدد امروزی، اطاعت بسیار بیشتری را از فرد در مقابل گروه مطالبه می کرد.» آلیکی از افراد قبیلهٔ تمنه (Temne) در سیرالئون به یک دانشمند علوم اجتماعی استرالیایی گفت: «وقتی مردم قبیلهٔ تمنه چیزی را انتخاب کنند، همگی ما باید با آن انتخاب موافقت کنیم؛ و این چیزی است که به آن همکاری می گوییم.» البته این چیزی است که ما آن را دنباله روی می نامیم.

دلیل و علت دنباله روی که از انسان پیشاصنعتی مطالبه می شد، و علت آنکه فرد قبیلهٔ تمنه می باید از هم قبیله ای هایش «پیروی» کند دقیقاً این بود که او جای دیگری نداشت که برود. جامعهٔ او جامعه ای است یکپارچه، جامعه ای که هنوز به انبوه رهایی بخش اجزاء متشکله تقسیم نشده. این جامعه ای است که جامعه شناسان به آن «تفکیک ناشده» می گویند. ۳۳

۳۲) نگاه کنید به [۳۹]، صفحات ۲۲–۲۳.

۳۳) مطالب مربوط به افراد قبیلهٔ تمنه از مقالهٔ «استقلال و پیروی در جوامعی که در «Journal of Personality and Social Psychology» در دارند» در ۱۹۹۷، صفحهٔ ۱۹۷۷ گرفته شده است.

صنعتگرایی چون گلولهای که به یک جام شیشه اصابت میکند، این نوع جوامع را درهم میشکند و آنها را به صورت هزاران شعبهٔ مخصوص درمی آورد، مثل مدرسهها، شرکتها، ادارات دولتی، کلیساها و سپاهیان، که هریک از اینها باز به واحدهای فرعی خاص تر و کوچک تری منقسم می شوند. همین چند پارگی در امور غیررسمی نیز صورت می گیرد و انواع و اقسام خرده کیشها، مثل چموش سواران، مسلمانان سیاهپوست، مو تورسواران، سر تراشیده ها و الخ پدید می آیند.

اینگونه متلاشی شدن نظم جامعه درست مانند فرایند رشد در زمینهٔ زیستشناسی است. جنینها وقتی بزرگ میشوند از یکدیگر تفکیک پیدا میکنند و اندامهای هرچه خاص تری را تشکیل میدهند. تمام مسیر تکامل، از ویروس گرفته تا انسان، همین پیشرفت قاطع و بیوقفه را بسوی مراحل هرچه عالی تر و بالا تر تفکیک نشان میدهد. به نظر میرسد که در بین موجودات زنده و گروههای اجتماعی جنبش و حرکت گریزناپذیری از اشکال کمتر تفکیکشده به اشکال بیشتر تفکیکشده به اشکال بیشتر تفکیکشده به چشم میخورد.

بنابراین تصادفی نیست که روندهای همانند و مشابهی را بسوی تنوع و کثرت در اقتصاد، در هنر، در آموزش و پرورش، در فرهنگ تودهای و در خود نظم اجتماعی مشاهده می کنیم. همهٔ این روندها با هم یک کاسه می شوند و بخشی از یک فرایند تاریخی بزرگ تر را تشکیل می دهند. اکنون انقلاب فراصنعتی را می توان در بعد وسیع تر، و آنچنان که هست، یعنی پیشرفت جامعهٔ بشری به مرحلهٔ بعدی و بر تر تفکیک اجتماعی نگریست.

به همین دلیل اغلب به نظر ما چنین می نماید که گویی تار و پود جامعه در حال از هم گسیختن است. که البته درست است. به همین دلیل است که همه چیز بطور روزافزون پیچیده تر می شود. آنجا که زمانی ۱۰۰۰ تشکیلات وجود داشت اکنون ۱۰۰۰ می کند. مایی که زمانی چند خرده کیش نسبتاً پایدار وجود داشت و شخص می کند. جایی که زمانی چند خرده کیش نسبتاً پایدار وجود داشت و شخص می توانست در آنجا هویتی برای خود فراهم کند، اکنون هزاران خرده کیش موقت وجود دارد که در جامعه پراکنده اند، با هم تصادم پیدا می کنند و تکثیر می شوند. پیوندهای مستحکم که جامعهٔ صنعتی را یکپارچه و یگانه می ساخت، مثل تعهدات حقوقی، ارزشهای مشترک، آموزش و پرورش متمرکز و استاندار دشده و تولید امور فرهنگی از هم گسیخته می شوند.

همهٔ اینها به ما نشان می دهد که چرا شهرها ناگهان «غیرقابل اداره» و دانشگاهها «غیرقابل کنترل» می شوند. شیوه های کهن یگانه و یکپارچه کردن جامعه، یعنی

روشهای مبتنی بر همسانی، سادگی و پایداری، دیگر کارایی ندارند. یک نظم اجتماعی تازه با چندپارگیهای بسیار ظریف تر، یعنی نظم فراصنعتی در حال تکوین است. این نظم جدید بیش از نظامهای اجتماعی پیشین بر اجزاء بسیار متنوع تر و بی دوام تر استوار است. و ما هنوز نیاموخته ایم چگونه آنها را با هم پیوند دهیم و چگونه کل آن را یگانه و یکپارچه سازیم.

جهش بسوی یک مرحلهٔ جدید در تفکیک اجتماعی برای فرد پیامدهای هراسناکی در بر دارد. اما این پیامدها همانها نیست که اغلب مردم از آنها می ترسند. اغلب گفته اند که ما بسوی همسانی بی چهره می رویم، و نمی توانیم فرصتهای خیال انگیزی را که انقلاب فراصنعتی با خود برای فردیت به همراه می آورد در ک کنیم. و ما هنوز در مورد خطرهای فردی شدن زیاده از حد که در انقلاب فراصنعتی مستتر است چندان نیندیشیده ایم.

نظریه پردازان «جامعهٔ تو دهوار» خود را مشغول واقعیتی کردهاند که دیگر دارد از جلو چشم ما ناپدید می شود. کاساندرا ۳۴ هایی که کورکورانه از تکنولوژی بیزارند و آیندهای مورچهوار را پیش بینی می کنند همچنان در برابر شرایط صنعت گرایی است که به صورتی غیرارادی از خود واکنش نشان می دهند. ولی صنعت گرایی از میان رفته و چیز دیگری جای آن را گرفته است.

نکوهش کردن شرایطی که کارگر صنعتی را در چنین روزگاری به صورت یک زندانی درمی آورد کار پسندیدهای است. اما تسری دادن آن به آینده و پیشبینی کردن مرگ فردیت و تنوع و کثرت و حق گزینش به معنی تکرار گفتههای خطرناک و کلیشهای است.

هم مردمان گذشته و هم حال محصور و گرفتار شیوههایی از زندگی بودهاند که در آن آزادی گزینش نسبتاً وجود نداشته و ندارد. انسانهای آینده که تعدادشان روزبروز بیشتر می شود، نه با گزینش بلکه با بیش گزینی مواجه خواهند شد. آنان در آینده آزادی بسیار وسیعی خواهند داشت.

این آزادی نه در غیاب تکنولوژی جدید، بلکه عمدتاً درنتیجهٔ آن بوجود می آید. زیرا اگر تکنولوژی در مراحل اولیهٔ صنعت گرایی به افراد بی اندیشه و روبات مانند نیاز داشت تا به کارهای مکرر و مکرر بپردازند، تکنولوژی آینده دقیقاً همهٔ این کارها را انجام می دهد و فقط کارهایی را به انسان وامی گذارد که به داوری،

۳٤) کاساندرا (Cassandra): در افسانههای یونانی دختر پریام پادشاه تروا که آپولو قدرت پیشگویی به او اعطا کرد، اما وقتی کاساندرا در برابر تمایل او برای عشقورزی مقاومت کرد، وی به تلافی فرمان داد کسی پیشگوییهای او را باور نکند. –م.

مهارتهای میانفردی و قدرت تخیل احتیاج داشته باشد. دوران فراصنعتی نه به انسانهایی تودهوار یکسان احتیاج دارد و نه آنها را بوجود می آورد، بلکه به انسانهایی نیاز دارد که سخت با یکدیگر تفاوت داشته باشند؛ آو به انسان احتیاج دارد و نه به روبات.

نژاد بشر در آینده نه تنها همنوا و یکنواخت نخواهد شد، بلکه از هر زمان دیگری از نظر اجتماعی متنوع تر خواهد گردید. جامعهٔ جدید، یعنی جامعهٔ فراصنعتی که هماکنون در حال تکوین است، برای شیوههای گذرا و ناپایدار زندگی یک الگوی رنگارنگ و درهمبرهم را تشویق و ترغیب میکند.

### فصل چهاردهم

# تنوع سبکهای زندگی

در سانفرانسیسکو افراد در رستورانهایی غذا میخورند که مستخدمههای سینهبرهنه از آنان پذیرایی میکنند. اما در نیویورک یک دختر نوازندهٔ ویولنسل را به جرم اجرای موسیقی آوانگارد در لباس نیمهبرهنه دستگیر کردند. دانشمندان در سنتلوئیز فاحشهها و افراد دیگر را استخدام میکنند تا در برابر دوربین فیلمبرداری عشقبازی کنند، و این قسمتی است از بررسی فیزیولوژی انزال. اما در کلمبوس، اوهایو، دربارهٔ فروش عروسکهایی به نام «برادر کوچک» که دارای عضو نرینگی هستنذ بحث و جدلهای بسیاری به پا شده است. در کانزاسسیتی کنفرانس سازمانهای همجنس بازان در یک مبارزهٔ تبلیغاتی خواستار لغو ممنوعیت و رود همجنس بازان به ارتش از جانب پنتاگون شد؛ در واقع باید گفت که پنتاگون احتیاطاً این کار را میکند. با وجود این زندانهای امریکا پر است از افرادی که به جرم همجنس بازی دستگیر شدهاند.

کمتر پیش آمده که ملتی دربارهٔ ارزشهای جنسیاش اینهمه سردرگمی از خود نشان داده باشد. ولی در مورد سایر ارزشها نیز وضع از همین قرار است. امریکا از نامشخص بودن مسائلی چون پول و مالکیت، قانون و نظم، نژاد و مذهب، خدا، خانواده و خود در عذاب است. البته ایالات متحد امریکا تنها کشوری نیست که گرفتار گسیختگی ارزشها باشد. تمام جوامعی که از نظر تکنولوژی پیشرفتهاند به همین واژگونگی دچار شدهاند. از هم گسیختگی ارزشها تقریباً از دید هیچکس پنهان نمانده است. کشیشها و سیاستمداران و پدر و مادرها کاری جز آنکه سرشان را از نگرانی و اضطراب تکان بدهند ندارند. با اینهمه بیشتر جر و بحثهایی که در مورد دگرگون شدن ارزشها صورت گرفته به سبب آنکه دو نکتهٔ اساسی را مورد غفلت

قرار مىدهند بىفايدهاند. نكتهٔ اول مسألهٔ شتاب است.

تغییر و جابجایی ارزشها اکنون از تمام ادوار تاریخ تندتر شده است. در گذشته کسی که در جامعهای میزیست می توانست انتظار آن را داشته باشد که نظام ارزشی مورد پذیرش آن جامعه در سراسر طول حیات وی بدون تغییر باقی بماند، ولی امروز شاید بجز در منزوی ترین جوامع ماقبل تکنولوژیکی در هیچ کجای دیگر نمی توان چنین انتظاراتی داشت.

و این یعنی حالت موقت در ساختار نظامهای ارزشی مورد پذیرش عموم و فرد، و مبین آن است که ارزشهای تازهای که برای جایگزین شدن ارزشهای دوران صنعتی بوجود می آیند هرچه که باشند، این نکته مسلم است که این ارزشها نسبت به ارزشهای گذشته کو تاهمدت و ناپایدار تر خواهند بود. هیچ دلیل و مدر کی در دست نیست که فکر کنیم نظامهای ارزشی جوامعی که از نظر تکنولوژی پیشرفتهاند در آیندهٔ نزدیک باید منتظر در آیندهٔ نزدیک باید منتظر تغییر هرچه سریع تر ارزشها باشیم.

به هرحال در این اوضاع و احوال دومین روند نیرومند در حال گسترش است. زیرا چندپارگی جوامع، کثرت و تنوع ارزشها را به همراه خود دارد. ما اکنون شاهد متلاشی شدن وفاق و همرایی (consensus) در جامعه هستیم.

بیشتر جوامع قبلی کار خود را با یک هستهٔ اصلی و وسیع از ارزشهایی که در بین همگان مشترک بودهاند پیش بردهاند. این هسته اکنون روزبروز کوچک تر می شود و دلیل چندانی در دست نیست که در چند دههٔ آینده یک وفاق و همراًیی تازه شکل بگیرد. فشارها رو به بیرون و در جهت کثرت و تنوع است، نه رو به درون و در جهت وحدت و یگانگی.

علت و منشاء تبلیغات بسیار پراکنده و رنگارنگی که در جوامع پیشرفتهٔ تکنولوژیکی پیوسته ذهن مردم را بمباران میکنند همین است. خانه، مدرسه، شرکت، کلیسا، گروه همتایان، رسانههای جمعی، و خرده کیشهای بیشمار هریک مجموعههای متنوعی از ارزشها را تبلیغ میکنند. در نظر افراد بسیاری نتیجهٔ همهٔ اینها داشتن یک دیدگاه «هر که هر که» است و خود این یک موقعیت ارزشی دیگر است. مجلهٔ نیوزدیک اعلام میکند: «جامعهٔ ما جامعهای است که وفاق و همراًیی خود را از دست داده است... جامعهای است که نمی تواند با استاندار دهای سلوک و زبان و رسوم و آنچه دیده و شنیده می شود توافق حاصل کند.»

تصویری که از ترک برداشتن و شکسته شدن وفاق و همراًیی ارائه شده است با یافته های «والتر گروئن» (Walter Gruen) هماهنگ کنندهٔ پژوهشهای علوم اجتماعی در بیمارستان رود آیلند به اثبات می رسد؛ او یک سلسله مطالعات آماری که آنها را «هستهٔ فرهنگ امریکایی» می نامد سرپرستی کرده است. گروئن برخلاف پژوهشگران پیشین که داشتن نظام یکپارچهٔ اعتقادات را به طبقهٔ متوسط نسبت می دادند، با حیرت به این نتیجه رسید که: «تنوع و کثرت در زمینهٔ اعتقادات از همسانیهایی که ارقام آماری نیز مؤید آن بود بیشتر و نمایان تر است.» وی چنین نتیجه گیری می کند: «شاید دیگر سخن گفتن از مجموعهٔ فرهنگ امریکایی گمراه کننده باشد.»

گروئن اظهار می کند که بویژه در بین گروه مرفهالحال و فرهیخته وفاق و همرأیی جای خود را به قول وی، به پارهارزشها می دهد. می توان انتظار داشت که بموازات گسترده شدن تعداد و تنوع خرده کیشها، اینگونه پارهارزشها نیز زیاد بشود.

انسانهای آینده در برابر نظامهای ارزشی مغایر هم، و روبرو شدن با انبوه حیرت آور کالاهای مصرفی جدید، خدمات، کارهای آموزشی، اشتغال و تفریح، به شیوهای جدید دست به گزینش میزنند. همانطور که قدیمی ترها در دورانی که سبکهای زندگی تا این حد خفقان آور نشده بود کالاهای معمولی را مصرف می کردند، آنان سبکهای زندگی را مصرف خواهند کرد.

#### موتورسیکلتسواران و روشنفکران

در عصر الیزابت اصطلاح «جنتلمن» فقط به تولد تصادفی یک فرد اطلاق نمی گردید، بلکه کل شیوهٔ زندگی او را هم شامل می شد. داشتن اصل و نسب مناسب شاید یکی از لوازم جنتلمن شدن بوده باشد، ولی برای متصف شدن به این لقب انسان می باید به سبکی خاص زندگی کند: تحصیلکرده تر باشد، آدابدان تر باشد، از تودهٔ مردم بهتر لباس بپوشد، به تفریحات خاصی (نه هر تفریحی) بپردازد؛ در خانهای بزرگ و آراسته زندگی کند؛ در رابطه با زیردستانش همیشه فاصلهای معین را حفظ کند؛ و خلاصه آنکه هیچگاه «برتری» طبقاتی خود را فراموش معین را حفظ کند؛ و خلاصه آنکه هیچگاه «برتری» طبقاتی خود را فراموش

۲) نگاه کنید به Psychological Reports، دورهٔ ۱۸، صفحات ۱۸۳–۱۸۶. مطالب مربوط در این زمینه از همین منبع و مصاحبهها فراهم شده است.

نکند.۲

طبقهٔ بازرگان و دهقان هر کدام سبک زندگی خاصی برای خود داشتند. این سبکهای زندگی نیز مانند سبک زندگی جنتلمن، از ترکیب اجزاء گوناگون فراهم می شد، که دامنهٔ آن از محل سکونت و شغل و لباس گرفته تا زبان ویژه و حرکات و اشارات و مذهب کشیده می شد.

امروز ما هنوز سبکهای زندگی خود را با ترکیب کردن اجزاء مختلف بوجود می آوریم، اما بسیاری از امور تغییر کردهاند. سبکهای زندگی دیگر مبین وضع طبقاتی نیست. خود طبقات نیز به واحدهای کوچکتری تقسیم میشوند. عوامل اقتصادی بتدریج اهمیت خود را از دست میدهند. امروز پیوندهایی که فرد با یک خرده کیش برقرار می کند در تعیین سبک زندگی او اثر بیشتری دارد تا پایگاه طبقاتی وی. یک هیپی متعلق به طبقهٔ کارگر و هیپی دیگری که از اکستر آیا ایتون بیرون آمدهاند از نظر طبقاتی با هم اشتراک ندارند ولی سبک زندگی شان با یکدیگر مشتر ک است.

چون سبک زندگی به وسیلهای تبدیل شده که فرد هویت خود را با این یا آن خرده کیش بیان می کند، افزایش یافتن فوق العادهٔ خرده کیشها در جامعه باعث می شود شمار سبکهای زندگی نیز به همین میزان افزایش پیدا کند. مثلاً فرد غریبهای که امروز وارد جامعهٔ امریکایی یا انگلیسی یا ژاپنی و یا سوئدی می شود می باید نه از میان چهار یا پنج سبک زندگی مبتنی بر طبقات، بلکه از میان صدها امکان گوناگون یکی را برگزیند. فردا که تعداد خرده کیشها زیاد می شود، تعداد سبکهای زندگی نیز افزایش پیدا می کند.

پس چگونگی گزینش یک سبک زندگی و میزان اهمیت آن به صورت یکی از مسائل مهم روانشناسی فردا درخواهد آمد. زیرا انتخاب یک سبک زندگی چه آگاهانه صورت بگیرد و چه ناآگاهانه، آیندهٔ فرد را با قدرت تمام رقم خواهد زد. و این کار با تحمیل نظم و مجموعهای از اصول و معیارها بر گزینشهایی که فرد در زندگی روزانه به آنها دست میزند صورت میگیرد.

با بررسی کردن چگونگی کار چنین گزینشهایی مسأله روشن میشود. زو ج جوانی که میخواهند آپارتمان خود را تزئین نمایند عملاً صدها نوع چراغ مختلف

۳) در مورد سبک زندگی یک جنتلمن انگلیسی نگاه کنید به [۲۱۵]، صفحهٔ ۱۳۸. (Exeter) اکستر (Exeter): شهر صنعتی در جنوب شرقی نیوهامپشایر در انگلستان. –م. (Eton): بخشی از بوکینگهامشایر در مرکز لندن. –م.

را نگاه میکنند، مثل چراغهایی به سبک اسکاندیناوی، ژاپنی، فرانسوی، بومی، تیفانی، چراغهای بادی و چراغهایی به سبک دوران مهاجرنشینی امریکا. آندو دهها نوع چراغ را با اندازهها و مدلهای گوناگون از نظر میگذرانند تا بالاخره یک نوع، مثلاً چراغ سبک تیفانی را برمیگزینند. آندو پس از بررسی دنیایی از امکانات یکی را برمیگزینند. در قسمت اثاث منزل میز و مبلهای مختلف را بررسی میکنند و سپس یک میز سبک و یکتوریا را انتخاب می نمایند. این روش بررسی و انتخاب در مورد فرش و کاناپه و پرده و صندلیهای سالن غذاخوری و غیره عیناً تکرار می شود. در واقع می توان گفت که چیزی شبیه این جریان نه فقط در مورد انتخاب واژههایی وسایل منزل، بلکه در مورد انتخاب عقاید، انتخاب دوست و حتی انتخاب واژههایی که بکار می برند و ارزشهایی که از آنها جانبداری می کنند صورت می گیرد.

در حالی که جامعه فرد را در برابر سیل شقوق گوناگونی قرار می دهد که در ظاهر فاقد هر نوع طرح و الگو هستند، ولی انتخابهایی که وی به آنها دست می زند بهیچوجه جنبهٔ اتفاقی ندارند. مصرف کننده (چه مصرف کنندهٔ میزهای قدیمی و چه مصرف کنندهٔ آراء و عقاید) با مجموعهای از ذوق و سلیقه ها به بازار می رود که از پیش تعیین شده اند. وانگهی هیچ انتخابی کاملاً مستقل نیست. هر انتخابی توسط انتخابهای قبلی مشروط می شود. مثلاً وقتی آن زوج جوان یک میز سبک قدیم را انتخاب کردند، انتخاب آنان را انتخاب قبلی شان که یک چراغ بود مشروط کرده بود. خلاصهٔ کلام آنکه در تمام اعمال ما، خواه به آنها آگاه باشیم و خواه نباشیم، نوعی هماهنگی به چشم می خورد که کوششی است در جهت یافتن یک سبک شخصی،

آن مرد امریکایی که نیمتنهٔ یقه بسته و جورابهای ساقه بلند می پوشد، احتمالاً کفش شیک به پا می کند و یک کیف دیپلمات به دست می گیرد. اگر با دقت بیشتری به او نگاه کنیم احتمالاً خواهیم دید که حالت چهره و رفتار چابک و آراسته اش بیشتر تقلیدی است از رفتار قالبی یک رئیس. به احتمال قریب به یقین او نمی گذارد موهایش مثل موهای جیمی هندریکس نوازندهٔ آهنگهای راک آشفته شود. او نیز همچون ما می داند که برخی لباسها و رفتارها و شیوه های سخن گفتن و آراء و عقاید و حرکتهای بخصوصی با یکدیگر جورند و بعضی جور نیستند. ممکن است همهٔ این چیزها را از طریق «احساس» یا «کشف و شهود» دریافته نیستند. ممکن است همهٔ این چیزها را از طریق «احساس» یا «کشف و شهود» دریافته

۲) جیمی هندریکس (Jimi Hendrix) (۱۹۷۰–۱۹۷۰): گیتاریست و خوانندهٔ سیاهپوست امریکایی. –م.

باشد. زیرا با مشاهدهٔ دیگران در جامعه این چیزها را فرامی گیرد، اما آگاهی و علم به آنها به اعمالش شکل و سازمان می دهد.

مو تورسیکلتسواری که کت چرمی سیاه می پوشد و دستکشهایی با پولکهای فلزی به دست می کند و صلیب شکستهای را به گردن می آویزد، لباس خود را نه با پوشیدن کفش شیک یا یک جفت چکمهٔ عالی، بلکه با یک جفت پو تین زمخت تکمیل می کند. احتمالاً هنگام راه رفتن باد به زیر بغل می اندازد و موقع صحبت کردن علیه مقامات فحشی هم چاشنی حرفهای خود می کند. زیرا او نیز هماهنگی در کارها را پاس می دارد و می داند که کوچک ترین نشان خوشرفتاری و آراستگی یا رعایت ادب در سخن گفتن، یکدستی سبک زندگی اش را خراب می کند.

## سبکسازان و قهرمانهای کوچک

چرا مو تورسواران کت چرمی سیاه می پوشند؟ چرا کت قهوهای یا آبی به تن نمی کنند؟ چرا کارمندها در امریکا به جای حمل یک کیف سنتی و معمولی کیف دیپلمات به دست می گیرند؟ گویی آنان از یک مدل تبعیت می کنند، و می خواهند به آرمانی دست یابند که از عالم بالا تعیین شده است.

ما دربارهٔ منشاء مدلهایی که به صورت سبک زندگی درمی آیند مطالب زیادی نمی دانیم. اما این را می دانیم که قهرمانان مشهور و چهرههای نامدار و ازجمله شخصیتهای داستانی (مثلاً جیمزباند) در این کار دخیلند.

شاید مارلون براندو، با سوار شدن بر مو تورسیکلت، با کت چرمی و با تکبر در راه رفتن مدلی را برای یک سبک زندگی پدید آورده و آن را منتشر کرده باشد. شاید تیموتی لیری با ردای بلند و مهرههایش، در حالی که سخنان صوفیانه بظاهر عمیقی دربارهٔ عشق و الهاس دی زیر لب ادا می کرد برای هزاران جوان مدلی درست کرده باشد. به قول اورین کلاپ (Orrin Klapp) جامعه شناس این قهرمانها به «متبلور شدن یک تیپ اجتماعی» کمک می کنند. او از جیمز دین مقید یاد می کند که جوان از خودبیگانه را در فیلم شورش بی دلیل تصویر می کند و همچنین از الویس

٧) جیمز باند (James Band): قهرمان داستانهای جاسوسی پرداختهٔ یان فلمینگ نویسندهٔ انگلیسی. -م.

۸) جیمز دین (James Dean) (۱۹۵–۱۹۵۵): بازیگر امریکایی که در سانحهٔ اتومبیلرانی کشته شد.-م.

پریسلی<sup>۹</sup> که تصویر یک خوانندهٔ راک اند رول<sup>۱۰</sup> را با گیتاری آویخته به شانه تثبیت کرد. بعد نوبت به بیتلها رسید با موهای بلند (در آن زمان) و لباسهای عجیب و غریبشان. کلاپ می گوید: «یکی از کار کردهای اصلی چهرههای مقبول عامهٔ مردم مرئی کردن و نشان دادن تیپها است که این بهنوبهٔ خود سبکهای زندگی جدید و سلیقههای جدید را مرئی می سازد.» ا

- ۹) الویس پریسلی (Elvis Presley) (۱۹۷۷–۱۹۷۷): خواننده و گیتاریست امریکایی و مبتکر راک اند رول. -م.
- ۱۰) راک اند رول (Roc-«n>-roller): گونهای رقص دونفری پرجنب و جوش فربی. –م.
  - ۱۱) نگاه کنید به [۲۲۸]، صفحات ۳۷–۳۸.
- ۱۲) لیونل تریلینگ (Lionel Trilling) (۱۹۷۵–۱۹۷۵): نویسنده و منتقد امریکایی.-م.
  - ۱۳) نگاه کنید به [۲۳٤].
- ۱٤) در مورد نقش مدلهای سبک زندگی نگاه کنید به «قهرمانان جدید» از جان اسپی چر در Cheetalı، نوامبر ۱۹۶۷، صفحات ۲۷-۲۸.
- ۱۵) چهگوارا (Che Guevara) (۱۹۲۷–۱۹۲۸): پزشک و انقلابی امریکای لاتین و آرژانتینیالاصل. –م.
- ۱۹) ویلیام باکلی (William Buckley) (متولد ۱۹۲۵): نویسنده و ویراستار امریکایی. –م.
  - ۱۷) جوآن بائز (Joan Baez) (متولد ۱۱٤۱): زن خواننده و معترض امریکایی. -م.
- ۱۸) رابرت کندی (Robert Kennedy) (۱۹۲۸–۱۹۲۸): حقوقدان و چهرهٔ محبوب امریکایی که به قتل رسید. –م.

شامل می شد. اسپی چر با استفاده از زبان ویژهٔ هیپیها می نویسد: «چنتهٔ جوانان امریکایی پر از قهرمان است.» و می افزاید: «هر جا که قهرمانها باشند، دنباله روها و کیش پرستان نیز هستند.»

به گفتهٔ اسپیچر قهرمانان یک خرده کیش برای اعضاء آن «ضرورت وجودی و اساسی هویت روانشناختی» را تأمین می کنند. البته این چیز چندان تازهای نیست. نسلهای پیشین نیز خود را با چارلز لیندبر گفه و تدا بارا ۲۰ همانند می کردند. چیزی که در این میان تازه و مهم است از دیاد حیرتانگیز اینگونه قهرمانان و قهرمانان کوچک است. با افزایش یافتن خرده کیشها و متنوع شدن ارزشها می بینیم که به گفتهٔ اسپیچر: «مفهوم هویت ملی تکه پاره می شود.» وی می گوید این امر برای فرد به معنی داشتن حق انتخاب بیشتر است. «کیشها و قهرمانهای بسیاری در دسترس ما قرار دارند. شما می توانید به بازار بروید، آنها را سبک سنگین و سپس انتخاب کنید.»

# کارخانههای سازندهٔ سبک زندگی

در حالی که چهرههای فرهمند ممکن است به صورت تعیین کنندگان سبک زندگی در آیند، سبکهای زندگی را جوامع کوچک یا قبیلههای کوچک، که ما آنها را تحت عنوان خرده کیش نامگذاری کردهایم، برای عموم مردم آشکار و منتشر مینمایند. این خرده کیشها، مواد خامی را که حکم نماد پیدا کردهاند، از رسانههای گروهی برمیدارند، سپس به طریقی قطعههای عجیب و غریب لباس و آراء و عقاید و طرز بیان را سرهم می کنند و از آنها یک مجموعهٔ سامان مند، که یک مدل سبک زندگی می شود، فراهم می آورند. وقتی توانستند یک الگوی خاص را درست کنند، مثل هر شرکت به تبلیغ کالای خود می پردازند، و برای آن مشتری پیدا می کنند.

به هر کس که در اینباره شکی دارد توصیه میکنم نامههای آلن گینزبرگ را به تیموتی لیری، که هردو در ایجاد جنبش هیپیگری بیشترین نقش را داشتهاند، و تأکید فراوان او را در مورد استفاده از مواد مخدر، بخواند.

۱۹) چارلز لیندبرگ (Charles Lindbergh) (۱۹۰۲–۱۹۷۶): هوانورد امریکایی، نخستین کسی که به تنهایی در سال ۱۹۲۷ از فراز اقیانوس اطلس گذشت. –م. (۲۰ مارا (Theda Bara) (۱۸۵۰–۱۹۵۵): هنرپیشهٔ زن امریکایی. –م.

گینزبرگ شاعر می گوید: «دیروز همراه ن. میلر ۲۱ و آشلی مونتاگو ۲۲ به تلویزیون رفتم و یک سخنرانی حسابی کردم... به همه توصیه کردم تا خودشان را لول کنند... با همهٔ لیبرالهای طرفدار مواد مخدری که می شناختم تماس برقرار کردم تا [گزارشی را که از استعمال مواد مخدر تعریف کرده است] منتشر کنند و دربارهاش تبلیغ کنند... خلاصهای از این وضع را در پنج صفحه برای دوستم کنی لاو (Kenny Love) در مجلهٔ نیویورکتایمز فرستادم و او گفت شاید در اینباره مقالهای (اخبار گونه) تهیه کند... که بعداً توسط دوستی که در UP [یونایتدپرس] کار می کرد از رادیو دولتی پخش شود. همچنین یک نسخه به آل آرونوویتز می که در (Rosalind Constable) در مجلهٔ هاربرز (Rosalind Constable) در مجلهٔ هاربرز (Bob Silvers) دادم...» ۲۲

پس اگر تمام رسانه های گروهی آنطور دربارهٔ الاسدی و تمامی پدیدهٔ هیپی گری تبلیغ کردند تعجبی ندارد. این گزارش مختصر از فعالیت مطبوعاتی پرشور گینزبرگ که با پسوند «گونه» خیابان مادیسون، (مثل اخبارگونه) تکمیل می شود عیناً شبیه یادداشت داخلی شرکت هیل (Hill) و نولتون (Knowlton) و یا هر شرکت روابط عمومی بزرگی است که هیپیها آنها را به سبب شکل دادن به افکار عمومی به باد سرزنش می گرفتند. «فروش» موفقیت آمیز الگوی سبک زندگی هیپیها به جوانان در تمام جوامع تکنولوژیک از داستانهای کلاسیک بازاریابی و عرضهٔ کالاها در دوران ماست.

همهٔ خرده کیشها در امور تبلیغاتی تا به این اندازه پرخاشگر و تا این حد خوش ذوق نیستند، با اینهمه نیروی متراکم آنها در جامعه بسیار عظیم است. و این نیرو از نیاز مفرط و کلی ما به «تعلق داشتن» ریشه میگیرد. فردی که در قبایل بدوی زندگی می کرد شدیدا به قبیلهاش وابسته بود. چنین فردی می داند که به قبیله «تعلق» دارد و چه بسا جدا شدن از آن برایش قابل تصور نباشد. اما جوامع تکنولوژیک بقدری بزرگ و پیچیدگیهای آنها بقدری فراتر از حیطهٔ فهم فرد می باشد که ما فقط با وصل کردن خود به یک یا چند خرده کیش می توانیم احساس

۲۱) نورمن میلر (N. Mailer) (متولد ۱۹۲۳): نویسندهٔ امریکایی. –م.

۲۲) آشلی مونتاگو (Ashley Montagu) (متولد ۱۹۰۵): مردم شناس امریکایی و انگلیسی الاصل. -م.

۲۳) برگرفته از مقالهٔ تیموتی لیری «در آغاز لیری به گینزبرگ رو کرد و دید که نیکوست» در مجلهٔ Esquire، ژوییهٔ ۱۹۹۸ صفحهٔ ۸۷

هویت و تماس داشتن با کل را بکنیم. اگر نتوانیم با وصل کردن خود به یک و یا چند گروه از اینقبیل برای خود هویتی فراهم کنیم محکوم به تنهایی و بیگانه شدگی و بیهودگی خواهیم شد، و نمی دانیم «که هستیم.»

برعکس احساس تعلق داشتن و جزء یک سلول اجتماعی بزرگئتر از خود شدن (البته طوری کوچک که برای ما قابل درک باشد) اغلب چنان سو دمند است که گاه حتی به رغم آنکه می دانیم نادرست است اما عمیقاً مجذوب ارزشها و گرایشها و سبک زندگی مورد نظر و مطلوب گروه می شویم.

به هرحال در قبال فوایدی که به دست می آوریم چیزی نیز از دست می دهیم. زیرا زمانی که همبستگی خود را از نظر روانشناختی با یک خرده کیش برقرار می کنیم، این خرده کیش نیز فشارهای خود را بر ما وارد می آورد. ولی پی می بریم که همراهی کردن با گروه مفید است. و اگر با الگوی سبک زندگی گروه همنوایی بکنیم با صمیمیت و مهربانی با ما روبرو می شود و ما را مورد تأیید قرار می دهد. اما اگر از آن منحرف بشویم بیرحمانه ما را با ریشخند و طرد کردن و دیگر تاکتیکها مجازات می کند.

خرده کیشها با عرضهٔ الگوهای سبک زندگی مطلوب خودشان میخواهند نظر ما را جلب کنند. آنها با این کار مستقیماً بر آسیب پذیر ترین کیفیت و ویژگی روان ما، یعنی بر تصویری که از خود داریم اثر میگذارند. در گوش ما زمزمه می کنند: «به ما بپیوندید تا آدمی بشوید بزرگئتر، بهتر، مفیدتر، محترم تر، و کمتر تنها،» ما با دست زدن به انتخاب در میان خرده کیشها که بسرعت تعدادشان رو به از دیاد است چه بسا فقط بطور مبهم احساس کنیم تصمیمی که گرفته ایم ممکن است هویت ما را شکل دهد. ولی دعو تهای مکرر در مکرر آنها را که با اصرار و ابرام انجام می گیرد احساس می کنیم. و عده هایشان که از نظر روانشناختی فریبنده است ما را به این سو و آنسو می کشاند.

وقتی میخواهیم در بین آنها یکی را برگزینیم، شبیه توریستی هستیم که در خیابان بوربون (Bourbon) در نیواورلئان (New Orlean) قدم میزند. هنگامی که توریست از جلو کلوپهای شبانه و بارها عبور میکند، دربانها دستش را میگیرند، او را چرخی میدهند و دری را باز میکنند تا وی بتواند نگاه کوتاه و هوسبرانگیزی به زنان نیمهبرهنهای بیندازد که روی سن یا در پشت بار قرار دارند. خرده کیشها نیز میکوشند نظر ما را جلب کنند و با شیوهها و ترفندهایی بسیار مؤثرتر و ماهرانه تر از تبلیغات خیابان مادیسون پنهانی ترین تخیلات ما را تحت تأثیر قرار دهند.

چیزی که آنها ارائه می دهند بدنی برهنه یا صابون و یا شویندهای جدید نیست. آنها نه یک کالا، بلکه یک فرامحصول عرضه می کنند. نویدهایی در مورد محبت و صمیمیت و رفاقت و احترام و احساس دسته جمعی به ما عرضه می دارند. تبلیغاتچیهایی که برای عطر و آبجو تبلیغ می کنند نیز به همین کار دست می زنند. معجون معجزه آسا و ترکیب منحصر به فرد و یگانه چیزی که خرده کیشها عرضه می کنند که دیگر فروشندگان قادر به عرضهٔ آن نیستند فرجه و استراحت مختصری است در برابر فشار و سنگینی بیش گزینی، زیرا خرده کیشها فقط یک محصول یا ایده را عرضه نمی کنند بلکه راهی به ما نشان می دهند تا تمام محصول و ایده ها را با هم ترکیب و سازمان بندی کنیم. خرده کیشها یک کالای منفرد عرضه نمی کنند بلکه کل یک سبک و مجموعهای از کلیدهای راهنما و خطمشی در اختیار فرد می گذارند که به کمک آنها می تواند از پیچیدگی روزافزون دامنهٔ گزینش بکاهد و آنها را قابل کنترل کند.

اکثر ما شدیداً مشتاق به دست آوردن چنین کلیدهای راهنما و خطمشیهایی هستیم. در میان آشفته بازار مسائل اخلاقی که با هم در تعارض هستند، و در میان هرج و مرج ناشی از بیش گزینی، مؤثر ترین و مفید ترین فرامحصول از میان تمام فرامحصولهای دیگر عبارت است از اصلی که با آن بتوان زندگی فرد را سازمان داد، و یک سبک زندگی همین را ارائه می نماید.

### قدرت سبک

البته هر نوع سبک زندگی نیز به درد انسان نمیخورد. ما در آشفته بازار مدلهایی زندگی می کنیم که با یکدیگر رقابت می کنند. در میان این اشکال و اشباح وهم آمیز روانی در پی یافتن یک سبک و راهی هستیم تا وجود خود را سامان بدهیم بطوری که با خلق و خو و اوضاع و احوال ویژهٔ ما تناسب داشته باشد. در جستجوی قهرمانها و قهرمانهای کوچکی هستیم تا از آنها تقلید کنیم. کسی که به دنبال پیدا کردن یک سبک زندگی است مثل خانمی است که صفحات یک مجلهٔ مداباس را ورق می زند تا یک الگوی مناسب برای خود پیدا کند. او همهٔ مدها را یکی پس از دیگری بررسی می کند، و یکی را که مورد پسندش قرار گرفته است کمی پس از دیگری بررسی می گند، و یکی را که مورد پسندش قرار گرفته است انتخاب می کند و تصمیم می گیرد لباسی از روی آن بدوزد. سپس به جمع آوری مواد لازم مثل پارچه، نخ، نوار، دکمه و غیره می پردازد. سازندهٔ سبک زندگی نیز دقیقاً مصالح لازم را برای خویش فراهم می آورد. می گذارد تا موهایش بلند شود، پوسترهایی از نقاشیهای هنر مدرن و آثار چهگوارا را می خرد. بحث کردن دربارهٔ

مار کوزه و فرانتس فانون <sup>۲۴</sup> را فرامی گیرد. زبان ویژهای بکار میبرد و از واژه هایی مثل «ربط» و «بنیانگذاری» استفاده می کند.

هیچیک از اینها به معنی آن نیست که کارهای سیاسی وی بیمعنی و بیاهمیت، یا عقایدش نادرست و احمقانه است. ممکن است نظراتش دربارهٔ جامعه دقیق باشد (و یا نباشد). ولی شیوهٔ خاصی که برای بیان آنها برمی گزیند لامحاله بخشی از تلاش و جستجوی وی برای ارائهٔ یک سبک شخصی است.

خانمی که قبلاً یاد کردیم هنگام دوختن لباس، برای آنکه لباس را متناسب و برازندهٔ خود بدوزد، کم و بیش از الگوی اصلی منحرف می شود و در جای جای لباس تغییراتی می دهد. محصولی که در پایان به دست می آورد براستی مثل این است که مخصوص قامت وی دوخته شده؛ با همهٔ اینها این لباس با لباسهای دیگری که از روی همان الگو دوخته شده شباهت بسیار دارد. ما نیز درست به همین شکل سبک زندگی خود را مختص فرد خود می کنیم، ولی در پایان این نیز به مدلی از سبک زندگی شبیه می شود که قبلاً یک خرده کیش آن را جمع آورده و به بازار عرضه کرده است.

ما غالباً از لحظهای که خود را در میان مدلهای سبک زندگی به دست یکی از آنها میسپاریم خبر نداریم. تصمیمی که یک فرد میگیرد تا کارمند، یا یک مارز سیاهپوست و یا یک روشنفکر وستساید بشود، کمتر نتیجهٔ تجزیه و تحلیل صرفا منطقی است. تصمیم نیز همیشه یکباره و ناگهانی گرفته نمی شود. دانشمند پژوهشگری که سیگار را کنار میگذارد و به جای آن شروع به کشیدن پیپ میکند شاید بدون وقوف به این امر که پیپ کشیدن بخشی از کل یک سبک زندگی است که وی به آن کشش پیدا کرده است، ممکن است به دلایل بهداشتی دست به این کار بزند. زوجی که چراغ مدل تیفانی را برمی گزینند، تصور می کنند که دارند برای یک آپارتمان لوازم و اسباب فراهم می آورند، و لزوماً به کارشان به مثابهٔ تلاشی برای یک سبک کلی زندگی نمی نگرند.

در واقع بیشتر ما انسانها برحسب سبک زندگی به زندگیهای خود نمیاندیشیم و غالباً برایمان دشوار است به گونهای عینی در آنباره حرف بزنیم، وقتی هم تلاش می کنیم تا از ساخت ارزشهای موجود در سبک زندگی خود سخن بگوییم باز دچار زحمت بیشتری می شویم. دشواری کار به این دلیل است که بیشتر ما انسانها از

۲٤) فرانتس فانون (Frantz Fanon) (۱۹۲۱–۱۹۲۹): روانکاو و نویسندهٔ مسائل اجتماعی، اهل مارتینیک، –م.

یک سبک منفرد و یگانه پیروی نمی کنیم، بلکه مجموعهای از عناصر راه که از مدلهای مختلف گرفته شدهاند، بکار می بریم. ممکن است هم از هیپیها تقلید کنیم و هم از موجسواران. ممکن است بین روشنفکر وستساید و کارمند عالیر تبه یک خط میانی را انتخاب کنیم، کاری که بسیاری از کارمندان انتشارات در نیویورک به آن دست می زنند. وقتی سبک شخصی یک انسان یک سبک مرکب باشد، غالباً مجزا کردن مدلهای زیادی که آن سبک زندگی بر آنها مبتنی است دشوار می شود.

اما وقتی به یک مدل ویژه دل سپردیم، با همهٔ توان خود می کوشیم تا آن را بسازیم و حتی برای محافظت از آن در برابر هر تعارضی تلاش خود را چندبرابر می کنیم. زیرا آن سبک برای ما بینهایت اهمیت پیدا می کند. این امر در مورد مردم آینده، که برایشان علاقه و توجه به سبک زندگی بسیار شورانگیز خواهد بود بیشتر صدق می کند. اما این توجه و علاقهٔ شدید به سبک زندگی ربطی به آنچه ناقدان ادبی به آن فرمالیسم می گویند ندارد. و صرفاً یک علاقه و توجه به ظاهر امور نیست. زیرا سبک زندگی فقط متضمن شکلهای بیرونی رفتار نیست، بلکه ارزشهای مستتر در آن رفتار را نیز در بر دارد، و انسان تا هنگامی که در تصویری که از خود دارد، تغییراتی ندهد نمی تواند در سبک زندگی خود تغییری پدید آورد. انسانهای آینده «سبک-آگاه» نیستند، بلکه بر سبک زندگی آگاهی دارند. به همین جهت چیزهای کوچک اغلب برای آنان معنی و اهمیت پیدا میکند. اگر یک جزء ناچیز از زندگی شخص با سبک زندگی، که بهدشواری بهدست آمده در تعارض افتد، و اگر همین جزء ناچیز همبستگی سبک را به مخاطره و شکست تهدید کند، ممکن است باعث بروز هیجانات شدید بشود. عمه اتل (Ethel) به مناسبت از دواجمان به ما یک هدیه می دهد. ما از هدیهٔ وی ناراحت می شویم، چون سبک آن طوری است که با سبک زندگی ما بیگانه و غریب است. با اینکه

اندوهگین می کند. و ما با شتاب هدیه را به بالای گنجه پرتاب می کنیم.
دستگاه نانبرشته کن یا رومیزی عمه اتل بخودی خود اهمیت ندارد. اما این پیامی است از دنیای یک خرده فرهنگ متفاوت، و اگر تعهد ما به سبک خودمان سست و ضعیف نباشد و احتمالاً در حالت انتقالی در بین سبکها قرار نگرفته باشیم، خطر شدیدی را در بر دارد. لئون فستینگر (Leon Festinger) روانشناس این حالت را با اصطلاح «ناهماهنگی شناختی» بیان کرده و منظور تمایل به رد و نفی اطلاعاتی است که با مفاهیم پیشین فرد در تعارض قرار می گیرند. ما حاضر به شنیدن مطالبی

مى دانيم «عمه اتل عقلش بيشتر از اين نمى رسيده» اين هديه ما را هم خشمگين و هم

نیستیم که احتمالاً در بنای اعتقادات ما که با دقت ساخته و پرداخته شده، خلل وارد آورند. به همین نحو هدیهٔ عمه اتل مبین یک عنصر «ناهماهنگی سبکی» است. این عنصر سبک زندگی ما را که با دقت ساخته و پرداخته شده است به مخاطره می اندازد.

چرا سبک زندگی برای حفظ خودش دارای چنین قدرتی است؟ سرچشمه و منشاء تعهد ما نسبت به آن چیست؟ سبک زندگی وسیلهای است که ما با آن خودمان را بیان می کنیم. طریقهای است که ما با آن به جهانیان اعلام می کنیم که به کدام خرده کیش، یا خرده کیشهای خاص تعلق داریم. اما این هنوز علت اهمیت عظیمی را که سبک برای ما دارد روشن نمی سازد. دلیل واقعی اینکه چرا سبکهای زندگی اینهمه پرمعنی و مهم است، و با متنوع تر شدن جامعه پرمعنی تر می شود، بیش از همه آن است که برگزیدن یک مدل سبک زندگی و تقلید از آن در جنگ فردی ما با فشارهای فزایندهٔ بیش گزینی، یک خطمشی بسیار حیاتی و اساسی است.

وقتی آگاهانه یا ناآگاهانه تصمیم می گیریم که «شبیه» ویلیام باکلی یا جون بائز یا لیونل تریلینگ یا همسنگ موجسوار او، ج. مون بشویم از نیاز به میلیونها تصمیمات جزئی دربارهٔ زندگی خود خلاص می شویم. زمانی که به یک سبک دل می سپاریم می توانیم شکلها و لباسها و رفتارهای بسیار و همچنین مفاهیم و گرایشهای بسیاری را به این اعتبار که با سبک مورد قبول ما تناسب ندارند، کنار بگذاریم. دانشجویی که مدل یک دانشجوی معترض را برای خود برمی گزیند دیگر

۲۵) در مورد فشار ناشی از بیشگزینی. پذیرش یک سبک همچنین ارتباط دارد به غلبهٔ پیشبینیناپذیری امور در جامعه، وقتی میزان تازگی در اطراف ما افزایش می یابد از رفتار افراد دیگر نامطمئنتر می شویم، چرا که به شانه خالی کردن از بار مسئولیت و ترس از افشاء شدن و یا بروز احساسات عمیق می انجامد. وقتی جوانان لباسهای عجیب و غریب بر تن می کنند یا رداها و کلاههای شگفت آور می پوشند، در بین مردم سربهراه جامعه ترس مرموزی را پدید می آورند، زیرا با این طرز لباس پوشیدن اعلام می کنند که رفتارشان احتمالاً غیرقابل پیشبینی است. قدرت وابستگی آنان به خرده کیش خودشان به آن دلیل است که پیشبینی ناپذیری در داخل گروه کاهش پیدا می کند. آنان در مقایسه با سایر افراد می توانند رفتار همتایان و همکاران خرده کیش خودشان را بهتر پیشبینی کنند. پذیرش یک سبک زندگی و پیوستگی با یک خرده کیش را می توان به منزلهٔ کنند. پذیرش یک سبک زندگی و پیوستگی با یک خرده کیش را می توان به منزلهٔ کوششی تلقی کرد برای پایین آوردن میزان تازگی و پیشبینی ناپذیری در محیط پیرامون.

بر سر رأی دادن به والاس <sup>۲۶</sup>، یا به دست گرفتن یک کیف دیپلمات و یا سرمایه گذاری در شرکت سرمایه گذاری دچار گرفتاری و زحمت چندانی نمی شود.

با پذیرفتن یک سبک زندگی خاص تعداد کثیری از بدیلها را از حوزهٔ بررسی خود کنار میگذاریم. کسی که مدل مو تورسوارها را برگزیده، دیگر در مقابل صدها نوع دستکشی که در بازار به او عرضه می شود نگرانی به خود راه نمی دهد، بلکه فقط نگران چیزهایی است که ممکن است حالت و وضع سبک وی را مخدوش کند. او فقط باید از بین یک مجموعهٔ بسیار اندک از انوع دستکشها، دستکشی را برگزیند که حدود و ثغور آن را مدل تعیین کرده است. آنچه دربارهٔ دستکش گفته شد دربارهٔ ایده ها و روابط اجتماعی وی نیز صادق است.

متعهد شدن و دل سپردن به یک سبک زندگی و کنار گذاشتن دیگری خود یک «فراتصمیم» است. تصمیمی است در مرتبهای بالاتر و برتر از تصمیمات روزمره و معمول زندگی. تصمیمی است برای محدود کردن دامنهٔ بدیلهایی که در آینده با آنها مواجه می شویم. تا زمانی که در محدودهٔ سبکی که برگزیده ایم دست به عمل می زنیم، انتخابهای ما نسبتاً ساده خواهند بود. خطوط راهنما روشن و مشخص هستند. خرده کیشی که ما به آن تعلق داریم به ما کمک می کند تا به هر سؤالی پاسخ بدهیم. خرده کیش خطوط راهنما را در جای خود حفظ می کند.

اما وقتی سبک ما ناگهان در معرض چالش قرار گیرد، و یا وقتی امری ما را وامیدارد که سبک را دوباره مورد بررسی قرار بدهیم، آنگاه ناچار میشویم دست به یک فراتصمیم دیگر بزنیم. به این ترتیب نه تنها با ضرورت دردناک تغییر خود، بلکه با تغییر تصویری که از خود داریم مواجه میشویم.

این امر از آن جهت دردناک است که وقتی تعهد و وابستگی ما به یک سبک از بین میرود و از خرده کیشی که باعث این تعهد شده بود، گسسته میشویم، احساس می کنیم که دیگر به جایی «تعلق» نداریم. و از همه بدتر آنست که اصول اساسی ما مورد سؤال قرار می گیرد و ما بدون داشتن اطمینان از یک خطمشی ثابت و معین، یکه و تنها باید دربارهٔ امور جاری زندگی به تصمیم گیریهای تازهای دست بزنیم، خلاصهٔ کلام آنکه بار دیگر در برابر فشار طاقت فرسای بیش گزینی قرار می گیریم.

### خودهای زیاده از حد

قرار گرفتن در «بین سبکها» و یا در «بین خرده کیشها» بحرانی است که در زندگی انسان پدید می آید، و مردمان آینده در مقایسه با مردمان گذشته و یا حال، هم زمان بیشتری را در چنین حالتی سپری خواهند کرد و هم بیشتر به دنبال بررسی سبکها خواهند بود، انسان فراصنعتی که در مسیر حرکت خویش هویت خود را تغییر می دهد، در دنیایی که در آن خرده کیشها با یکدیگر تصادم می کنند گذرگاهی خصوصی و فردی را پی خواهد گرفت. تحرک اجتماعی در آینده فقط به حرکت ساده از یک طبقهٔ اقتصادی به طبقهٔ دیگر محدود نمی شود، بلکه حرکت از یک فرقه به فرقهٔ دیگر را نیز در بر می گیرد. حرکت بی وقفه از یک خرده کیش به یک خرده کیش به یک خرده کیش ناپایدار زندگی انسان آینده را رقم خواهد زد.

برای این بی آرامی دلایل بسیاری وجود دارد. یکی از آن دلایل این است که نه تنها نیازهای روانشناختی فرد نسبت به گذشته زودتر تغییر می کنند، بلکه خود خرده کیشها نیز عوض می شوند. به این دلایل و دلایل دیگر، چون عضویت فرد در خرده کیشها بیش از پیش ناپایدار تر می شود در دهه های آینده تلاش برای یافتن یک سبک شخصی هردم شدیدتر و غمانگیزتر خواهد شد. بارها بار برایمان پیش می آید که احساس ملال و تلخکامی کنیم، بطور مبهم «از جریان امور» ناخشنود شویم، و به بیان دیگر از سبک زندگی خود افسرده خاطر شویم. آنگاه بار دیگر در پی یافتن اصل جدیدی می افتیم تا گزینشهای خود را در حول و حوش آن ساز ماندهی کنیم، و باز به لحظه ای می رسیم که باید به یک فراتصمیم دست بزنیم.

اگر در این زمان کسی رفتار ما را از نزدیک مطالعه و بررسی کند در می یابد که «شاخص ناپایداری» بشدت افزایش می یابد. آهنگ دگرگونی و جابجایی چیزها، مکانها، مردم، روابط سازمانی و اطلاعاتی بسرعت بالا می رود. ما خودمان را از دست آن لباس ابریشمی یا کراوات، آن چراغ قدیمی سبک تیفانی، آن میز پایه پنجهای وحشت انگیز عهد و یکتوریا، یعنی از تمام نمادهایی که یادگار پیوند ما با خرده کیش گذشته است، خلاص می کنیم. اندکاند ک جای آنها را با چیزهای جدید که حاکی از هویت تازهٔ ماست پر می کنیم. همین فرایند در زندگی اجتماعی ما نیز بوقوع می پیوندد. جابجایی در مراودات مردم سرعت می گیرد. افکاری را که قبلاً داشته ایم طرد می کنیم (و یا به طریق جدید آنها را توضیح می دهیم و یا عقلایی می نماییم.) یکباره از تمام قیودی که خرده کیش و یا سبک ما بر ما تحمیل کرده بود آزاد

می شویم. اگر یک شاخص ناپایداری در دست می داشتیم آن لحظه هایی از زندگی مان را که از همیشه آزادتر و در عین حال از همیشه گمگشته تریم، با دقت بسیار نشان می داد.

در این فاصله است که شدیدترین نوسانها را از خود نشان می دهیم، نوسانهایی که مهندسان به آن «رفتار کاوشی» می گویند. اکنون در برابر پیامهای خرده کیشهای جدید و دعوتها و دعوی های متقابل که فضا را آکنده می کنند از هر زمان دیگری آسیب پذیر تر می شویم. گاهی به این سو و گاهی به سوی دیگر متمایل می شویم. در این لحظات یک دوست جدید و نیرومند، یک هوس یا فکر تازه، یک جنبش سیاسی تازه و یا قهرمانی جدید که از اعماق رسانه های گروهی سر بر آورده باشد همهٔ اینها با نیرو و شدت خاصی بر ما اثر می گذارند. ما بیش از هر زمان دیگر «گشوده» مردد و آماده ایم تا شخص یا گروهی بیاید و به ما بگوید چه بکنیم و چه رفتاری در پیش بگیریم؟

تصمیم گیری، حتی تصمیم گیریهای کوچک، سخت تر می شود. و این تصادفی نیست. ما برای مواجه شدن با فشار زندگی روزانه، در مقایسه با زمانی که در چارچوب یک سبک زندگی پابرجا محصور شده بودیم، دربارهٔ مسائل و امور بسیار ناچیز نیز به اطلاعات بیشتری نیاز داریم. احساس نگرانی می کنیم، احساس می کنیم که تحت فشار قرار گرفته ایم و تنها شده ایم، ولی همچنان به حرکت خود ادامه می دهیم. یا یک خرده کیش جدید برای خود برمی گزینیم و یا می گذاریم یک خرده کیش ما را در کام خود فرو بکشد. ما سبک جدیدی را بر قامت خود راست می کنیم.

بنابراین با حرکت پرشتاب خود به دوران فراصنعتی مشاهده میکنیم که مردم سبکهای زندگی را با چنان شتابی میپذیرند و رها میکنند که برای هریک از اعضاء نسلهای پیشین حیرت آور میبود. زیرا سبک زندگی نیز خود به صورت چیزی در آمده که می توان آن را به دور افکند.

و این مسألهٔ ناچیز و سادهای نیست. علت «عدم تعهد» که از ویژگیهای دوران ماست و برایش مویهٔ بسیار بهراه انداختهاند در همینجاست. هنگامی که مردم از یک خرده کیش به خرده کیش دیگر و از یک سبک به سبک دیگر حرکت می کنند، می باید خود را در برابر درد و رنج محتوم عدم پیوستگی محافظت کنند. آنان می آموزند که خود را برای مقابله با غم شیرین جدایی مسلح کنند، یک شخص کاتولیک بسیار باایمان که مذهب خود را کنار می گذارد و یک زندگی فعال «چپ جدید» را وجههٔ همت خود قرار می دهد، و سپس سر در گرو آرمان یا جنبش

و یا خرده کیش دیگری می گذارد، نمی تواند برای همیشه چنین کند. به قول گراهام گرده از پافتاده در می آید. از نومیدی و گرین <sup>۲۷</sup> چنین فردی به صورت یک «مورد از پاافتاده» در می آید. از نومیدی و سرخوردگی گذشته پند می گیرد تا دیگر بخش اعظم و جود خود را وقف هر چیز تازه نکند.

وقتی که چنین شخصی ظاهراً یک خرده کیش و یا یک سبک را می پذیرد بخشی از وجود خود را نگه می دارد. خود را با نیازهای گروه همنوا می سازد و از احساس تعلق که گروه در وی پدید می آورد شاد می شود. اما این احساس تعلق هرگز مثل احساس تعلق در گذشته نیست و او در نهان گوش به زنگ آن است که با اولین اخطار از تعلق خود دست بشوید. معنی این سخن آن است که حتی وقتی که ظاهراً پیوندهای بسیار عمیقی با گروه یا قبیلهاش دارد، پنهانی و در دل شب منتظر دریافت علامات و اشارات دورادور گروهها و فرقههای رقیب است.

بنابراین عضویت و پیوند چنین شخصی با گروه پیوندی است سطحی و سست. همیشه خود را در وضعیتی قرار می دهد که تعهدی را نپذیرد و می دانیم چنین شخصی بدون داشتن یک تعهد نیرومند به ارزشها و سبکهای گروه، از مجموعهٔ کامل معیارهای صر یح و روشنی که برای انتخاب راه خود از میان جنگل انبوه بیش گزینی به آن نیاز دارد بی بهره می ماند.

نتیجتاً انقلاب فراصنعتی، مسالهٔ بیش گزینی را از نظر کیفی به سطح تازهای می کشاند. انقلاب فراصنعتی ما را وامی دارد که نه فقط در بین چراغها و آباژورها، بلکه در بین زندگیها، و نه فقط در بین \جزاه یک سبک زندگی، بلکه در بین کل سبکهای زندگی دست به انتخاب بزنیم.

شدت گرفتن مسألهٔ بیش گزینی ما را به لذتهای ناشی از خود آزمایی و کندو کاو در روح خویش و درون گرایی سوق می دهد. این مسأله ما را با شایع ترین بیماری معاصر که «بحران هویت» است مواجه می سازد. قبلاً هر گز توده های مردم با چنین مجموعهٔ پیچیده ای برای انتخاب کردن روبرو نشده اند. تلاش برای کسب هویت به این سبب نیست که «جامعهٔ توده وار» به گمان برخی با فقدان گزینش روبرو شده است بلکه برعکس دقیقاً ناشی از فراوانی و پیچیدگی انتخابهای ماست.

هر بار که سبکی را برای خود برمی گزینیم، هر بار که فراتصمیمی اتخاذ میکنیم، هر بار که با یک یا چند گروه خرده فرهنگی پیوند برقرار میکنیم، در تصویری که از خود داریم تغییراتی میدهیم. ما در یک معنی به صورت شخص

دیگری درمی آییم و خود را همچون آدم متفاوتی می بینیم. دوستان قدیم مان یعنی آنان که ما را با تجسم پیشین می شناختند با تعجب به ما خواهند نگریست. آنان برای بازشناختن ما با دشواری بسیار روبرو می شوند و در واقع ما نیز در یگانه شدن و حتی همدلی کردن با خودهای گذشته مان با دشواریهای فزاینده ای مواجه می شویم.

هیپی دیروز به صورت یک رئیس جدی و ساعی درمی آید و رئیس در نقش کسی ظاهر می شود که طرفدار سقوط آزاد است، بی آنکه به مراحل دقیق این دگر گونی توجه کرده باشد. او در این میان نه تنها عناصر خارجی سبک زندگی خود را به دور می افکند، بلکه بسیاری از دیدگاههای خویش را نیز رها می کند. و روزی، انگار آب سردی به صورت خواب آلودهاش ریخته باشید، از خود می پرسد: «چه باقی مانده است؟» از آن ساختمان درونی پیوسته و بادوام، از «خود» و یا از «شخصیت» چه به جا مانده است؟ برخی پاسخ می دهند تقریباً چیزی باقی نمانده است. اینان کسانی هستند که دیگر با «خود» کاری ندارند، بلکه با چیزی سر و کار پیدا کردهاند که می توان آن را «خودهای سریال» نامید.

به این ترتیب انقلاب فراصنعتی مستلزم یک دگرگونی بنیادی در مفهومی است که انسان از خود دارد، یک نظریهٔ جدید که عدم تداومها و همچنین تداومها را در زندگی مردم در نظر بگیرد.

انقلاب فراصنعتی همچنین مستلزم داشتن مفهومی جدید از آزادی است، یعنی، شناخت و قبول این مطلب که وقتی آزادی به غایت برسد، خود را نفی می کند جهش جامعه به سطح جدیدی از تفکیک لزوماً فرصتهای تازهای برای فردیت به همراه می آورد، و تکنولوژی جدید و اشکال سازمانی جدید و معاصر نیز انسان نوع جدیدی را می طلبد. به همین دلیل است که بهرغم «پسرفت» و عقب گردهای موقت، سیر پیشرفت اجتماعی ما را به تساهل و مدارای بیشتر و پذیرفتن هرچه آسان تر انواع و اقسام انسانها راهبری می کند.

شیوع و انتشار ناگهانی شعار «هر کاری دلت میخواهد بکن» بازتاب همین حرکت تاریخی است. زیرا جامعه هرچه بخشبخش و یا تفکیک شود، تعداد سبکهای متنوع زندگی که با خود به ارمغان می آورد بیشتر خواهد شد. و اگر جامعه سبکهای زندگی هرچه بیشتری را که مورد پذیرش اجتماع باشد عرضه نماید، این جامعه به همان میزان به شرایطی نزدیک می شود که در آن واقعاً هر کس همان کاری را که دلش می خواهد می کند.

به این ترتیب به رغم لفاظیهای الولها و فرومها ۲۰ و مامفورد ۲۰ ها و مارکوزهها علیه تکنولوژی، باید گفت که همین جامعهٔ فراصنعتی، یعنی پیشرفته ترین جامعهای که تا به حال بشر از لحاظ تکنولوژی به خود دیده است، دامنهٔ آزادی انسان را گسترش می دهد. انسانهای آینده در مقایسه با هر گروهی که قبلاً در تاریخ پدید آمده است، از فرصتهای بیشتری برای خودسازی برخوردارند.

جامعهٔ جدید برای ایجاد روابط واقعاً پایدار و ماندگار ریشههای زیادی را عرضه نمی کند. اما این جامعه موقعیتهای هرچه متنوع تری را در زندگی فراهم می سازده آزادی بیشتری برای وارد شدن و خارج شدن از این موقعیتها به ارمغان می آورد و در مقایسه با تمام جوامع پیشین فرصتهای بیشتری برای اینکه شخص موقعیت و مکان مناسب خود را پدید آورد، فراهم می کند. این جامعه همچنین لذت خوشگوار همپا شدن با تغییر، سوار شدن بر امواج آن، تغییر یافتن و رشد پیدا کردن به همراه آن را به ارمغان می آورد، و این فرایندی است که از موجسواری، درافتادن با نیجانهای ناشی از استعمال دخانیات بمراتب هیجانانگیزتر است. جامعهٔ جدید فرد را به مبارزهای فرامیخواند که مستلزم خویشتنداری و هوشمندی است. برای فردی که مسلح به ایندو صفت به میدان می آید و کوشش لازم را برای درک ساختار اجتماع فراصنعتی که بسرعت در شرف تکوین است بعمل می آورد، برای کسی که اجتماع فراصنعتی که بسرعت در شرف تکوین است بعمل می آورد، برای کسی که احتماع فراصنعتی که بسرعت در شرف تکوین است بعمل می آورد، برای کسی که احتماع فراصنعتی که بسرعت در شرف تکوین است بعمل می آورد، برای کسی که آزیها می پیوندد و از سبکهای زندگی مرسوم تقلید می کند، این پیروزی شیرین و گواراست.

بی گمان این سخنان بزرگ برای اکثر مردم لطف و جذبه ای ندارد. اکثر مردمان گذشته و حال طوری گرفتار موقعیتهای زندگی اند که در شرایط کنونی نه امید آن را دارند که از آن بگریزند و نه هرگز چنین امیدی را در سر می پرورانند. برای اکثریت مردم، حق انتخاب و دامنهٔ آن بسیار محدود است.

این اسارت و گرفتاری باید از میان برداشته شود و برداشته خواهد شد. اما این اسارت با یاوه سرایی علیه تکنولوژی از میان نمی رود. این اسارت با دعوت انسان به

۲۸) فروم، اریک (Fromm, Erich): روانکاو و فیلسوف اجتماعی آلمانی الاصل امریکایی. --م.

۲۹) مامفورد، لویس (Mumford Lewis) (متولد ۱۸۹۵): جامعه شناس، منتقد و نویسندهٔ امریکایی. –م.

بازگشت به انفعال و صوفیگری و خردگریزی به پایان نمی رسد. این اسارت با احساسات و یافتن راه آینده از طریق کشف و شهود و بی اعتبار کردن مطالعات مبتنی بر تجربه، و نفی تحلیل و کوششهای خردمندانه به پایان نمی رسد. به جای حمله به ماشین و خرد کردن آن مثل لودیت آنان که صادقانه در صدد گستن زنجیرهای اسارت گذشته و اکنونند، بهتر است با انتخاب و اعمال نظارت، به فرارسیدن تکنولوژیهای آینده شتاب ببخشند. برای نیل به چنین هدفی کشف و شهود و سیر و سلوک عرفانی چندان کفایت نمی کند. باید شناخت دقیق علمی را با مهارت تمام در مورد مسائل مبرم و بسیار حساس کنترل و نظارت اجتماعی به کار گرفت.

و اگر اصل به حداکثر رساندن حق گزینش را کلید آزادی بدانیم باز طرفی نخواهیم بست. ما باید این امکان را، که قبلاً از آن سخن گفتهایم، در مد نظر داشته باشیم که ممکن است گزینش به بیش گزینی، و آزادی به غیر آزادی بینجامد.

# 🛚 جامعة آزاد

به رغم سخنان رمانتیک، آزادی امری مطلق نیست. بحث کردن از گزینش کل (که مفهومی بی معنی است) یا فردیت کل رویهمرفته به منزلهٔ موضع گیری در برابر هر شکل اجتماع یا جامعه است. اگر هر کس کاملاً سرگرم کار مورد پسند خود می بود و با دیگری کاملاً تفاوت می داشت، دو نفر انسان هر گز اساسی برای ار تباط برقرار کردن با یکدیگر در اختیار نمی داشتند. طرفه آنکه کسانی که بیش از همه در این خصوص که مردم نمی توانند با یکدیگر «حشر و نشر» کنند و یا نمی توانند با یکدیگر «ار تباط» داشته باشند سر و صدا به راه انداخته اند، همان کسانی هستند که از فردگرایی بیشتر دفاع می کنند. کارل مانهایم تا جامعه شناس وقتی که نوشت: «مردم هرقدر به فردیت خود بیشتر بها بدهند همانند شدن برایشان دشوار تر می شود. "۲۳ این اقض را می شناخت.

۳۱) كارل مانهايم (Karl Mannheim) (۱۹٤٧–۱۹٤۷): جامعهشناس آلمانى الاصل انگليسى. ـم.

۲۲) نگاه کنید به [۱۸۹]، صفحهٔ ۶۹.

۳۰) لودیت (Luddite): گروهی از کارگران انگلیسی که در فاصلهٔ ۱۸۱۱ تا ۱۸۱۹ ماشینهای نساجی را به این باور که چنین دستگاههایی اشتغال را کاهش میدهند، از کار میانداختند. –م.

اگر براستی خواهان آن نیستیم که به عقب و به بدویت دوران قبل از تکنولوژی درغلتیم، و اگر حاضر به پذیرفتن آثار و تبعات آن مثل زندگی کو تاه و ددمنشانه، بیماری بیشتر، درد و رنج، گرسنگی، ترس، خرافه، بیگانههراسی، تعصب و غیره نیستیم، پس بسوی جوامع هرچه متفاوت تر و تفکیکشده تر پیش خواهیم رفت. این امر مسائل و مشکلات شدید یکپارچگی اجتماعی را پیش می آورد. ما باید کدامیک از پیوندهای آموزشی و سیاسی و فرهنگی را بکار گیریم تا اوضاع و سامان فراصنعتی را طوری بهم پیوند بزنیم که یک کل و مجموعهٔ کارگزار و عملی از آن فراهم کنیم؟ آیا چنین چیزی امکان پذیر است؟ بر ترام گروس (Waync) می نویسد: «این گروس (Bertram Gross) از دانشگاه ایالتی واین (Waync) می نویسد: «این یکپارچگی اگر بر اساس اهداف پذیرفته شدهٔ عموم استوار نباشد، باید بر اساس برخی از ارزشهای مورد پذیرش همگان و یا تا حدودی بر اساس اتکاء و وابستگی متقابل و مورد قبول، استوار باشد.» ۳۳

جامعهای که ارزشها و سبکهای زندگی آن بسرعت منقسم و تکهتکه می شود با تمامی مکانیسمهای جمعی گذشته در می افتد و خواهان شالو دهای کاملاً جدید برای تجدید قوانین است. ما بهیچوجه هنوز چنین شالو دهای را نیافته ایم. با اینهمه اگر در زمینهٔ یکپارچگی اجتماعی با مشکلات اضطراب آوری مواجه شویم، در مورد یکپارچگی فردی حتی با مشکلات بسیار در دناک تری روبرو خواهیم شد. زیرا زیاد شدن سبکهای زندگی با توانایی ما در یکپارچه نگه داشتن خویشتن تقابل پیدا می کند.

از میان تعداد زیاد «خود»های بالقوه کدامیک را باید برگزینیم؟ از «خود»های سریال که پیدرپی درست میشوند کدامیک معرف ما خواهند بود؟ خلاصه آنکه ما در این مرحله، که فشرده ترین و پربار ترین و پرعاطفه ترین مر تبه های شخصیت ماست با مسألهٔ بیش گزینی چگونه باید برخورد کنیم؟ ما در حرکت شتاب آمیز خود برای بررسی تنوع و گزینش و آزادی، هنوز فرصت آن را نیافته ایم که به پیامدهای هراس انگیز تنوع و کثرت بپردازیم.

اما هنگامی که تنوع و کثرت با ناپایداری و تازگی به هم نزدیک می شوند، ما جامعه را بسوی بحران تاریخی انطباق می رانیم. محیطی می سازیم که بقدری ناپایدار و گذرا و ناآشنا و پیچیده است که میلیونها انسان در آن با تهدید در ماندگی در انطباق روبرو می شوند. این درماندگی همان شوک آینده است.

# بخش پنجم محدودیتهای انطباق پذیری

# فصل پانزدهم

# شوك آينده: جنبة جسماني

در طی اعصاری که دریاها پس می نشستند میلیونها موجود آبزی، به اجبار، به سواحلی که تازه ایجاد شده بودند رها می شدند. این جانوران که از محیط مأنوس خویش محروم شده بودند در حالی که با چنگ و دندان تلاش می کردند تا لمحهای بیش از ابدیت را فراچنگ آورند جان می باختند. از تمام آن موجودات فقط تعداد اندکی که بخت یارشان بود و برای زندگی دوزیستی تناسب بیشتری داشتند توانستند از این شوک تغییر جان سالم به در برند. امروز لارنس سوهم (Suhm ویسکانسین می گوید: «ما نیز مثل تکامل اسلاف انسان که زموجودات دریایی به موجودات زمینی تبدیل شدند، دوران سخت و مشقت باری را از سر می گذرانیم... آنان که بتوانند خود را منطبق کنند زنده خواهند ماند؛ آنان که نتوانند خود را تطبیق دهند، یا در مرتبهٔ نازل تری از سطح تکامل به حیات خود کامه خواهند داد و یا نابود می گردند و به ساحل افکنده می شوند.»

گفتن اینکه انسان باید خود را انطباق دهد ظاهراً سخن زائدی است. او از قبل نشان داده است که در شمار انطباق پذیر ترین موجودات زنده است. از تابستانهای مناطق استوائی و زمستانهای قطب جان سالم به در برده است. از کورههای آدم سوزی داخائو (Dachau) و ورکوتا (Vorkuta) جان به در برده است. در سطح ماه راه رفته است. چنین کارهایی بلافاصله این تصور را در ذهن پدید می آورد که استعدادهای انسان برای انطباق پذیری «نامحدود» است. اما چنین تصوری بسیار دور و واقعیت است. زیرا انسان به رغم همهٔ قهرمانیها و استقامتهایش یک دستگاه بیولوژیکی و یک «بیوسیستم» است، و تمام چنین سیستمهایی در محدودیتهای بیولوژیکی عمل می کنند.

حرارت، فشار، جذب کالری، میزان اکسیژن و دیاکسید کربن، همه و همه برای انسان محدودیتهای مطلقی را پدید می آورند که وی با ساختمان کنونیاش نمی تواند از آنها در گذرد. به این ترتیب وقتی انسانی را به فضا می فرستیم در پیرامون او محیط کوچکی فراهم می کنیم که در آن همهٔ عواملی که برای ادامهٔ حیاتش لازم است بادقت تمام مهیا شده باشد. پس چقدر شگفت انگیز است که وقتی انسانی را به آینده پرتاب می کنیم به خود زحمت نمی دهیم تا او را در برابر شوک تغییر محافظت کنیم. این کار به منزلهٔ آن است که سازمان ناسا آقای آرمسترانگ و آلدرین را لخت و عور به فضا پرتاب کند.

بحث این کتاب این است که برای میزان تغییراتی که ارگانیسم انسان قادر به تحمل آنهاست حدود و ثغور قابل کشفی وجود دارد، و اگر بدون مشخص کردن این حدود، آهنگ تغییر را بیوقفه پرشتاب کنیم، ممکن است تودههای انسانها را در برابر الزاماتی قرار بدهیم که تاب تحمل آنها را نداشته باشند. ما با این کار دست به مخاطره میزنیم و انسانها را در موقعیت ویژهای قرار میدهیم که من آن را شوک آینده نامیدهام.

می توانیم شوک آینده را ناتوانی و ضعفی تعریف کنیم که بر جسم و روان آدم وارد می شود و از بار کردن بیش از حد (گرانباری؛ overload) بر سیستمهای انطباق پذیر و طبیعی ارگانیسم انسان و فرایندهای تصمیم گیری ناشی می شود. اگر مطلب را بخواهیم ساده تر بیان کنیم باید گفت که شوک آینده یعنی واکنش و پاسخ انسان در برابر تحریک بیش از حد.

انسانهای گوناگون در برابر شوک آینده واکنشهای متفاوتی از خود نشان می دهند. نشانه های بیماری نیز برحسب مراحل و شدت و ضعف آن متفاوت است. علائم و نشانه های این بیماری از اضطراب و نگرانی، خصومت به قدر تهای مساعد و خشونت ظاهراً بی دلیل گرفته تا بیماری جسمی و افسردگی و دلمردگی و بی علاقگی نوسان دارد. قربانیان این بیماری گاهگاه بی دلیل به چیزی علاقهمند می شوند، به یک سبک زندگی دل می سپارند و آن را رها می کنند، و در پی آن می کوشند با کناره گیری از امور اجتماعی و فکری و عاطفی «به لاک خویش پناه ببرند» آنان همیشه احساس می کنند خطائی مر تکب شده اند و در معرض ایذاء و برزد و آز دارد، و از ته دل خواستار آنند تا تصمیماتی را که باید بگیرند کاهش

۱) آرمسترانگ (Armstrong) و آلدرین (Aldrin) دو فضانورد امریکایی و نخستین انسانهایی که در سال ۱۹۲۹ قدم بر کرهٔ ماه گذاشتند. –م.

دهند.

برای در که علائم این بیماری باید رشتههای گوناگون و پراکندهای چون روانشناسی، عصب شناسی، نظریهٔ ارتباطات و غده شناسی را گرد آوریم تا ببینیم علم دربارهٔ انطباق انسان چه می گوید، هنوز علمی به نام علم انطباق بوجود نیامده است. و هنوز فهرست منظمی از بیماریهای ناشی از انطباق در دست نداریم، ولی با شواهدی که از علوم گوناگون فراهم آورده ایم می توانیم طرح کم و بیش روشنی از نظریهٔ انطباق به دست دهیم، زیرا پژوهشگرانی که در هریک از رشتههای علم کار می کنند با آنکه از تلاشهای یکدیگر خبر ندارند، ولی کار همگی آنان کاملاً همساز و همخوان است. با درست کردن یک الگوی روشن و جالب در این زمینه، اُس و اساس محکمی برای مفهوم شوک آینده فراهم می شود.

# تغییر زندگی و بیماری

وقتی از مردم خواسته می شود که پی در پی زندگی خود را تغییر دهند واقعاً چه اتفاقی می افتد. برای پاسخ به این سؤال، کار خود را باید نخست از جسم، یعنی ارگانیسم طبیعی آغاز کنیم. خوشبختانه یک سلسله آزمایشها و تجارب تکاندهنده، که هنوز به اطلاع عموم نرسیده، در این اواخر رابطهٔ بین تغییر و سلامت جسمانی را روشن ساخته است.

این آزمایشها و تجربه ها حاصل کار دکتر هارولد ولف فقید (Harold Wolff) فقید در مرکز پزشکی کورنل در نیویورک است. ولف کراراً تأکید می نمود که سلامت فرد کاملاً بستگی به این دارد که محیط بیرونی تا چه حد از وی می خواهد که خود را انطباق دهد. یکی از پیروان ولف به نام دکتر لارنس هینکل (Hinkle که خود را انطباق دهد. یکی از پیروان ولف به نام دکتر لارنس هینکل (Hinkle و با شور و حرارت استدلال می کند که لزومی ندارد بیماری را نتیجهٔ یک عامل کاملاً مشخص، مثل میکروب یا ویروس بدانیم، بلکه ممکن است نتیجهٔ عوامل متعددی باشد از جمله طبیعت عمومی محیطی که جسم بیمار را در بر گرفته است. هینکل سالیان سال کوشید تا حرفهٔ پزشکی را به اهمیت عوامل محیط زیست در کار پزشکی واقف سازد.

امروز با گسترش خطر آلودگی هوا، آلودگی آبها، افزایش جمعیت شهرها و عوامل دیگری از ایندست، تعداد هرچه بیشتری از مسئولان امور بهداشت و سلامت حول این عقیدهٔ بوم شناسانه گرد می آیند که باید فرد را بهمنزلهٔ بخش و جزئی از یک نظام کلی دانست و سلامتی او در گرو بسیاری عوامل بیرونی و ظریف

میباشد.۲

اما یکی دیگر از همکاران ولف به نام دکتر توماس هولمز (Thomas Holmes) این عقیده را به میان کشید که تغییر بخودی خود نه این یا آن تغییر بخصوص، بلکه آهنگ کلی تغییر در زندگی یک شخص ـ را می توان از تمام عوامل بیرونی مهم تر دانست. هولمز که کار خود را از دانشگاه کورنل آغاز کرد، اکنون در دانشکدهٔ یزشکی دانشگاه واشینگتن کار می کند و در اینجا به یاری یک روانیزشک جوان به نام ریچارد رائه (Richard Rahe) یک وسیلهٔ پژوهشی بسیار مبتکرانه موسوم به «دستگاه سنجش مراتب تغییر در زندگی» درست کرد. این وسیلهای بود برای اندازه گیری اینکه یک فرد در یک فاصلهٔ زمانی معین چه میزان تغییر را از سر گذرانده است. رشد و تکامل این وسیله، در روششناسی و همچنین از نظر تکنولوژیکی پیشرفت بسیار مهمی بشمار میرفت، زیرا برای اولینبار این امکان را فراهم می آورد تا، هرچند به تقریب، میزان تغییر را در زندگی فرد تعیین نماید." هولمز و رائه با این استدلال که انواع تغییرات گوناگون در زندگی با شدت و ضعف متفاوتی بر ما اثر میگذارند، تا آنجا که توانستند تغییرات هرچه بیشتری از این نوع را جمع آوری و فهرستبندی کردند. حوادثی چون طلاق و ازدواج و اسباب کشی بر هریک از ما تأثیر متفاوتی برجا می گذارد. وانگهی بعضی از تغییرات از تغییرات دیگر تأثیر بیشتری بر افراد به جا می گذارند. برای مثال یک مسافرت در ایام تعطیل ممکن است در زندگی روزمره حادثهٔ خوشایندی باشد. اما اثر آن را دشوار می توان، مثلاً، با مرگ یکی از والدین مقایسه کرد.

سپس هولمز و رائه فهرست تغییرات زندگی را در ایالات متحد امریکا و ژاپن برای هزاران زن و مرد از هر قشر و طبقهای بکار بردند. از هر نفر خواسته می شد تا جلو اقلام داخل فهرست، به ترتیب و برحسب میزانِ تأثیری که از هر تغییر گرفته

۲) روش «بومشناسی انسانی» در پزشکی در مقالهٔ «دکتر، بیمار، و محیط» از هینکل در ۱۹۹۸ مورد بحث قرار گرفته است.

۳) در زمینهٔ تغییر در محیط و آثار آن بر روان انسان نگاه کنید به کارهای دکتر لارنس هینکل، توماس هولمز، دکتر رانسوم، اریک گوندرسون، ریچارد رائه، رابرت کیسی، و مینورو ماسودا،

بعدها واحد روانپزشکی بیمارستان لندن کارهای این پزشکان را مورد تأیید قرار داد. براون و بایرلی موارد شیزوفرنی را به تغییرات در زندگی مربوط میدانستند. از جمله نگاه کنید به Journal of Health and Social Behavior، جلد (۱۹۸۸)، صفحهٔ ۲۲۳. است، علامت بگذارد. کدامیک از تغییرات به درگیری یا سازگاری بیشتر نیاز داشتند؟ کدامیک از تغییرات نسبتاً ناچیز بودند؟

هولمز و رائه با تعجب دریافتند که در بین مردم در این خصوص که کدامیک از تغییرات در زندگی مستلزم انطباقهای عمده است و کدامیک اهمیت چندانی ندارند اتفاق نظر وسیعی وجود دارد. این اتفاق نظر در مورد تأثیر قاطع و کامل حوادث گوناگون زندگی حتی از مرزهای ملی و زبانی نیز فراتر میرود. مردم باطناً پی میبرند و اتفاق نظر دارند که کدامیک از تغییرات بیشترین تأثیر را بر آنها بجا میگذارد.

هولمز و رائه با در دست داشتن این اطلاعات توانستند برای هر تغییر در زندگی رقمی تعیین و مشخص کنند. به این ترتیب هر مورد در فهرست برحسب اندازهاش طبقه بندی شد و نمرهای متناسب آن برایش در نظر گرفتند. مثلاً اگر مرگ همسر صد نمره داشت، در این صورت اسباب کشی در نظر اکثریت مردم نمرهاش بیست و رفتن به تعطیلات نمرهاش سیزده بود. (اتفاقاً تقریباً در همه جا مؤثر ترین تغییری که در مسیر طبیعی زندگی یک فرد حادث می شود مرگ همسر است).

اکنون هولمز و رائه برای برداشتن قدم بعدی آماده بودند. آندو با در دست داشتن وسیلهٔ «سنجش مراتب تغییرات زندگی» از مردم دربارهٔ الگوی واقعی تغییر در زندگیشان سؤال می کردند. وسیلهٔ سنجش این امکان را فراهم آورد تا زندگی «پر از تغییر» یکی را با دیگری مقایسه کنیم. با بررسی میزان تغییرات در زندگی یک شخص آیا می توانیم مطلبی دربارهٔ تأثیر خود تغییر در بهداشت و سلامت فرد بیاموزیم؟

هولمز و رائه و سایر پژوهشگران برای پی بردن به این نکته «نمرات تغییر زندگی» هزاران نفر را جمع آوردند و به کار مشقتبار مقایسهٔ اینها با سوابق پزشکی افراد مذکور پرداختند. در گذشته هرگز کسی راهی برای ارتباط تغییر با سلامتی شخص نیافته بود. در گذشته هرگز اینهمه اطلاعات دقیق و مشروح دربارهٔ الگوهای تغییر در زندگی فرد جمع آوری نشده بود. و بندرت پیش می آمد که نتایج حاصل از آزمایشها خالی از ابهام باشد. در ایالات متحد امریکا و ژاپن در بین نظامیان و غیرنظامیان، در بین زنان آبستن، در بین خانوادههای مبتلا به بیماری سرطان خون، در بین ورزشکاران دانشکدهها و بازنشستگان، یک الگوی یکسان و

٤) فعالیتی که در ایالات متحد امریکا و ژاپن آغاز شد اکنون با مطالعاتی که در فرانسه، بلژیک و هلند انجام میگیرد، تکمیل میشود.

حیرت انگیز مشاهده شد: آنان که رقم تغییرات زندگی شان بالاتر بود احتمال داشت که در ساله آینده، در مقایسه با دوستانشان، بیشتر بیمار شوند. برای اولین بار این امکان فراهم شد تا بطور مشخص نشان داده شود که آهنگ تغییر در زندگی شخص، یعنی آهنگ زندگی اش، با وضع سلامت وی پیوندهای بسیار نزدیکی دارد.

دکتر هولمز میگوید: «نتایج بقدری جالب و شگفت آور بود که در ابتدا برای انتشار آنها دچار تردید شده بودیم. ما تا سال ۱۹۶۷ دریافتهای اولیهٔ خود را منتشر نساختیم.»

از آن زمان به بعد وسیلهٔ «سنجش مراتب تغییر زندگی» و پرسشنامههای تغییر زندگی، برای گروههای بسیار متنوعی از سیاهان بیکار در واتس تا افسران نیروی در یایی در اقیانوس، مورد استفاده قرار گرفته است. در تمام موارد ارتباط بین تغییر و بیماری تأیید شده است. ثابت شده که «دگرگونی در سبک زندگی» که مستلزم سازگاری و کشاکش بسیار میباشد با بیماری بستگی دارد؛ اعم از آنکه این تغییرات تحت نظارت و کنترل مستقیم فرد باشند و یا نباشند، و خواه این تغییرات برای وی ناخوشایند باشند و خواه نباشند. وانگهی میزان تغییر در زندگی هرقدر زیادتر بشود، خطر آنکه بیماری متعاقب آن شدیدتر شود زیادتر است. این مدر ک بقدری محکم است که می توان با بررسی و مطالعهٔ ارقام تغییرات زندگی، وضع بیماری را در بین افراد گوناگون پیش بینی کرد.

مثلاً در اوت ۱۹۶۷ فرمانده رانسوم آرتور (Ransom Arthur) رئیس واحد تحقیقاتی روانپزشکی نیروی دریایی امریکا در ساندیهگو، و ریچارد رائه، که در آن زمان از افسران تحت فرماندهی گروه آرتور بود بر آن شدند تا وضع بیماری ۱۹۶۰ نفر از افراد نیروی دریایی را پیشبینی کنند. دکتر آرتور و دکتر رائه کار خود را با توزیع «پرسشنامههای تغییرات زندگی» در بین ناویان سه ناوشکن در بندر ساندیهگو آغاز کردند. کشتیها عازم حرکت بودند و قرار بود حدود شش ماه در دریا باشند. در طی این مدت این امکان وجود داشت که برای هریک از سرنشینان این سه ناو یک گزارش دقیق پزشکی تهیه کنند. آیا با در دست داشتن اطلاعاتی دربارهٔ الگوی تغییر زندگی یک انسان می توان احتمال بیمارشدنش را در طی سفر از قبل پیشبینی کرد؟

از هریک از سرنشینان ناوها پرسیدند که سال قبل از سفر دریایی چه تغییراتی در زندگی شان رخ داده است. پرسشنامه موضوعات بسیار وسیعی را در بر

۵) واتس (Watts): بخشی در لوس آنجلس کالیفرنیا. -م.

میگرفت. مثلاً سؤال شده بود که آیا در طی دوازده ماه گذشته آن شخص با افراد مافوق خود کم و بیش ناراحتیهایی پیدا کرده است یا نه. سؤال شده بود که آیا در وضع خورد و خوراک و خوابش دگرگونیهایی پیش آمده است یا نه. پرسیده شده بود که آیا در جمع دوستانش، در لباس پوشیدنش و شکل تفریحاتش تغییری روی داده است یا نه اسؤال شده بود که آیا در فعالیتهای اجتماعیاش، در جمعهای خانوادگیاش و یا در وضع مالیاش تغییری ایجاد شده است یا نه ایا با فامیلهای سببیاش اختلافاتی پیدا کرده ابا زنش کم و بیش جر و بحث کرده است اصاحب بچه شده یا بچهای را به فرزندی قبول کرده ایا زنش، دوستش و یا یکی از بستگانش فوت کرده ا

پرسشنامه همچنین دربارهٔ مسائل دیگری به کندو کاو می پرداخت نظیر اینکه چند بار اسباب کشی کرده. آیا به دلیل تخلف از مقررات راهنمایی و رانندگی و دیگر خلافهای جزئی سر و کارش با قانون افتاده است؟ آیا بخاطر مأموریتهای شغلی یا سایر مشکلات زناشویی مدت مدیدی را دور از همسرش بسر برده است؟ آیا شغلش را عوض کرده است؟ آیا جایزه گرفته یا ارتقاء مقام پیدا کرده است؟ آیا شرایط زندگیاش در اثر عوض کردن مدل خانهاش تغییر کرده یا در اثر ویران شدن محلهاش؟ آیا زنش کار پیدا کرده و به سر کار می رود و یا از کارش دست کشیده؟ آیا وام گرفته یا چیزی را رهن داده؟ چند بار به تعطیلات رفته؟ آیا رابطهاش با والدینش بخاطر پیش آمدن مرگئه طلاق و یا ازدواج مجدد و غیره هیچ تغییر عمدهای پیدا کرده است؟

خلاصه آنکه پرسشنامه میخواست به آن قسم از تغییرات در زندگی دست بیابد که جزء حیات معمول همگان است. پرسشنامه نمیپرسید که آیا تغییر از نظر وی «خوب» یا «بد» بوده است، فقط میپرسید که آیا آن تغییر اتفاق افتاده است یا نه.

آن سه ناوشکن شش ماه در دریا بودند، و قبل از آنکه ناوشکنها عزم بازگشت کنند، آرتور و رائه چند تیم تحقیقاتی برای ملحق شدن به کشتیها روانه کردند. این تیمها به بررسی دقیق گزارشهای پزشکی افراد ناوشکن پرداختند. چه افرادی مریض شده بودند؟ به چه نوع بیماری دچار شده بودند؟ چند روز در بهداری بستری بودند؟

هنگامی که آخرین نتایج کامپیو تر بهدست آمد رابطهٔ بین زندگی پر از تغییر و بیماری بیش از پیش ثابت و تأیید شد. مردانی که با توجه به تغییرات جزو دهدر صد اول قرار داشتند \_یعنی کسانی که در سال قبل ناچار شده بودند خود را با

شدید ترین تغییرات منطبق کنند نسبت به افراد ده درصد ذیل جدول، یک و نیم نا دو برابر بیشتر مریض شده بودند. وانگهی بار دیگر ثابت شد که تعداد تغییت زندگی هرقدر بیشتر باشد، احتمال آنکه بیماری شخص به وخامت گراید ین نر می شود. بررسی الگوهای تغییرات زندگی \_تغییر به مثابهٔ یک عامل محیطی به پیش بینی درست میزان و شدت بیماریها در بین افراد بسیار گوناگون کمک ارزندهای کرد.

دکتر آرتور هنگام ارزیابی پژوهش خود دربارهٔ تغییر در زندگی میگوید: «ما برای نخستینبار دارای یک شاخص تغییر شدهایم. اگر کسی در مدت کوتاهی تغییرات بسیاری را از سر گذرانده باشد، این تغییرات فشار بسیاری بر جسم او وارد می کند... اگر تعداد این تغییرات در مدت کوتاهی خیلی زیاد شود ممکن است مکانیسمهای مطابقت و جسم انسان را درهم بشکند.»

وی ادامه می دهد: «واضح است که بین امکانات تدافعی بدن و الزامات تغییر که جامعه بر فرد تحمیل می کند، رابطهای وجود دارد. ما همیشه در یک حالت تعادل دینامیک بسر می بریم... انواع عناصر «زیان آور» اعم از داخلی و خارجی همواره وجود دارند، و همیشه مترصد آنند که باعث بیماری شوند. برای مثال تعدادی ویروس در بدن ما زندگی می کنند و فقط هنگامی که قدرت تدافعی بدن ضعیف می شود باعث بیماری می گردند. همچنین ممکن است سیستمهای تدافعی عمومی بدن در برابر سیل و هجوم الزامات تغییر که از طریق سیستمهای عصبی و غدد درون ریز به جسم وارد می شود نتوانند مقاومت کنند.

تحقیقات نشان داده است که در یک زندگی پر از تغییر میزان خطر بسیار بالا می رود، زیرا نه فقط بیماری با لزوم انطباق یافتن ار تباط دارد بلکه ممکن است مرگ و میر نیز با شدت اینگونه الزامات که بر جسم تحمیل می شود بستگی داشته باشد. در مقدمهٔ گزارش آر تور و رائه و همکار دیگری به نام دکتر جوزف مک کین در مقدمهٔ گزارش آ توبیو گرافی ادبی سامرست مو آم به نام حاصل عمر آورده شده است:

پدرم... به پاریس رفت و مشاور حقوقی سفارت انگلیس شد... پس از

۲) مکانیسم مطابقت (Coping Mechanism): انطباق یافتن در برابر فشار محیط که مبتنی است بر انتخاب آگاهانه یا ناآگاهانه و مکانیسمی که کار کنترل را بر رفتار بهبود می بخشد یا باعث آرامش روانی می شود. –م.

٧) سامرست مو آم (Somerset Maugham) نویسندهٔ انگلیسی. -م.

مرگ مادرم، مستخدمهاش پرستار من شد... تصور می کنم پدرم ذهن رمانتیکی داشت. به سرش زده بود تا خانهای بسازد و ایام تابستان را در آنجا زندگی کند. قطعه زمینی در بالای تپهای در سورن (Suresnes) خرید... می خواست خانهاش شبیه یکی از ویلاهای بوسفور باشد و دور تادور طبقهٔ بالایش ایوان داشته باشد... آن ویلا خانهای بود سفید با کرکرههای چوبی قرمزرنگ باغ باغچه بندی شده بود، اتاقها تزئین شده بود و بعد پدرم مرد.

آنان می نویسند: «در نگاه اول چنین به نظر می رسد که مرگ پدر سامرست مو آم ناگهانی و دور از انتظار بوده است. اما بررسی دقیق و موشکافانهٔ حوادث یکی دو سال قبل از مرگ پدر نشان دهندهٔ تغییراتی است که در شغل، محل سکونت، عادات شخصی، وضع مالی و خانوادگی اش پیش آمده است.» آنان اظهار می دارند که این حوادث ممکن است مرگ وی را تسریع کرده باشد.

این استنتاج با گزارشهایی مبنی بر بالا بودن نرخ مرگ و میر در بین مردان و زنانی که یکی دو سال پس از مرگ همسرشان از دنیا می روند، مطابقت دارد. سلسله مطالعاتی که در انگلستان انجام گرفته کاملاً ثابت می کند که شوک بیوگی مقاومت فرد را در برابر بیماری کم می کند و به پیر شدن سرعت می دهد. در مورد مردان نیز این امر صادق است. مؤسسهٔ بررسیهای اجتماعی در لندن پس از مطالعهٔ شواهد و بررسی ۴٬۲۸۶ مرد همسر مرده اعلام کرد که: «فراوانی نرخ مرگ و میر در شش ماههٔ اول امری تقریباً قطعی است. ظاهراً در پی از دست دادن همسر، ناگهان نرخ مرگ و میر، در شش ماههٔ اول حدود ۴۰ در صد بالا می رود.»

چرا چنین می شود؟ فرض بر این است که خود غم و اندوه باعث بیماری می شود. اما ممکن است صرفاً غم و اندوه نباشد، بلکه تأثیر عمیقی باشد که از دست رفتن همسر بر فرد برجای می گذارد، به این معنی که فرد بازمانده را مجبور می کند پس از مرگ همسر، در مدت کو تاهی دست به یک سلسله تغییرات مهم در زندگی خود بزند.^

کارهای هینکل، هولمز، رائه، آرتور، مککین و دیگران که رابطهٔ بین تغییر و بیماری را میکاوند هنوز مراحل اولیهٔ خود را میگذراند. با اینهمه یکی از درسهای

۸) نرخ مرگ و میر همسران در مقالهٔ «مرگ و میر بیوگان» از مایکل یانگ ، برنارد بنجامین و کریس والیس در ۲۵۱ ۱۹۲۰ اوت ۱۹۲۳، صفحات ۲۵۸–۲۵۸ آمده است.

آن بسیار روشن و شفاف است: تغییر بهایی دارد که جسم ما آن را می پردازد. و تغییر هرقدر عمیق تر و ریشهای تر باشد، بهایی که می پردازیم سنگین تر است.

# واکنش در برابر تازگی

دکتر هینکل می گوید: «زندگی مستلزم کنش متقابل دائمی بین ارگانیسم و محیط پیرامون است.» وقتی از تغییراتی سخن می گوییم که در اثر طلاق یا مرگ در خانواده، یا مأموریت شغلی و یا حتی تعطیلات پیش می آیند، منظورمان یک رویداد مهم در زندگی است. با اینهمه همانطور که همه می دانند زندگی شامل رویدادهای کوچک نیز هست، که جریان پیوستهای از آنها وارد تجربهٔ ما می شوند و از تجارب ما به بیرون تراوش می کنند. هر تغییر عمده در زندگی فقط به این دلیل عمده است که ما را وامی دارد تا دست به بسیاری تغییرات جزئی دیگر نیز بزنیم، و این تغییرات جزئی دیگر نیز بزنیم، و این تغییرات جزئی دی بردن به معنای زندگی در جامعهٔ پرشتابی که در آن بسر می بریم، کارم است حوادثی را هم که در جوار اینگونه تغییرات کوچک و جزئی پیش می آیند مشاهده کنیم.

وقتی در محیط پیرامون ما چیزی دگرگون می شود چه اتفاقی می افتد؟ همگی ما پیوسته از جانب محیط پیرامون خودمان در معرض بارانی از علامتها، مثل بینایی و شنوایی و غیره قرار داریم. بیشتر این علامتها و نشانه ها در هیئت و الگوهای معمولی و تکراری به ما می رسند. وقتی در محدودهٔ حواس ما چیزی تغییر می کند، الگوی علامتهایی که وارد مجاری حسی ما می گردد و از آنجا به سیستم عصبی منتقل می گردد دچار دگرگونی می شود. الگوهای معمولی و تکراری قطع می شوند، و و اکنش ما در برابر این قطع شدن واکنشی است بسیار حاد و تند.

نکتهٔ جالب آن است که وقتی مجموعهای از محرکهای نو بر ما اثر میگذارند، جسم و مغز تقریباً بیدرنگ به نو بودن آنها پی میبرند. این تغییر ممکن است فقط پرتو رنگی باشد که آن را از گوشهٔ چشم برای یک آن میبینیم و یا دلداری که به نرمی با سر انگشتان دستش در حال نوازش کردن ما یک آن درنگ میکند. به هرحال این تغییر هرچه باشد بخش بسیار بزرگی از دستگاه جسمانی ما به جنبش در می آید.

وقتی سگ صدای غریبهای را می شنود گوشهایش تیز می شود و سرش به سمت صدا می گردد. ما نیز همین کار را می کنیم. یک تغییر در محرکها، باعث واکنشی می شود که روانشناسان تجربی به آن «واکنش سوی گیری (orientation response)»

میگویند. واکنش سویگیری از یک مجموعه اعمال جسمانی پیچیده و بسیار وسیع ساخته می شود. پلکهای چشم گشاد می شوند. تغییرات فتوشیمیایی در شبکیهٔ چشم بوجود می آید. حس شنوایی در یک آن حساس تر می شود. بی اختیار عضلات خود را طوری حرکت می دهیم تا حسهایمان متوجه محرکهایی شود که دارند از راه می رسند، مثلاً بدنمان را بسوی صدا خم می کنیم و یا چشمهایمان را برای بهتر دیدن تنگ می کنیم. نواخت عمومی ماهیچه ها تشدید می شود. در شکل امواج و حرکات مغز تغییراتی پدید می آید. انگشتان دست و پا سرد و رگها منقبض می شوند. کف دستها عرق می کند. خون بسرعت به مغز هجوم می برد. جریان تنفس و ضربان قلب تغییر پیدا می کند.

ممکن است در شرایط خاصی، کاملاً بطور آشکار، همهٔ این واکنشها و حتی بیشتر از آنها رأ، که به آنها «واکنش یکه خوردن» (startle reaction) می گویند از خود نشان بدهیم. اما باز حتی وقتی که حواسمان به آنچه اتفاق می افتد نباشد، هر بار که در محیط پیرامون خود چیز تازهای مشاهده می کنیم، اینگونه تغییر حالتها در ما پدید می آیند.

علت این امر آن است که ما در مغز خویش ظاهراً یک دستگاه تازهیاب (novelty-detection) مخصوصی ساخته ایم که اخیراً مورد توجه عصب شناسان قرار گرفته است. سو کولوف (Sokolov) دانشمند شوروی که جامع ترین توضیح را از چگونگی کار واکنش سوی گیری به دست داده معتقد است که سلولهای عصبی مغز اطلاعاتی را دربارهٔ شدت و مدت و کیفیت و توالی محرکهای واردشونده در خود ضبط می کنند. و وقتی محرکهای تازه وارد می شوند، این محرکها با «مدلهای عصبی» در قشر مخ مقایسه می شوند. چنانچه محرکها تازه و جدید باشند، با هیچیک از

۹) برای نظری مختصر و نسبتاً جامع از «واکنش سویگیری» نگاه کنید به [۲۱]. و نیز:

«یاریهای عصبی فیزیولوژی به موضوع ارتباطات انسانی» از مری برازیر در [۷]، صفحهٔ ۹۳.

«مدلهای عصبی و واکنش سویگیری» از سوکولوف در برازیر، The Central «مدلهای عصبی و واکنش سویگیری» از سوکولوف در برازیر، ۱۹۲۰، مفحات ۱۹۲۰–۲۷۹.

«کارکردهای عصبی عالی: واکنش سویگیری» از سوکولوف در Annual «کارکردهای عصبی عالی: واکنش سویگیری» از سوکولوف در Annual «کارکردهای مصبی از سوکولوف در Annual «کارکردهای مصبی از سوکولوف در Annual «کارکردهای مصبی از سوکولوف در Annual «کارکردهای عصبی از سوکولوف در Annual «کارکردهای عصبی عالی:

«مدل عصبی تحریک: شکل گیری یک مدل عصبی با بازنمایی مکرر تحریک» از سوکولوف در.Rep. Acad. Pedagog، ۱۹۲۹، صفحات ۹۳–۹۳ (به زبان روسی). مدلهای عصبی موجود در مغز جور نمی شوند و «واکنش سوی گیری» اتفاق می افتد. اما اگر در فرایند مقایسه معلوم شود که این محرکها با مدلهای از پیش ضبط شده شباهت دارند، قشر مخ به دستگاه فعال ساز شبکه ای پیامهایی ارسال می کند و در واقع به آن دستور می دهد که جوش و خروشی از خود نشان ندهد.

به این ترتیب میزان تازگی در محیط پیرامون ما آثار و نتایج جسمانی مستقیمی در پی دارد. همچنین توجه به این نکته بسیار مهم است که «واکنش سویگیری» امر غیرمعمولی محسوب نمی شود. در طول یک روز با تغییرات گوناگونی که در محیط پیرامون ما پدید می آید «واکنش سوی گیری» عملاً هزاران بار در وجود ما اتفاق می افتد. «واکنش سوی گیری» بارها بار، حتی در هنگام خواب نیز صورت می گیرد.

آردی لوبین (Ardie Lubin) روانشناس پژوهشی و متخصص مکانیسمهای خواب می گوید: «واکنش سوی گیری چیز شگفت انگیزی است. تمام جسم در گیر آن می شود. و وقتی که میزان تازگی را در محیط پیرامون خود افزایش بدهی که به معنای تغییرات بسیار است به همراه این افزایش میزان واکنش سوی گیری پیوسته زیاد می شود. احتمالاً این کار بر جسم فشار می آورد. این بار سنگینی است که بر جسم وارد می آید.

«اگر محیط پیرامون را از تازگی گرانبار کنید، معادل همین مقدار روانرنجورهای مضطرب خواهید داشت \_یعنی آدمهایی که سیستمهایشان پیوسته و به میزان زیادی آدرنالین ترشح می کند، پیوسته تپش قلب دارند، کف دستهایشان سرد می شود، نواخت عضلاتشان تشدید می شود و لرزه پیدا می کنند \_که همگی از ویژگیهای معمول واکنش سوی گیری است.» «۱

واکنش سوی گیری چیزی تصادفی نیست. موهبتی است که طبیعت به انسان داده و یکی از مکانیسمهای کلیدی انطباق پذیری بشمار می رود. تأثیر واکنش سوی گیری آن است که انسان را برای دریافت اطلاعات، مثل بهتر دیدن و شنیدن، حساس تر می کند. این واکنش عضلات او را در هنگام لزوم، برای حرکت سریع آماده می سازد. خلاصه آنکه انسان را برای جنگیدن یا گریختن مهیا می کند. اما هر واکنش سوی گیری، همانطور که لوبین تأکید می کند، لطمهٔ خود را به بدن وارد می آورد، چون برای حفظ آن به صرف انرژی محتاج است.

به این ترتیب یکی از نتایج واکنش سویگیری آن است که موجی از انرژی

۱۰) از گفتگوی نویسنده با لوبین.

پیشبینی شده را به داخل بدن می فرستد. انرژی ذخیره شده در محلهایی مثل ماهیچه ها و غدد عرق را وجود دارد. چون سیستم عصبی در واکنش در برابر تازگی به ار تعاش در می آید، کیسه های پیوندگاهی مقادیر اندکی آدر نالین و نور آدر نالین (nor-adrenalin) ترشح می کنند. اینها به نوبهٔ خود بخشی از انرژی ذخیره شده را بیرون می دهند. خلاصه هر واکنش سوی گیری نه تنها ذخیرهٔ محدود انرژی سریع را در بدن تهی می کند، بلکه حتی ذخیرهٔ محدود تر تخلیه کننده های انرژی را نیز به مصرف می رساند.

باید در اینجا تأکید کرد که واکنش سوی گیری فقط در هنگام واکنش به داده های حسی ساده اتفاق نمی افتد. وقتی با افکار یا اطلاعات تازه و همچنین مناظر و صداهای تازه ای مواجه می شویم این واکنش را از خود نشان می دهیم. این واکنش ممکن است در اثر حرفها و پچ پچهای اداری، یک فکر و مفهوم و حدت بخش، حتی یک لطیفهٔ تازه و یا یک گفته و جملهٔ بدیع ظاهر شود.

واکنش سویگیری مخصوصاً وقتی خیلی فشار وارد می آورد که یک حادثه یا واقعیت تازه و جدید با کل جهانبینی قبلاً پذیرفته شدهٔ ما مقابله نماید. ما با داشتن یک ایدئولوژی تمامیار مثل کاتولیسیسم، مارکسیسم و یا هر ایدئولوژی دیگر سریعاً عناصر آشنا را که در ظاهر به صور تهای نو پدید می آیند تشخیص می دهیم (و یا فکر می کنیم که تشخیص می دهیم) و این ما را آسوده خاطر می کند. در واقع ایدئولوژیها را می توان همچون قفسه های بایگانی ذهنی بزرگی دانست با کشوها و اشکافهایی خالی که آماده برای جا دادن داده های جدیدند. به همین دلیل ایدئولوژیها شدت و تکرار واکنشهای سوی گیری را کم می کنند.

فقط وقتی که یک مورد جدید نتواند خود را جای دهد و در برابر بایگانی مقاومت ورزد، واکنش سویگیری پیش می آید. مثال کلاسیک این مطلب مثل حالت آن شخص مذهبی است که با اعتقاد به نیکی خداوند بار آمده است ولی ناگهان با بدی و شرارتی ویرانگر و بی منطق مواجه می شود. تا زمانی که این واقعیت جدید با جهانبینی وی همساز نشود و یا جهانبینی او تغییر پیدا نکند، وی دچار تشویش و نگرانی شدید خواهد بود.

واکنش سوی گیری اساساً چنان طاقت فرساست که وقتی پایان می یابد، عمیقاً احساس راحتی و آسایش می کنیم. در مرحلهٔ افکار یا شناخت نیز، این احساس مثل واکنشی است که ما ناگهان در لحظهٔ کشف و شهود از خود نشان می دهیم، یعنی هنگامی که سرانجام به در ک مطلبی که ما را متحیر و گیج کرده بوده است نائل می شویم. ممکن است فقط در موارد بسیار نادر به این واکنش ناگهانی احساس

راحتی [در برابر شناخت] آگاهی پیدا کنیم. ولی باید بدانیم که واکنش سویگیری و احساس راحتی ناگهانی، همواره درست در زیر سطح هشیاری اتفاق میافتد.

بنابراین تازگی در دوع تازگی قابل ادراک فعالیت بسیار شدید و انفجارگونهای در داخل جسم، مخصوصاً در سیستم عصبی ایجاد میکند. واکنشهای سویگیری، مثل نور فلاش عکاسی، با همان سرعتی که ما آن را در بیرون مشاهده میکنیم، در درون ما در یک آن شعلهور می شود. انسان و محیط دائماً بر یکدیگر تأثیر متقابل دارند.

# ره واكنش انطباقي

در حالی که تازگی در محیط آهنگ واکنشهای سویگیری را تند یا کند می گرداند، شرایط بعضی از امور تازه به گونهای است که واکنشهای نیرومندتری را می طلبد. فرض کنیم که داریم در یک شاهراه یکنواخت اتومبیل می رانیم، در ضمن به رادیو نیز گوش می دهیم و برای خودمان خیالپردازی می کنیم. ناگهان اتومبیلی بسرعت از کنارمان می گذرد و ما را مجبور می کند از خط خودمان خارج شویم. ما خودبخود و تقریباً بی درنگ عکس العمل نشان می دهیم. واکنش سوی گیری بسیار مشخص و نمایان است. حس می کنیم که ضربان قلبمان زیاد شده و دستهایمان به لرزه افتاده است. و تا این حالت تنش فروکش کند مدتی وقت لازم است.

اما اگر این حالت تنش فروکش نکند چه می شود؟ وقتی در موقعیتی قرار بگیریم که مستلزم مجموعهای از واکنشهای جسمی و روانی است و در آن موقعیت فشار نیز پابرجا بماند چه پیش می آید؟ مثلاً اگر کارفرمای ما روزهای پی در پی مواظب کار و رفتار ما باشد چه می شود؟ اگر یکی از بچههای ما به بیماری سختی دچار شود چه پیش می آید؟ و یا اگر مشتاقانه چشم به راه یک «ملاقات عالی» باشیم و یا بخواهیم یک معاملهٔ تجاری مهم را به سرانجام برسانیم؟

چنین موقعیتهایی را نمی توان با جهش ناگهانی انرژی، که از طریق واکنش سوی گیری ایجاد می شود سر و سامان داد، و برای اینگونه وضعیتها چیزی داریم که می توان آن را «واکنش انطباقی» (adaptive reaction) نامید. این واکنش با واکنش سوی گیری ار تباط بسیار نزدیک دارد. در واقع این دو جریان آنچنان با هم آمیخته شده اند که واکنش سوی گیری را می توان چون بخش یا مرحلهٔ مقدماتی واکنش انطباقی که واکنش حامع تر و شامل تر است تلقی کرد. اما در جایی که واکنش سوی گیری اساسا بر سیستم عصبی مبتنی است واکنش انطباقی عمد تا وابسته به غدد در و نرون ریز و هورمونهایی است که بسرعت وارد جریان خون می شوند. پس اولین

خط دفاعی جسم دفاع عصبی و خط دفاعی دوم آن دفاع هورمونی است.

هنگامی که افراد ناچار میشوند کراراً خود را با وضعیت تازه انطباق دهند، مخصوصاً وقتی مجبور میشوند خود را با اوضاع و احوالی انطباق دهند که مستلزم کشمکش و حوادث نامعلوم است، غدهای به نام غدهٔ هیپوفیز که به اندازهٔ یک نخود نست موادی را ترشح میکند. یکی از این مواد موسوم به «ACTH» بسوی غدههای فوق کلیوی رهسپار میشود. با این کار غدههای فوق کلیوی مقداری مواد شیمیایی میسازند که به آنها کور تیکواستروئیدها (corticosteroids) میگویند. این مواد شیمیایی سوخت و ساز جسم را تسریع میکنند. فشار خون را بالا می برند. موادی شیمیایی سوخت و ساز جسم را تسریع میکنند. فشار خون را بالا می برند. موادی غفونت پیدا کردن آن جلوگیری بعمل آورند. این مواد چربی و پروتئین را به غفونت پیدا کردن آن جلوگیری بعمل آورند. این مواد چربی و پروتئین را به ترژی قابل انتشار تبدیل میکنند، و از ذخیرهٔ انرژی بدن مقداری را بکار میگیرند. واکنش انطباقی در مقایسه با واکنش سویگیری مقدار انرژی مؤثر تر و پایدار تری

واکنش انطباقی نیز مانند واکنش سوی گیری پدیدهٔ نادری نیست. این واکنش دیر تر ایجاد می شود و مدت آن پردوام تر است، اما حتی در طی یک روز، در جریان نشان دادن واکنش در برابر تغییراتی که در محیط طبیعی و اجتماعی ما صورت می گیرد، بارها بار اتفاق می افتد. واکنش انطباقی که گاهگاه آن را با مطلاح تند و هیجان انگیز «فشار روانی» می شناسند، ممکن است در نتیجهٔ دگر گونیها و تغییرات محیط روانی پیرامون ما پدید آید. نگرانی، آشفتگی، تمارض، بلاتکلیفی، حتی انتظار شادی بخش، نشاط و خوشحالی، همگی کارخانهٔ تمارض، بلاتکلیفی، حتی انتظار شادی بخش، نشاط و خوشحالی، همگی کارخانهٔ نماید. ضرورت تغییر دادن شیوهٔ زندگی از جانب یک شخص، کنار گذاشتن شغل نماید. ضرورت تغییر دادن شیوهٔ زندگی از جانب یک شخص، کنار گذاشتن شغل تغییرات سبک زندگی، یعنی در واقع هر چیز که ما را وامی دارد تا با یک امر تغییرات سبک زندگی، یعنی در واقع هر چیز که ما را وامی دارد تا با یک امر ناشناخته مواجه شویم، می تواند واکنش انطباقی را ایجاد نماید.

مثلاً دکتر لنارت لوی (Dr. Lennart Levi) مدیر آزمایشگاه بالینی فشارهای

ACTH (۱۱ مخفف ACTH مخفف

۱۲) هر بحثی که دربارهٔ واکنش انطباقی و فشار صورت بگیرد نمی تواند کوششهای دکتر هانس سلای را که کارهایش شالودهٔ تحقیقات سالهای اخیر را پیریزی کرد نادیده تگارد، کتاب [۲۲] او یک اثر کلاسیک است. در مورد ACTH و ارتباط او با فشار روحی، نگاه کنید به: [۱۰]، صفحهٔ ۳۰۳ و [۱۲]، صفحات ۳۳۰ تا ۳۳۴.

روانی در بیمارستان کارولینسکا (Karolinska) در استکهلم نشان داده است که حتی تغییرات کاملاً جزئی در محیط هیجانی یا در روابط فرد با دیگران می تواند تغییرات مشخصی در وضع شیمیایی بدن انسان بوجود آورد. «فشار روانی» را غالباً با میزان کور تیکواستروئیدها و کاته کولامینهای موجود در خون یا ادرار (مثلاً آدرنالین و نور آدرنالین) اندازه گیری می کنند. لوی در یک سلسله آزمایش برای ایجاد هیجان از فیلم استفاده کرد تا نتایج تغییرات شیمیایی را اندازه گیری کند."

به گروهی از دانشجویان پزشکی ذکور فیلمهایی نشان دادند که در آنها قتل، جنگ، شکنجه، اعدام و خشونت نسبت به حیوانات نشان داده می شد. ترکیب آدرنالین در ادرار آنها بعد از دیدن فیلم نسبت به قبل از آن ۷۰درصد بالا رفت. ترکیب نور آدرنالین بطور متوسط ۳۵درصد بالا رفت. سیس به گروهی از زنان جوان کارمند، چهار فیلم مختلف را چند شب متوالی نشان دادند. فیلم اول یک سخنرانی شیرین و ملایم دربارهٔ مسافرت بود. گزارش شد که آنان آرام و متین بودند و تولید کاته کولامین آنها پایین رفت. شب دوم فیلم راههای افتخار از استانلی کوبریک را دیدند و گزارش شد که سخت به هیجان آمده و عصبانی شدهاند. تولید آدرنالین بسرعت بالا رفت. شب سوم فیلم عمهٔ چارلی را دیدند که قهقههٔ خندهشان از دیدن این فیلم کمدی بلند شده بود. با آنکه احساس خوشی داشتند و از صحنه های پرخاشگرانه و خشن خبری نبود تولید کاته کولامین آنان باز بطور قابل ملاحظهای بالا رفت. شب چهارم یک فیلم ترسناک به نام ماسک شیطان دیدند که در طی نمایش از وحشت جیغ میکشیدند. همانطور که انتظار میرفت تولید کاته کولامین بدنشان بطور حیرت انگیزی صعود کرد. خلاصه آنکه واکنش هیجانی، صرفنظر از خصلت آن با فعالیت غدههای فوق کلیوی همراه است (و یا منعكس كنندة آن است).

نتیجه گیریهای مشابهی بارها و بارها در مورد مردان و زنانی که نه فقط در آزمایشهای «واقعی» حضور داشته اند، به دست آمده است. موش و سگ و گوزن و سایر موجودات آزمایشگاهی که از آنها بسیار استفاده شده است جای خود دارند. دریانوردانی که در زیر آب آموزش رزمی

۱۳) کارهای لوی در [۲۰]؛ و در فصل «فشار روحی در زندگی و ترشح آدرنالین و نور آدرنالین و نور آدرنالین در ادرار» از لنارت لوی در [۲۶]؛ و در «شرایط کار و تأثیر آنها بر واکنشهای روانی» از فروبرگئ، کارلسون، لوی، لیدبرگئ و سیمن در هشتمین گزارش لابراتوار تحقیقات فشار روحی، (Karolinska Sjukhuset) استکهلم، اکتبر ۱۹۲۹ مورد بحث قرار گ فته است.

می بینند، مردانی که در پستهای قطب جنوب در انزوا بسر می برند، فضانوردان، کارگران کارخانه ها و کارمندان همگی در برابر تغییراتی که در محیط پیرامونشان صورت می گیرد، چنین واکنشهای شیمیایی از خود نشان می دهند.

بندرت پیش آمده است که آثار و عواقب این واکنش را ثبت کنند. با اینهمه شواهد بسیاری در دست است که تحریک پی در پی واکنش انطباقی می تواند بسیار زیانبار باشد، و فعال شدن بیش از حد سیستم غدد درونریز لطمات جبران ناپذیری به بدن وارد می سازد. به این تر تیب دکتر رنه دو بو ۱۴، نویسندهٔ انسان انطباق پذیر به ما هشدار می دهد که در اوضاع و احوال متغیری نظیر شرایط رقابت آمیز و کار کردن در یک محیط شلوغ عمل ترشیح هو رمونها را بشدت مختل می کند. این امر را می توان در خون و ادرار نشان داد. فقط یک تماس جزئی با یک وضعیت پیچیدهٔ انسانی خو دبخو د موجب این امر، یعنی تحریک تمام سیستم غدد درونریز می شود. ۱۵

#### نتيجه چيست؟

دوبو می گوید: «بهیچوجه راهی برای گریز از تحریک سیستم غدد درونریز و جود ندارد و این تحریکها آثار و عواقبی فیزیولوژیکی به دنبال دارند که در سراسر حیات اندامها باقی می مانند.»

سالها پیش دکتر هانس سلای (Hans Selye)، یکی از محققان پیشگام در امر واکنشهای انطباقی بدن اعلام کرد که: «اگر حیوانات به هر دلیلی تحت فشار شدید و طولانی قرار بگیرند دچار اختلالات جنسی می شوند... مطالعات بالینی مؤید این واقعیت است که واکنش افرادی که در معرض فشار قرار می گیرند، از این جهات بسیار شبیه جانوران آزمایشگاهی است. در زنان عادت ماهانه نامنظم و یا کلاً قطع می شود و در دورهٔ شیردهی ممکن است ترشح شیر برای کودک کافی نباشد. در مردان هم میل جنسی کم می شود و هم تشکیل اسپرم روبه کاهش می گذارد.» آز آن زمان به بعد کارشناسان جمعیت و بوم شناسان شواهد گویایی فراهم آورده اند که طبق آنها میزان باروری موشها و گوزنها و انسانهایی که تحت فشار شدید قرار داشته اند در مقایسه با افراد همجنس خود، که تحت فشار کمتری بوده اند،

۱۶) رنه دوبو (René Dubos) (۱۹۸۲–۱۹۸۲): باکتریشناس امریکایی، متولد نرانسه. -م.

١٦) نگاه کنيد به [٢٦]، صفحهٔ ١٧٦.

آه) برگرفته از سخنرانی دوبو در کنفرانس نوبل، گوستاوس آدولفوس کالج، ۱۹۹۹ به نام «انطباق با محیط و آیندهٔ انسان»

روبه نقصان نهاده است. برای مثال ثابت شده که انبوهی و ازدحام جمعیت، یعنی شرایطی که مستلزم عمل متقابل دائم و بسیار بین افراد است و آنها را مجبور می کند که بطور مکرر واکنشهای انطباقی از خود نشان بدهند، دست کم در بین حیوانات باعث می شود که آدرنالها زیاد شود و باروری بطور مشهودی روبه کاهش گذارد."

بروز مکرر واکنش سوی گیری و واکنش انطباقی، چون بر سیستمهای عصبی و غدد درونریز فشار بیش از اندازه وارد می آورد، با سایر بیماریها و ناراحتیهای حسی نیز ارتباط دارد. تغییر سریع در محیط پیرامون باعث می شود که انرژی ذخیره شده در بدن، مکرراً به مصرف برسد. این باعث می شود که سوخت و ساز چربیها سرعت بگیرد. و این به نوبهٔ خود برای برخی از مبتلایان به بیماری قند مشکلات جدی به بار می آورد. حتی معلوم شده که همین سرماخوردگی عادی نیز با آهنگ تغییر در محیط ارتباط دارد. با مطالعاتی که دکتر هینکل انجام داده، مشخص شده است که طبق یک آمارگیری نمونه ای از کارگران زن در شهر نیویورک شده است که طبق یک آمارگیری نمونه ای از کارگران زن در شهر نیویورک برابر روابط متغیر با افراد پیرامون خودش و حوادثی که با آنها رویارو می شود، ارتباط نزدیک دارد. ۱۸

خلاصه اگر ما به آن زنجیرهٔ رویدادهای بیولوژیکی آگاه شویم که در اثر کوششهای ما برای انطباق پیدا کردن با تغییر و تازگی ایجاد می شوند، می توانیم دریابیم که چرا سلامتی و تغییر اینقدر به هم پیوند دارند. نتیجه گیریهای هولمز، رائه، آر تور و سایرین که مشغول تحقیق در امر تغییر در زندگی هستند کاملاً با پژوهشهایی که در زمینهٔ غده شناسی و روانشناسی آزمایشی انجام گرفته است همخوانی دارند. براستی غیرممکن است بدون تن دادن به تغییرات مهم در شیمی بدن انسانها، آهنگ تغییر در جامعه را تسریع کرد و یا میزان تازگی را در جامعه افزایش داد. ما با سرعت بخشیدن به آهنگ تغییرات علمی و تکنولوژیکی و اجتماعی، در ساختمان شیمیایی و پایداری بیولوژیکی نژاد بشر دستکاری

۱۷) در مورد اطلاعات مربوط به انبوهی جمعیت نگاه کنید به [۳٤۳]، همچنین نگاه کنید به «تراکم جمعیت و آسیبشناسی» از جان کالهون در [۲٤۱] و The New York کنید به «تراکم جمعیت و آسیبشناسی» از جان کالهون در [۲٤۱] و ۱۹۳۳، ۲۸ دسامبر ۱۹۳۹،

۱۸) در مورد مطالعات هینکل نگاه کنید به مقالهٔ وی تحت عنوان «بررسیهای بومشناسی انسانی در ارتباط با سلامتی و رفتارش» در Bioscience، اوت ۱۹۹۵ صفحات ۵۲۰–۵۱۷

ميكنيم.

باید بی درنگ بیفزاییم که این کار لزوماً کار بدی نیست. دکتر هولمز با دلخوری به ما خاطرنشان می سازد که: «چیزهایی بدتر از بیماری وجود دارد،» دکتر سلای نوشته است: «هیچکس نمی تواند بدون تحمل مقداری فشار روانی، که همیشه به انسان وارد می شود زندگی کند.» احذف کردن واکنشهای سوی گیری و واکنشهای انطباقی یعنی حذف همهٔ تغییرات، از جمله رشد یافتن، استکمال نفس و بالغ شدن این کار همه چیز را به رکود و بی حرکتی کامل خواهد کشاند. تغییر فقط از الزامات زندگی نیست، بلکه خود زندگی است. به همین سیاق، زندگی یعنی انطباق.

البته باید دانست که برای انطباق پذیری محدودیتهایی و جود دارد. وقتی سبک زندگی خود را تغییر میدهیم، وقتی با چیزها و مکانها و مردم رابطه برقرار می کنیم یا رابطهٔ خود را با آنها می گسلیم، وقتی با ناآرامی در داخل تشکیلات جامعه حرکت می کنیم، وقتی اطلاعات و ایده های تازه کسب می کنیم، خود را انطباق میدهیم؛ و زندگی می کنیم. اما حد و مرزهای مشخصی و جود دارد؛ و انعطاف پذیری ما بی نهایت نیست. هر واکنش سوی گیری و هر واکنش انطباقی بهایی دارد و دستگاه بدن ذره ذره فرسوده می شود تا سرانجام به صدمه ها و زخمهای کاملاً مشهودی بینجامد.

پس انسان در پایان همان است که در آغاز بود: یعنی یک بیوسیستم با ظرفیتی محدود برای تغییر، وقتی این ظرفیت درهم شکسته شود، پیامد آن شوک آینده است.

#### فصل شانزدهم

# شوك آينده: جنبة رواني

اگر شوک آینده فقط به یک بیماری جسمی محدود می شد، امکان پیشگیری و درمان آن ساده تر بود. اما شوک آینده بر روان انسان نیز حمله می کند. همانطور که جسم در اثر فشار ناشی از بیش تحریکی محیط درهم می شکند، کار «ذهن» و جریانهای تصمیم گیری آن نیز در هنگام بار زیاد یعنی گرانباری بهم می خورد. چنانچه از روی عدم دقت و کور کورانه مو تور تغییر را پرشتاب کنیم نه فقط سلامت افرادی را به مخاطره می افکنیم که برای انطباق آمادگی بسیار کمی دارند، بلکه توانایی آنان را نیز برای رفتار خردمندانه در زندگی خودشان خراب می کنیم.

آثار و نشانههای آشفتگی شدید در اطراف خود، مثل استفادهٔ وسیع از مواد مخدر، رواج درویشمسلکی، وحشیگری و خشونت بدون جهت، سیاستهای هیچگرایی، حسرت گذشته و ناتوانی بیمارگونهٔ میلیونها انسان را زمانی بهتر درک می کنیم که رابطهٔ همهٔ اینها را با شوک آینده تشخیص بدهیم. این نوع شکلهای خردگریزی اجتماعی بخوبی ویران شدن جریان تصمیمگیری فرد را در شرایط بیش تحریکی محیطی منعکس می کند.

روان فیزیولوژیستها که آثار تغییر را بر ارگانیسمهای مختلف مطالعه میکنند ثابت کردهاند که انطباق یافتن موفق فقط زمانی حاصل می شود که میزان تحریک مقدار تغییر و تازگی در محیط نهچندان کم و نهچندان زیاد باشد. پروفسور برلاین (Berlyne) از دانشگاه تورونتو می گوید: «دستگاه عصبی مرکزی حیوانات تکامل یافته تر طوری ساخته شده که بتواند با محیطهایی که به میزان معینی تحریک ایجاد می کنند کنار بیاید شعیلی است که این سیستم نمی تواند در محیطی که فشار

زیاد یا گرانباری را بر آن تحمیل میکند به بهترین شکل عمل کند.» وی همین نکته را در مورد محیطهایی مطرح میکند که پایین تر از حد لازم این سیستم را تحریک میکنند. در واقع آزمایشهایی که روی گوزن، سگئ، موش و انسان انجام شده با صراحت و قاطعیت از وجود چیزی حکایت میکند که می توان آن را دامنه تطباقی (adaptive range) نامید، که با پایین تر بودن یا بالا تر بودن میزان تحریک از آن حد، توانایی انسان برای کنار آمدن با محیط از بین می رود. ا

شوک آینده عبارتست از پاسخ به بیش تحریکی. شوک آینده زمانی پیش می آید که فرد مجبور می شود خارج از دامنهٔ انطباقی خود دست به عمل بزند. پژوهشها و مطالعات قابل ملاحظهای در زمینهٔ تأثیر و نقش تغییر و تازگی نابسنده بر عملکرد انسان صورت گرفته است. مطالعهٔ افرادی که در پستهای دورافتادهٔ قطب جنوب خدمت می کردند، آزمایشهایی دربارهٔ محرومیت حسی افراد و تحقیقات در زمینهٔ عملکرد کارگران مشغول به کار در کارخانه ها همگی نشان می دهند که تواناییهای ذهنی و جسمی انسان در پاسخ به کم تحریکی، روبه کاهش می گذارند. ما ز تأثیر بیش تحریکی اطلاعات مستقیم کمتری در دست داریم، اما همین اطلاعاتی هم که داریم بسیار مهم و پریشان کننده است.

#### فرد بیش تحریک شده

سربازانی که به جنگ می روند، اغلب خود را گرفتار در محیطهایی می بینند که سرعت تغییر می کنند و ناآشنا و غیرقابل پیش بینی هستند. سرباز از این سو به آنسو کشیده می شود. خمپاره از هر طرف منفجر می شود. گلوله از بغل گوشش صغیر کشان رد می شود. شعلهٔ انفجار آسمان را روشن می کند. فریاد ناله و انفجار گوشهایش را می انبارد. وضع لحظه به لحظه عوض می شود. سرباز برای آنکه در چنین محیطی که بیش از اندازه تحریک آمیز است جان سالم به در برد ناچار می شود که دامنهٔ انطباقی خود را به نهایت درجه برساند. گاه گاه واداشته می شود که در در گذرد.

۱) محدودیتهای سیستم عصبی در مقالهٔ «کنجکاوی و کاوش» از برلاین در ۱ «کنجکاوی و کاوش» از برلاین در ۱ «Science و ۱۲۲۸ صفحهٔ ۲۹ مورد مطالعه قرار گرفته است.

همچنین نگاه کنید به مقالهٔ بسیار مهم بروس ولش به نام «واکنش روان فیزیولوژی در برابر تحریک ناچیز محیطی: یک نظریهٔ یگانگی محیطی» این مقاله در [۳۲] چاپ ضده است.

در خلال جنگ جهانی دوم یک سرباز از واحدهای چیندیت که همراه با نیروهای ژنرال وینگیت (Wingate) در پشت خطوط ژاپنیها در برمه می جنگید، هنگامی که باران گلولههای مسلسل در اطرافش می بارید عملاً به خواب رفت. تحقیقات بعدی نشان داد که این سرباز صرفاً در برابر خستگی جسمانی یا بیخوابی واکنش نشان نداده، بلکه خود را تسلیم یک بیحالی و بی احساسی غلبه ناپذیر کرده است."

رخوت و لاقیدی مرگه آور چنان در بین دسته های چریکی که به پشت خطوط دشمن رخنه کرده بودند عادی و شایع شده بود که پزشکان نظامی انگلیسی برای آن Long نامی درست کرده بودند. آنان به این حالت می گفتند «فشار رسوخ طولانی» (Range Penetration Strain نمی توانست ساده ترین کار خودش را انجام بدهد و فکرش مثل بچهها می شد.» این بیحالی و رخوت مرگه آور فقط به دسته های چریکی محدود نمی شد. یک سال بعد از تشکیل و عملیات چیندیت علائم مشابهی در بین سپاهیان متفقین که به نرماندی حمله کرده بودند بطور وسیعی ظاهر شد، و محققان انگلیسی پس از بررسی ۵۰۰۰ مجروح جنگی انگلیسی و امریکایی به این نتیجه رسیدند که این بی علاقگی و بی قیدی غریب آخرین مرحله در فرایند پیچیدهٔ سقوط روانی اشخاص بشمار

تباهی روانی اغلب با خستگی شروع می شد. پس از آن آشفتگی و تحریک پذیری عصبی فرامی رسید. فرد در برابر کوچک ترین تحریکات پیرامون خود، حساسیت بسیار نشان می داد. با کمترین تحریکی از کوره درمی رفت. علائم گیجی و حیرت در او ظاهر می شد. ظاهراً نمی توانست صدای آتش دشمن را از صدای خودی و صداهای کمخطر تر تمیز بدهد. تنیده و مضطرب و آتشین مزاج و سودائی می شد. رفقایش هیچوقت نمی دانستند که او در برابر کوچک ترین ناملایمات کی به جوش و خروش درمی آید و دست به اعمال خشونتبار می زند. سپس آخرین مرحلهٔ فرسودگی و خلاً عاطفی آغاز می شد. سرباز میل زندگی کردن را از دست می داد. از مبارزه برای نجات خویش و اینکه در جریان نبرد کار خود را عاقلانه رهبری کند، دست می کشید. به قول سوانک (Swank) که کار تحقیقاتی بخش انگلیسی را رهبری می کرد سرباز در این زمان «کرخت و بی حس

۲) بریگاد رسوخی بریتانیایی که در سال ۱۹٤۲ در برابر ژاپنیها میجنگید. چیندیت مأخوذ از کلمهٔ Chithay به معنای یک جانور افسانهای است. –م. ۳ اوت ۱۹۶۹. (لندن) ۳۰ اوت ۱۹۶۹.

می شد... از نظر ذهنی و جسمی کُند و عقب مانده و گیج و پریشان حواس می نمود.» حتی چهرهاش گرفته و بی حس و بی علاقه می شد. نبرد برای انطباق یافتن به شکست انجامیده بود. مرحلهٔ کناره گیری و عقب نشینی کامل فرارسیده بود. <sup>۳</sup>

اینکه انسانها وقتی در شرایطی قرار میگیزند که به دلیل بالا بودن شدید تغییر و تازگی رفتارشان غیرعاقلانه میشود و دست به کارهایی میزنند که با منافع آشکارشان مخالف است، با مطالعات رفتار انسان در مواقع آتشسوزی و سیل و زلزله و دیگر بحرانها تأیید و ثابت میشود. حتی استوار ترین و «طبیعی» ترین افراد، که هیچ صدمهٔ جسمی هم ندیده باشند، ممکن است در وضعیتهایی قرار گیرند که نتوانند خود را با محیط تطبیق دهند. این افراد غالباً دچار چنان آشفتگی و بی فکری میشوند که دیگر نمی توانند ابتدائی ترین تصمیم عاقلانه را اتخاذ نمایند.

مثلاً در مطالعهای دربارهٔ واکنشهای مردم در برابر طوفان ایالت تگزاس، مور (Moore) می نویسد: «نخستین واکنش... ممکن است تحیر و شگفتی، و گاهی ناباوری، و یا دست کم قبول نکردن واقعیت باشد. به نظر ما همین نکته توضیح دهندهٔ رفتار اشخاص و گروههایی است در شهر واکو (Waco) که در سال ۱۹۵۳ ویران شد... از نظر فردی فقط از این راه می توان رفتار دختری را توضیح داد که از ویترین شکستهٔ یک صفحه فروشی داخل شد، با متانت صفحه ای خرید و دوباره از همانجا خارج شد، در حالی که در شیشه ای ساختمان از جا کنده شده بود و اسباب و اثاث ساختمان در هوا به این سو و آن سو می رفت،» ه

در بررسی طوفان یودال (Udall) در کانزاس حرفهای زنی چنین نقل شده است: «وقتی طوفان تمام شد، من و شوهرم فقط از پنجره بیرون پریدیم و شروع به دویدن کردیم. نمی دانستیم به کجا داریم می رویم... برایم مهم هم نبود. فقط می خواستم بدوم.» تصویر معمول و متداولی که برای این فاجعه نشان می دهند عبار تست از زنی که یک بچهٔ مرده یا زخمی را در بغل گرفته است، چهرهاش رنگ پریده و کرخت است، گویی دیگر واقعیت اطراف خود را درک نمی کند. گاه او در ایوان خانهاش می نشیند و به جای یک بچه، عروسکی را در بازوانش می گیرد و آن را تکان تکان می دهد.

بنابراین در هنگام وقوع فاجعه، درست مثل برخی وضعیتهای جنگ، افراد از نظر روانی در همشکسته و ناتوان میشوند. منشاء همهٔ اینها را می توان مربوط به محیطی

٤) نگاه کنید به [۲۵]، صفحات ۳۸–۳۹.

۵) نگاه کنید به [۲۳]، صفحهٔ ۳۱۱.

٦) نگاه کنید به [١٦] و [٥٤].

دانست که میزان تحریکات در آن بسیار بالا رفته است. قربانی فاجعه ناگهان خود را گرفتار وضعیتی می بیند که در آن روابط و چیزهای آشنا دیگرگون می شوند. به جای خانهاش مقداری سنگ و کلوخ می بیند که از میان آنها دودی به آسمان می رود. ممکن است قفسهای را ببیند که در اثر طوفان، چون قایقی به دست امواج سپرده شده است، یا قایقی را ببیند که در هوا پرواز می کند. محیط پیرامون انسان پر از تغییر و تازگی می شود. بار دیگر واکنش ما را آشفتگی و نگرانی و اضطراب و بیحالی و بی قیدی رقم می زند.

شوک فرهنگی یا آن اختلال و پریشانی عمیقی که به مسافری دست می دهد که بدون داشتن آمادگی کافی، وارد یک فرهنگ بیگانه می شود، سومین مثال درماندگی در انطباق را در اختیار ما می گذارد. در اینجا از مسائل عینی جنگ و یا فاجعه خبری نیست. صحنه ممکن است کاملاً مسالمت آمیز و بدون خطر باشد. اما اوضاع به گونهای است که انطباق یافتن مکرر را با شرایط تازه ایجاب می کند. به گفتهٔ سون لاندستدت (Sven Lundstedt) روانشناس، شوک فرهنگی: «شکلی از ناساز گاری شخصیت است، و واکنشی است در برابر تلاش ناموفق و موقتی انسان برای سازگار شدن با محیط و مردم جدید.»

شخصی که گرفتار شوک فرهنگی شده است، مثل سرباز و قربانی فاجعهها، مجبور است با رویدادها و روابط و اشیاء ناماًنوس و غیرقابل پیشبینی دست و پنجه نرم کند. شیوهها و روشهای معمولی او برای انجام دادن کارها حتی امور سادهای مثل تقاضای گرفتن یک شماره تلفن از تلفنچی دیگر به کار نمی آیند. جامعهٔ بیگانه ممکن است خودش بسیار کُند حرکت کند، ولی برای شخص همه چیز جدید است. علامتها و صداها و دیگر اشارات روانشناسانه، بیش از آنکه او بتواند معنی شان را دریابد بسرعت از پیش وی می گریزند و تمام تجربیاتش حالتی سورر آلیستی پیدا می کند. هر کلمه و هر عملی با عدم اطمینان ابراز می شود.

در چنین محیطی خستگی زودتر از مواقع معمول فرامیرسد. و مسافری که از یک فرهنگ به فرهنگ دیگر پا می گذارد غالباً احساسی دارد که لاندستدت آن را «احساس ذهنی زیان، و حس انزوا و تنهایی» می گوید.

غیرقابل پیش بینی بودن امور که معلول تازگی است درک انسان را از واقعیت مخدوش میکند. به این ترتیب همانطور که پروفسور لاندستدت اظهار داشته است،

۷) در مورد ضربهٔ فرهنگی، نگاه کنید به «عوامل مؤثر بر شخصیت» از لاندستدت، در Journal of Social Issues، ژوییهٔ ۱۹۲۳، صفحهٔ ۳.

شخص خواستار «محیطی است که در آن نیازهای مهم روانی و جسمانی قابل پیش بینی و مطمئن تر است.» لاندستدت نتیجه می گیرد که: «چنین شخصی نگران و مضطرب و آشفته می شود و اغلب حالتی بی حال و بی قید دارد. در واقع شوک فرهنگی را می توان واکنشی در برابر فشار در نظر گرفت که شخص با کناره گیری عاطفی و فکری از خود نشان می دهد.»

مشکل بتوان این مطالب (و بسیاری مطالب دیگر را) دربارهٔ درماندگی رفتاری آدمی در تحت فشارهای گوناگون مطالعه کرد و متوجه شباهتهای میان آنها نشد. بی تردید، با آنکه بین یک سرباز رزمنده و یک قربانی بلایای آسمانی و مسافری که از فرهنگ خویش بریده شده، تفاوتهایی موجود است، هرسه نفر با تغییر سریع، تازگی بسیار و یا هردو، روبرویند. هرسه نفر ناچارند در برابر تحریکهای غیرقابل پیشبینی بسرعت و پیدر پی خود را انطباق دهند. و در شیوهٔ پاسخ این سه نفر در برابر بیش تحریکی شباهتهای چشمگیری موجود است.

نخست آنکه در هرسه نفر نشانههای مشابهی از آشفتگی و گمگشتگی و یا تحریف واقعیت مشاهده می کنیم. دوم همان علائم خستگی و اضطراب و تنیدگی یا تحریک پذیری شدید دیده می شود. سوم آنکه فرد به نقطهٔ برگشت نا پذیری می رسد که در آن بی قیدی و کناره گیری عاطفی بر وی مسلط می شود.

خلاصه آنکه شواهدی که در دست داریم مؤید این امر است که بیش تحریکی ممکن است به رفتار عجیب و غریب و ضدانطباقی بینجامد.

#### بمباران حواس

ما هنوز این پدیده را آنقدر نمی شناسیم که با قاطعیت توضیح دهیم که چرا بیش تحریکی موجب رفتار ناساز گارانه می شود. اما اگر به درک این مطلب نائل شویم که بیش تحریکی حداقل در سه مرحلهٔ متفاوت انجام می گیرد سرنخهای مهمی به دست می آوریم. این سه مرحله عبار تند از مرحلهٔ حسی، مرحلهٔ شناختی و مرحلهٔ تصمیم گیری.^

درک و فهم مرحلهٔ حسی از همه آسان تر است. آزمایشهایی که در مورد محرومیت حسی (Sensory deprivation) صورت گرفته و در طی آن تحریک

۸) خط فاصل بین هر یک از این مرحلهها، حتی برای روانشناسان نیز کاملاً روشن نیست، اما اگر بسادگی و مطابق عقل سلیم مرحلهٔ حسی را با ادراک کردن، مرحلهٔ شناختی را با تفکر کردن و مرحلهٔ تصمیمگیری را با عزم و اراده کردن یکی بدانیم، پر بیراه نرفتهایم.

ممکن است علت شور و شوق مذهبی و رفتار و سکنات عجیب و غریب پارهای از خرده کیشهای هیپیها فقط استعمال مواد مخدر نباشد، بلکه نتیجهٔ تجربهٔ گروهی آنان، هم در محرومیت حسی و هم در بمباران آن باشد. ذکر یکنواخت اوراد مانترا<sup>۱۵</sup>، کوشش برای متمرکز کردن توجه فرد به احساس درونی و جسمی و طرد تحریکهای خارجی، همگی تلاشهایی هستند برای ایجاد تأثیرات شگفتانگیز و گاه توهم آفرین که در نتیجهٔ کم شدن بیش از اندازهٔ تحریکهای خارجی ناشی میشود.

در سمت دیگر نگاههای خیره و بیحالت و چهرههای کرخت و مات جوانانی را می بینیم که در سالنهای بزرگ با آهنگهای تند موسیقی راک در حال رقص هستند، سالنهایی که در آن واحد به روی یک پرده می افتند، جینهای گوشخراش، فریادها و نالهها، لباسهای بدیع و پیچ و تابهای بدن و بدنهای نقاشی شده فضائی حسی ایجاد می کنند مشحون از تازگی بسیار و مناظر غیرقابل پیش بینی.

توانایی و تحمل جسم برای مقابله با ورود تحریکهای حسی، به ساختمان فیزیولوژیکی جسم بستگی دارد. ساختمان اعضاء حسی و سرعتی که با آن تحریکها وارد سیستم عصبی میشوند، میزان و حدود دادههای حسی را که جسم

(۳۲] محرومیت حسی در مقالهٔ «محرومیت حسی و دریافتی» از توماس می برز در  $Archives\ of\ General$  و (۳۱]» و  $Archives\ of\ General$  مورد بحث واقع شده است. همچنین نگاه کنید به Psychiatry اکتبر Psychiatry مفحات Psychology و نیز به Psychology

۱۰) مانترا (Mantra)، واژهٔ سانسکریت به معنی سخن، سرود و افسون از ریشهٔ Manyatc، یعنی او میاندیشد. این واژه نزدیک است به Mind، ذهن، مانترا سرود یا دعایی است که در مراسم و آیینهای هندی خوانده میشود. –م.

می تواند بپذیرد مشخص و معین می کند. با بررسی سرعت انتقال علامتها در داخل ارگانیسمهای مختلف، در می یابیم که سطح تکاملی آن موجود هرقدر پایین تر باشد حرکت آن علامت کندتر خواهد بود. مثلاً در موجود دریایی به نام تو تیای دریایی که فاقد سیستم عصبی است، حرکت یک علامت در داخل یک عضو معادل یک سانتیمتر در هر ساعت است. واضح است که با چنین آهنگ کندی ارگانیسم فقط در برابر بخش بسیار محدودی از محیط خود می تواند واکنش نشان بدهد. اما وقتی که در نردبان تکامل به ژلهماهی می رسیم، که دارای یک سیستم عصبی ابتدایی است، یک علامت در اینجا ۱۹۰۰ ۴۴ بار تندتر حرکت می کند، یعنی در هر ثانیه ۱۰ سانتیمتر. در بدن کرم این رقم به ۱۰۰ سانتیمتر در هر ثانیه می رسد. در بین حشرات و سخت پوستان سرعت ار تعاشات عصبی در هر ثانیه می رسد. در بین میمونهای آدمنما این میزان به ۱۰۵۰ سانتیمتر در هر ثانیه می رسد. گرچه بدون تردید، این ارقام خیلی دقیق نیستند، ولی به توضیح این مطلب که چرا قابلیت تردید، این ارقام خیلی دقیق نیستند، ولی به توضیح این مطلب که چرا قابلیت انطاق انسان در میان تمام موجودات از همه بیشتر است کمک می کند."

حتی با آنکه در وجود انسان میزان انتقال عصبی به ۳۰۰٬۰۰۰ سانتیمتر در هر ثانیه می رسد، محدودیتهای این سیستم بسیار چشمگیر است. (برعکس علائم الکتریکی در یک کامپیو تر میلیاردها بار تندتر حرکت می کند.) محدودیتهای اندامهای حسی و دستگاه عصبی به این معنی است که بسیاری از رویدادها در محیط با چنان سرعتی اتفاق می افتند که ما نمی توانیم آنها را دریابیم، به همین سبب ناچار می شویم به تجربهٔ نمونه برداری متوسل شویم. وقتی علائمی که به ما می رسند منظم و مکرر باشند، فرایند نمونه برداری می تواند بازنمایی ذهنی نسبتاً دقیقی از واقعیت را در اختیار ما بگذارد. اما وقتی نمونه برداری ما بشدت در هم ریخته، و بسیار تازه و غیرقابل پیش بینی باشد، لزوماً از دقت و صحت تصویر سازی ذهنی ما کاسته می شود. تصویر ما از واقعیت مختل و مغشوش می گردد. چه بسا علت اینکه وقتی در معرض بیش تحریکی حسی قرار می گیریم، دچار آشفتگی می شویم و مرز بین معرض بیش تحریکی حسی قرار می گیریم، دچار آشفتگی می شویم و مرز بین توهم و واقعیت محو و مخدوش می شود همین امر باشد.

#### گرانباری اطلاعات

اگر بیش تحریکی حسی باعث می شود که در ک ما از واقعیت هرچه مخدوش تر شود، بیش تحریکی شناختی نیز توانایی ما را برای «اندیشیدن» دچار اختلال می کند.

۱۱) نگاه کنید به [۳۷]، صفحهٔ ۳۷۵ و [۲۷۹]، صفحهٔ ۱۰۰.

در حالی که برخی از واکنشهای انسان در برابر تازگی غیرارادی هستند، واکنشهای دیگر با تفکر آگاهانه قرین میباشند، که این به توانایی ما در جذب، بکارگیری، ارزیابی و نگهداری اطلاعات بستگی دارد.

مخصوصاً رفتار خردمندانهٔ ما به یک جریان پیوسته و بیوقفهٔ اطلاعات از محیط پیرامون وابسته است. و این خود بستگی دارد به قدرت فرد در پیشبینی نسبتاً موفقیت آمیز از نتیجهٔ کارهایش، وی برای نیل به این کار باید بتواند چگونگی واکنش محیط را در برابر کارهای خود پیشبینی نماید. بنابراین سلامتی انسان در گرو آن است که شخص بتواند آیندهٔ بلافصل خویش را بر اساس اطلاعاتی که محیط در اختیار وی میگذارد پیشبینی کند."

وقتی فرد گرفتار موقعیتی شود که تغییرات آن بسیار سریع و نامنظم و یا مشحون از تازگی باشد دقت پیشبینی وی روبه کاهش میگذارد. وی دیگر قادر به بررسیهای درست و مستدل، که رفتار خردمندانهاش باید مبتنی بر آنها باشد، نخواهد بود.

فرد برای جبران این نقیصه و برای آنکه دقت طبیعی خود را بازیابد باید نسبت به گذشته اطلاعات بیشتری را جمع آوری و بررسی کند. و باید این کار را با سرعت و شتاب بسیار زیاد انجام دهد. خلاصه آنکه محیط پیرامون انسان هرچه سریع تر تغییر یابد و تازگی بیشتری داشته باشد، فرد به منظور اتخاذ تصمیمات عاقلانه و مؤثر به داشتن اطلاعات بیشتر و بررسی بیشتری نیاز پیدا می کند.

با اینهمه همانطور که برای پذیرش و ورود دادههای حسی محدودیتهایی داریم، توانایی ما برای پردازش اطلاعات نیز محدودیتهای ذاتی و اساسی دارد. به گفتهٔ جرج میلر روانشناس دانشگاه راکفلر: «در میزان اطلاعاتی که میتوانیم دریافت و پردازش کنیم و به خاطر بسپاریم محدودیتهای جدی وجود دارد.» ما با طبقهبندی اطلاعات، با تجرید کردن و کدگذاری آنها با شیوههای گوناگون میتوانیم این محدودیتها را کم کنیم، با اینهمه شواهد چندی گویای آن است که تواناییهای ما حدی دارد.

روانشناسان و نظریه پردازان علوم ارتباطات برای کشف اینگونه محدودیتهای بیرونی بر آن شده اند تا آنچه را که به آن «ظرفیت کانال» ارگانیسم انسان میگویند تحت بررسی قرار بدهند. آنان برای اینگونه آزمایشها انسان را همچون یک «کانال»

۱۲) دربارهٔ نظریهٔ اطلاعات نگاه کنید به مقالهٔ «برخورد با گرانباری اطلاعات» از جیمز میلر، در مؤسسهٔ تحقیقات سلامت ذهن، دانشگاه میشیگان و مقالات دانشکدههای پزشکی در آتلانتا، جورجیا، در اکتبر سال ۱۹۹۳.

در نظر میگیرند. اطلاعات از خارج وارد این کانال میشود و آنگاه مورد پردازش قرار میگیرد. اطلاعات به شکل اعمال مبتنی بر تصمیمها در آنجا وجود دارند. سرعت و دقت پردازش اطلاعات انسانی را می توان با مقایسهٔ سرعت اطلاعات ورودی و سرعت و دقت اطلاعات خروجی اندازه گیری کرد.

اطلاعات را برحسب واحدهایی به نام «بیت» از نظر فنی تعیین و اندازه گیری کردهاند. تاکنون بر اساس آزمایشهای انجام گرفته آهنگ پردازش لازم برای انواع و اقسام کارهای گوناگون تعیین شده است، مثل چیز خواندن، ماشین کردن، پیانو نواختن، شماره تلفن گرفتن و انجام محاسبات ذهنی. با آنکه پژوهشگران بر سر ارقام دقیق با یکدیگر اختلاف دارند، ولی در مورد دو اصل اساسی اتفاق نظر دارند؛ اول آنکه انسان توانایی محدودی دارد؛ و دوم آنکه اگر بیش از اندازه بر سیستم او بار وارد کنیم انجام کار را بشدت خراب می کند. "

مثلاً تصور کنید که کارگری در خط تولید یک کارخانهٔ اسباببازیسازی برای بچهها کار می کند. کار او آنست که هر وقت در زنجیر نقاله یک قطعهٔ قرمزرنگ از جلو وی عبور کرد دکمهای را فشار دهد. تا وقتی که زنجیر نقاله با سرعت معقول حرکت می کند اشکالی پیش نمی آید و دقت وی در انجام کار به حدود ۱۰۰۰ درصد نزدیک می شود. می دانیم که اگر آهنگ کار را خیلی کُند کنند فکر و حواسش پرت می شود و کارش خراب از آب در می آید. همچنین می دانیم که اگر خط نقاله خیلی تند حرکت کند، عقب می ماند، جا می اندازد، کارش آشفته و ناهماهنگ می شود. ممکن است از می شود. ممکن است از روی استیصال مشتی به ماشین بزند. و سرانجام از هماهنگ کردن خود با ماشین دست می کشد.

در این مورد اطلاعات مورد نیاز سادهاند، ولی بیاییم و کار پیچیده تری را در نظر بگیریم. اکنون قطعاتی که از روی خط نقاله حرکت می کنند رنگهای متفاوتی دارند. حالا وظیفهٔ کارگر آن است که فقط وقتی یک الگوی خاصی از رنگها از جلو او عبور کردند مثلاً یک قطعهٔ زردرنگ، که دنبال آن دو قطعهٔ قرمز و یک قطعهٔ سبز می آید دکمه را فشار بدهد. او در این کار قبل از آنکه تصمیم بگیرد که دکمه را فشار بدهد یا نه، باید اطلاعات خیلی بیشتری فراهم و پردازش کند. اگر در

١٤) نگاه کنيد به [٢٢]، صفحات ٤١–٤٢.

۱۳) بیت (Bit) عبارتست از میزان اطلاعاتی که برای تصمیمگیری بین دو شق احتمالاً مساوی لازم است، وقتی به تعدادی از بیتها یک بیت دیگر اضافه کنیم، تعداد بدیلها دوبرابر می شود. –م.

سایر کارها تغییری ایجاد نشود، در صورت سرعت گرفتن خط نقاله، برای آنکه خود را با آن هماهنگ کند با دشواری بیشتری مواجه می شود. ۱۵

در یک کار مشکل تر ما نه تنها کار گر را مجبور می کنیم پیش از تصمیم گیری در مورد فشار دادن دکمه، اطلاعات بسیاری را پردازش کند، بلکه وی را ناچار می کنیم تصمیم بگیرد که از میان چندین دکمه کدام را فشار بدهد. همچنین می توانیم تعداد دفعاتی که هر دکمه را باید فشار دهد تغییر بدهیم. مثلاً حالا به وی بگوییم که وقتی قطعات رنگی زرد، قرمز، و قرمز و سبز از جلو او گذشتند، دکمهٔ شمارهٔ دو را یکبار فشار دهد؛ و برای الگوی رنگی سبز، آبی، زرد و سبز دکمهٔ شمارهٔ شش را سه بار فشار بدهد؛ وقس علیهذا. برای انجام دادن چنین کارهایی کارگر ناچار است مقادیر زیادی اطلاعات را پردازش نماید. چنانچه اکنون سرعت خط نقاله را زیاد کنیم دقت او را تندتر از پیش به نابودی می کشانیم.

آزمایشهایی از این نوع به ابعاد پیچیدهٔ مأیوس کنندهای رسیدهاند. در این آزمایشهای که از خاموش و روشن کردن چراغ، نواهای موسیقی، حروف، نمادها، کلام و انواع تحریکهای دیگر استفاده کردند، از افراد خواسته شد تا با سر انگشت خویش ضرب بگیرند، عبارتهایی را بیان کنند، معماهایی را حل نمایند، و انواع و اقسام کارهای دیگر را انجام دهند، اما همگی ناشیگری احمقانهای از خود نشان دادند.

نتایج به دست آمده بروشنی نشان می دهد که صرف نظر از نوع کار، سرعت معینی وجود دارد که بالاتر از آن کار کردن امکان پذیر نیست، و علتش را نیز نباید ناکافی بودن مهارت و چابکی عضلانی دانست. حد نهائی سرعت را غالباً عوامل ذهنی تعیین می کند، نه محدودیتهای عضلانی. این آزمایشها همچنین نشان می دهند که تنوع و شقوق یک عمل که در اختیار فرد قرار می گیرد هرچه زیادتر باشد، وی برای تصمیم گیری و انجام دادن آن باید وقت بیشتری صرف کند.

تردیدی نیست که این نتایج برای درک برخی از اشکال آشفتگی روانی به ما کمک می رسانند. مدیرانی که از آنان خواسته می شود پیوسته تصمیمات سریع و پیچیده اتخاذ کنند؛ محصلینی که بار درسها و امتحانات پی در پی بر سرشان آوار می شود؛ زنان خانه داری که با کودکان گریان و نالان، زنگ تلفن، ماشین لباسشویی خراب، صدای موسیقی راک اتاق جوانان و وزوز تلویزیون توی سالن روبرو

١٥) نگاه کنيد به [٦]، صفحات ٤٧–٥٣-

همچنین به Transactions، سال ۱۹۲۵، ۱۹۲۵ (۳) صفحات ۹۹–۹۹ و ۲۲، Science ژوئن ۱۹۹۳، میاب ۱۹۹۳، ۱۹۹۵ و ۲۶ دوئن

هستند، اگر در اثر امواج اطلاعاتی که دائماً بر حواس شان فرو کوفته می شود، توانایی درست فکر کردن و دست به عمل زدن را از دست بدهند جای هیچ شگفتی نیست. تا حدودی به یقین می توان گفت که برخی از علائم مشهود در بین سربازان تحت فشار جنگ، قربانیان بلایا و مسافرانی که در معرض شوک فرهنگی قرار دارند، ناشی از گرانباری اطلاعات است.

دکتر جیمز میلر (James G. Miller)، مدیر «مؤسسهٔ پژوهشی سلامت روان» و یکی از پیشگامان مطالعات انفورماسیون در دانشگاه میشیگان صراحتاً میگوید: دادن اطلاعات بیش از اندازه به فرد، بطوری که نتواند آنها را پردازش نماید... ممکن است به آشفتگی او منجر شود.» در واقع وی معتقد است که سنگینی بار طلاعات را می توان عامل اشکال گوناگون بیماریهای روانی دانست. ۱۶

برای مثال یکی از ویژگیهای بارز بیماری اسکیزوفرنی «پاسخ تداعی نادرست» ست. اندیشهها و سخنانی که در ذهن شخص باید به هم ربط و پیوند داشته باشنده در ذهن شخص بیمار ندارند، عکس آن نیز درست است، یعنی سخنان با اندیشهها ر تباط ندارند. شخص مبتلا به اسکیزوفرنی در مقولهها و موضوعاتی فکر می کند که جنبهٔ دلخواهانه و کاملاً شخصی دارد. اگر شخص سالم با مجموعهای از شکلهای گوناگون روبرو شود مثل مثلث، مکعب و مخروط و غیره احتمالاً آنها را برحسب اشکال هندسی طبقهبندی می کند. اگر از بیمار اسکیزوفرنی بخواهید که آنها را طبقهبندی کند احتمالاً خواهد گفت: «آنها همه سربازند» یا «همهٔ آنها مرا غمگین می کنند.» ۱۲

میلر در مجلد نابسامانیهای ارتباط به توضیح آزمایشهایی می پردازد که در آنها برای مقایسهٔ افراد طبیعی و بیماران اسکیزوفرنی از آزمون تداعی کلمه ها استفاده کرده است. افراد طبیعی را به دو گروه تقسیم کردند و از آنها خواسته شد که انواع کلمه ها را با مفاهیم یا کلمه های دیگر ربط دهند. یکی از گروهها با آهنگ دلخواه خود کار می کرد. گروه دیگر را از نظر زمانی در فشار گذاشتند؛ به عبارت دیگر آن را در شرایطی قرار دادند که در آن اطلاعات ورودی را با سرعت زیاد به افراد می دادند. جوابهای افرادی که از نظر زمانی تحت فشار قرار داشتند نه تنها شباهت به

١٦) در مورد اشباع اطلاعات نگاه کنید به [١٤]، صفحهٔ ١٤.

ای رابطهٔ محتمل گرانباری با بیماری روانی در Disorders of Communication جلد چهل و دوم، ۱۹۶۶، صفحات ۹۸–۹۸ و «واکنشهای اسکیزوفرنی گونه در افراد عادی که تحت فشار روانی زمان قرار گرفته اند» در Iournal of Abnormal and Social که تحت فشار روانی زمان قرار گرفته است.» ۱۶۲–۱۶۳ مورد بررسی قرار گرفته است.»

جوابهای گروهی نداشت که با آهنگ دلخواه خود کار میکردند، بلکه بیشتر به پاسخهای افراد مبتلا به اسکیزوفرنی شبیه بود.

آزمایشهای مشابهی که توسط دو روانشناس به نامهای اوسدانسکی (.G. لایستان کی الله (Chapman) و چاپمن (Chapman) انجام گرفت امکان تجزیه و تحلیل دقیق انواع خطاهای افرادی را فراهم آورد که با آهنگهای تحمیلی و اطلاعات ورودی بسیار فراوان کار میکنند. این دو نفر نیز به این نتیجه رسیدند که با افزایش دادن سرعت پاسخها در بین افراد طبیعی خطاهایی به چشم میخورد که مختص مبتلایان اسکیزوفرنی است.

میلر می گوید: «بیماری اسکیزوفرنی (در اثر فرایندی که تاکنون شناخته نشده، شاید یک نقص متابولیک که اختلال عصبی را افزایش می دهد) ظرفیت مجراهایی را که در بررسی و تجزیه و تحلیل اطلاعات مربوط به شناخت دخیل هستند کاهش می دهد. بالاخره بیماران اسکیزوفرن... در مواجهه با ورود اطلاعات در سرعتهای معمولی و استاندار دشده دچار همان اشکالاتی می شوند که برای افراد طبیعی در سرعتهای بالا پیش می آید. در نتیجه، همانطور که افراد طبیعی وقتی در برابر سرعت زیاد و اطلاعات فراوان و تحمیلی قرار می گیرند مرتکب خطا می شوند، بیماران اسکیزوفرن در شرایطی که آهنگ کار عادی و استاندارد شده است اشتباه می کنند.»

خلاصه آنکه میلر بر آن است که خراب شدن عملکرد انسان، در شرایطی که بار اطلاعاتی برای وی بسیار زیاد است، ممکن است به طریقی با آسیب شناسی روانی، که هنوز ما در پی کشف آن برنیامدهایم مربوط باشد. با اینهمه ما حتی بدون پی بردن به تأثیرات بالقوه و ذاتی تغییر، آهنگ کلی آن را در جامعه پرشتاب می کنیم. ما مردم را مجبور می کنیم تا در فواصل زمانی هرچه کوتاه تری با آهنگ جدید زندگی خود را منطبق نمایند، با وضعیتهای تازه روبرو شوند و آنها را تحت اختیار خود بگیرند. آنان را وادار می کنیم تا از میان گزینههای متعدد که با سرعت بسیار تنوع پیدا می کنند دست به انتخاب بزنند. به بیان دیگر آنان را مجبور می کنیم تا اطلاعات را پردازش کنند. شکی نیست که ما برخی از آنان را، دست کم، به اطلاعات را پردازش کنند. شکی نیست که ما برخی از آنان را، دست کم، به تحریکهای بیش از اندازهٔ شناختی [بیش تحریکی شناختی (overstimulation)] محکوم می کنیم. آثار و عواقبی که این امر برای بهداشت روانی انسان در جوامع تکنولوژیکی در بر دارد، هنوز آنچنانکه باید مشخص نشده

## فشار تصمیم گیری

صرفنظر از اینکه ما تودههای انسانها را در معرض گرانباری اطلاعات قرار می دهیم یا نه، ولی با تحمیل سومین شکل بیش تحریکی که فشار تصمیمگیری باشد. بر رفتار آنان تأثیر منفی برجای میگذاریم. افراد بسیاری که در محیطهای راکد و کم تغییر گرفتار شدهاند آرزومند آنند که خود را از چنان محیطی خلاص کنند و شغل یا نقش تازهای، که مستلزم تصمیمگیریهای سریع تر و پیچیده تری می باشد، برای خود فراهم کنند. اما در میان مردمان آینده این جریان معکوس می شود. آنان در حالی که با ناراحتی و اضطراب از یک کار به کار دیگر می روند زیر لب زمزمه کنان می گویند: «تصمیم، تصمیم…» دلیل اینکه خود را مغبون و رشفته می بینند آنست که ناپایداری و تازگی و تنوع و کثرت الزامات متناقضی را بر آنان تحمیل می کند و انسانها را در قید و بند آزار دهنده و مضاعفی قرار می دهد.

حرکت شتاب آمیز تغییر و همتای روانشناختی آن، یعنی ناپایداری، ما را وامیدارد تا آهنگ تصمیم گیری فردی و عمومی را سرعت ببخشیم. نیازهای جدید و ضرور تها و بحرانهای تازه همگی پاسخ سریع را می طلبند.

اما خصلت جدید بودن اوضاع و احوال، در ماهیت تصمیماتی که آنان باید اتخاذ کنند دگرگونیهای ریشهای پدید می آورد. تزریق سریع تازگی در محیط، توازن ظریف تصمیمات «با برنامه» و «بی برنامه» را در سازمانها و زندگی خصوصی ما برهم می زند.

تصمیم بابرنامه، تصمیمی است معمولی و تکراری و ساده و آسان. مردی که در حومهٔ شهر زندگی می کند در لبهٔ سکو می ایستد تا قطار ساعت هشت و پنج دقیقه تلق تلق کنان در آنجا بایستد. او سوار قطار می شود، یعنی کاری که هر روز، در طی ماهها و یا سالیان سال انجام داده است. او که مدتها پیش به این نتیجه رسید که ساعت هشت و پنج دقیقه مناسب ترین وقت برای رفتن به سر کار است، تصمیم فعلی برای سوار شدن به قطار را برنامهریزی کرد. این بیشتر به یک انعکاس شباهت دارد تا به یک تصمیم. معیارهای مستقیم که تصمیم بر آنها متکی است نسبتاً ساده و کاملاً مشخص هستند، و چون تمام شرایط برای وی شناخته شده و آشنا است، چندان نیازی ندارد که در آنباره فکر کند. لازم نیست اطلاعات بسیار زیادی را پردازش کند. از این نظر تصمیمات با برنامه از نظر روانی چندان گران تمام نبی شوند.

این را مقایسه کنید با انواع تصمیمات دیگری که همین شخص، که در قطار عازم شهر است، به آنها فکر می کند. آیا باید شغل جدیدی را که شرکت به وی پیشنهاد کرده است بپذیرد؟ آیا باید خانهٔ جدیدی بخرد؟ آیا با منشیاش رابطهٔ خصوصی برقرار کند؟ چگونه می تواند هیأت مدیره را به قبول پیشنهادهایش دربارهٔ حرکت تبلیغاتی جدید وادار سازد؟ چنین سؤالاتی به پاسخهای غیر معمول نیاز دارند. این سؤالها او را بر آن می دارند تا تصمیمات یکباره، یا تصمیماتی برای اولین بار، که عادتها و طرز رفتار جدیدی را برقرار می سازند، اتخاذ نماید. عوامل بسیاری باید بررسی و سنجیده شوند. اطلاعات بسیار فراوانی باید مورد پردازش قرار بگیرند. این تصمیمات از قبل برنامه ریزی نشدهاند. این تصمیمات از نظر روانی خیلی گران تمام می شوند.

برای هرکدام از ما زندگی ترکیبی است از ایندو قسم تصمیم، اگر در این ترکیب میزان تصمیمات برنامهریزی شده خیلی زیاد باشد معنایش این است که چیزی با ما تقابل پیدا نمیکند: برای ما زندگی کسالتبار و پوچ می شود. حتی ناآگاهانه در پی راههایی می افتیم که تازگی را وارد زندگی خود کنیم و بدین وسیله «ترکیب» تصمیم را برهم بزنیم، اما اگر در این ترکیب میزان تصمیمات برنامهریزی نشده خیلی زیاد باشد، اگر ما در برابر تصمیمات تازه و بسیار زیادی قرار بگیریم که برنامهریزی را غیرممکن سازد، زندگی بشدت از هم گسیخته و خسته کننده و پر از اضطراب و نگرانی می شود. چنانچه این حالت به نهایت خود برسد به روان پریشی می انجامد.

برترام گراس (Bertram M. Gross) نظریه پرداز مسائل سازمانی می نویسد: «رفتار منطقی و معقول همیشه ترکیبی است پیچیده از کارهای عادی روزمره و خلاقیت. کارهای عادی روزمره لازم است... [زیرا کارهای عادی] نیروها و تواناییهای خلاقانهٔ انسان را برای رویارویی با یک سلسله مسائل و مشکلات جدید و گیج کننده تر آزاد می کند؛ مسائل و مشکلاتی که برخورد عادی و روزمره با آنان رویکردی غیرمعقول بشمار می رود.» ۱۸

وقتی نتوانیم بخش اعظم زندگی خود را برنامه ریزی کنیم، عذاب خواهیم کشید. و یلیام جیمز می گوید: «هیچ کس بدبخت تر از کسی نیست... که برای او روشن کردن هر سیگار، نوشیدن هر استکان چای... دست زدن به هر کار جزئی جای تأمل داشته باشد.» زیرا اگر نتوانیم رفتار خود را بطور گسترده برنامه ریزی کنیم بخش

۱۸) نگاه کنید به مقالهٔ گراس در [۳۱۳]، صفحهٔ ۲۵۰.

مهمی از ظرفیت خود را برای پردازش اطلاعات، صرف امور بی اهمیت و ناچیز خواهیم کرد.

به همین دلیل است که ما برای خود عادت درست می کنیم. جلسهای را در نظر بگیرید که برای صرف ناهار تعطیل می شود، و بعد از ناهار افراد به همان اتاق بازمی گردند: تقریباً تمام افراد آن جلسه درصدد آن برمی آیند تا روی همان صندلی بنشینند که قبلاً نشسته بودند. بعضی از مردم شناسان برای توضیح این مطلب نظریهٔ مقلمرو گزینی» را مطرح کرده اند، نظریه ای که طبق آن انسان همیشه می کوشد برای خود یک محلهٔ واجب الحرمت درست کند. توضیح ساده تر این مطلب در این واقعیت نهفته است که برنامه ریزی، ظرفیت پردازش اطلاعات را محفوظ نگه می دارد. انتخاب همان صندلی ما را از نیاز به بررسی و ارزیابی سایر امکانات معاف می کند.

در یک متن مأنوس و آشنا ما می توانیم بسیاری از مسائل زندگی خود را با تصمیمات برنامه ریزی شده که هزینهٔ چندانی نیز ندارند حل و فصل کنیم. تغییر و تازگی از نظر روانی بهای تصمیم گیری را بشدت بالا می برد. برای مثال وقتی که به محلهٔ جدیدی نقل مکان می کنیم ناچار می شویم روابط قدیمی را تغییر دهیم و کارهای عادی یا عادتهای تازهای برقرار کنیم. در آغاز بدون رها کردن هزاران تصمیمات برنامه ریزی شده از یک سو و اتخاذ یک سلسله تصمیمات برنامه ریزی نشده و جدید و برای اولین بار و گرانبها از سوی دیگر قادر به این کار نیستیم. در واقع از ما خواسته می شود که خود را از نو برنامه ریزی کنیم.

همین نکته در مورد مسافر نا آماده ای که وارد یک فرهنگ بیگانه می شود، صادق است، و باز همین مطلب دربارهٔ انسانی که در جامعهٔ خود بسر می برد، ولی بی آنکه از پیش به او هشدار داده باشند بسوی آینده پر تابش می کنند، صدق می کند. فرارسیدن آینده در قالب تازگی و تغییر، تمام کارها و رفتارهای روزمرهٔ او را که با درد و رنج فراهم شده بود بی اعتبار می کند. او ناگهان با وحشت پی می برد که این کارهای عادی قدیمی نه تنها مشکلاتش را حل نمی کنند بلکه بر شدت آنها می افزایند، او می باید تصمیمات جدیدی که هنوز قابل برنامه ریزی نیستند، اتخاذ نماید. خلاصهٔ کلام آنکه تازگی، ترکیب تصمیم گیری را مخدوش می کند و شاهین تماید. خلاصهٔ کلام آنکه تازگی، ترکیب تصمیم گیری را مخدوش می کند و شاهین ترازو را به سمت مشکل ترین تصمیم گیریها که بهای سنگینی دارند، می کشاند.

واقعیت این است که بعضی از مردم برای تحمل تازگی قدرت بیشتری دارند. ترکیب مطلوب برای هرکدام از ما متفاوت است. ولی تعداد و انواع تصمیماتی که از ما خواسته می شود در اختیار ما نیست. اساساً این جامعه است که ترکیب

تصمیمات و آهنگ آنها را تعیین مینماید. امروز در زندگیهای ما، بین فشار برای پرشتاب شدن همه چیز و تازگی یک کشمکش پنهانی وجود دارد. یکی ما را وامیدارد تصمیمات تندتری اتخاذ کنیم و حال آنکه دیگری ما را مجبور میکند تصمیمات سخت و زمانگیرتری اتخاذ نماییم.

اضطرابی که از این برخورد رودررو حاصل می شود، با توسعه و گسترش تنوع و کثرت شدت می گیرد. شواهد بی چون و چرا نشان می دهد که با افزایش یافتن موارد گزینش موجود میزان اطلاعاتی که انسان برای پردازش همین موارد گزینش نیاز دارد افزایش می یابد. آزمونهایی که هم در مورد انسانها و هم در مورد جانوران بعمل آمده ثابت می کند که گزینشها هرقدر بیشتر باشد، زمان واکنش کند تر می شود.

تصادم و برخورد رویاروی این سه ضرورت ناسازگار با یکدیگر بحران تصمیمگیری را اکنون در جوامع تکنولوژیکی پدید آورده است. اگر همهٔ این فشارها را با هم در نظر بگیریم اصطلاح «تحریک بیش از حد برای تصمیمگیری» موجه به نظر می آید و به توضیح این امر کمک می کند که چرا تودههای مردم در اینگونه جوامع برای ساختن آیندهٔ خویش احساس غبن و بیهودگی و ناتوانی می کنند. اعتقاد به این امر که رقابت فشرده بر سر کسب موقعیت بسیار خشن است می کنند. او اوضاع از کنترل خارج شده، نتیجهٔ محتوم همین نیروهایی است که با یکدیگر تصادم پیدا می کنند. زیرا شتاب غیرقابل کنترل تغییرات علمی و تکنولوژیکی و اجتماعی، قدرت فرد را برای تصمیم گیریهای معقول و مناسب جهت سرنوشت خویش درهم می شکند.

#### قربانیان شوک آینده

وقتی که اثرات فشار ناشی از تصمیم گیری را با گرانباری حسی و شناختی روی هم بریزیم، آنگاه اَشکال گوناگون و عادی ناساز گاری فردی پدید می آیند. برای مثال یکی از واکنشهای بسیار گسترده در برابر تغییر بسیار سریع و تند، نفی و انکار صریح و کلی است. خطمشی منکران آن است که جلو ورود هر نوع واقعیت نامطلوب را سد کنند. وقتی نیاز برای تصمیم گیری به اوج خود برسد اینان براحتی از گرفتن اطلاعات تازه امتناع می ورزند. شخص منکر نیز مثل قربانی بلای آسمانی

۱۹) در مورد شرایط گرانباری نگاه کنید به «گرانباری اطلاعات» در [٤١]، صفحات ۲۷۳–۲۸۴ و ۲۷۶–۲۸٤

که چهرهاش گویای ناباوری کامل است، شهادت حواس خویش را نمی پذیرد. به این ترتیب او چنین نتیجه گیری می کند که هر چیز همان است که بوده، و تمامی شواهد تغییر صرفاً صوری و ظاهری هستند. او با فکرهای باسمهای مثل «جوانان همیشه طغیانگرند» و یا «روی این زمین هیچ چیز تازه نیست» و یا «هرچه امور بیشتر تغییر کند، باز هیچ فرقی نمی کند» خیال خود را راحت می کند.

آدم منکر، یعنی قربانی ناآگاه شوک آینده خود را در معرض فاجعهٔ شخصی قرار می دهد. خطمشی او در مقابله با مسائل این امکان را تقویت می کند که وقتی سرانجام ناچار به انطباق می شود، شیوهٔ برخوردش با مسألهٔ تغییر، به عوض آنکه پرداختن به یک سلسله مسائل و مشکلات قابل حل و کنترل باشد، به صورت یک بحران عظیم در زندگی بر سرش فرود آید.

دومین خطمشی قربانی شوک آینده عبار تست از تخصصگرایی. فرد متخصص در برابر نمام فکرها و اطلاعات تازه مانع ایجاد نمی کند. او با شور و حرارت می کوشد خود را با تغییر، منتهی فقط در بخش محدودی از زندگی، هماهنگ سازد. مثلاً ما پزشک یا متخصص امور مالی را می شناسیم که از آخرین نو آوریها در حرفهٔ خویش استفاده می کند. ولی گوشش در برابر هر گونه نو آوری در زمینهٔ امور اجتماعی و سیاسی و یا اقتصادی کر است. هر چقدر دانشگاهها با طغیانهای دانشجویان بیشتر مواجه شوند، هرقدر محلههای محرومان و اقلیتها بیشتر طعمهٔ حریق شوند، اینان می خواهند کمتر در این باره بشنوند؛ و در یچهای را که از آن به دنیا می نگرند تنگ تر می کنند.

فرد متخصص ظاهراً و بطور سطحی از پس مسائل برمی آید. ولی او نیز تیشه به ریشهٔ خود می زند. ممکن است یک روز صبح بیدار شود و ببیند که تخصصش منسوخ شده و یا طوری تغییر کرده که در اثر حوادثی که خارج از محدودهٔ دیدش پدید آمدهاند، دیگر قابل شناسایی نیست.

سومین واکنش متداول در برابر شوک آینده بازگشت مفرط و شدید به کارهای عادی روزمره و گذشته است که بسیار انطباق پذیر بودند، ولی اکنون بی ربط و نامناسب به نظر می رسند. شخصی که طرفدار بازگشت است با چنگ و دندان و تعصب به تصمیمهای قبلی و برنامه ریزی شده و عادتهایش می چسبد. هرچه تغییرات بیرون او را بیشتر تهدید نماید، وی با وسواس بیشتری شیوه ها و اعمال گذشته را تکرار می کند. جهان بینی اجتماعی او واپس گراست. او که از فرارسیدن آینده وحشتزده می شود به گونه ای هیستریک از وضعی غیر از وضع موجود طرفداری می کند و یا پنهان و آشکار طالب رجعت به افتخارات گذشته است.

باری گلدواتر ۲۰ها و جرج والاس ۱۱ های دنیا با سیاستهای سرشار از حسرت گذشته شان، خوش به دل او می نشینند. چون پلیس در گذشته نظم را حفظ می کرد، پس برای حفظ نظم ما فقط باید پلیس بیشتری داشته باشیم. یا اینکه چون در گذشته رفتار آمرانه نسبت به کودکان، نتایج درستی داشت، پس ناراحتیهای کنونی ناشی از ملایمت و سهل گیری است. یک شخص میانسال و رجعت گرای دستراستی خواهان جامعهٔ ساده و منظم یک شهرستان کوچک است، یعنی یک محیط اجتماعی کند آهنگ که در آن کارهای عادی و روز مرهاش درست بودند. او به جای آنکه خود را با چیزهای جدید منطبق کند، خو دبخو د به راه حلهای گذشته متوسل می شود و با این کار روز بروز رابطهٔ خود را با واقعیت بیشتر قطع می کند.

اگر یک شخص رجعتگرای مسن در آرزوی بازگرداندن گذشتهٔ یک شهرستان کوچک است، جوان رجعتگرای چپرو نیز به فکر تجدید حیات یک نظام اجتماعی بسیار کهنتر است. به همین قیاس است: بخشی از شیفتگی هیپیها به اجتماعات روستایی؛ رمانتیسم روستایی که پوسترها و اشعار هیپیها و خرده فرهنگهای بعد از هیپیها را آکنده بود؛ بتسازی از چهگوارا (که با کوهها و جنگلها همانند می شد و نه با شهرها و محیطهای شهری)؛ تکریم مبالغه آمیز جوامع پیش از تکنولوژی؛ و تقبیح مبالغه آمیز علم و تکنولوژی. پس می بینیم که لااقل برخی از گروههای چپرو به رغم درخواستهای تند و تیزشان برای تغییر، در تمایلشان به گذشته با طرفداران والاس و گلدواتر همداستانند.

اینان همانطور که پیشانی بندهای سرخپوستی و کلاههای سبک ادوارد (Edward) و پوتینهای سبک دیرسلیر ۲۰ و عینکهای دورطلایی شان یاد آور دورههای گذشته است، اندیشه هایشان نیز چنین است. تروریسم اوائل قرن بیستم و «پرچم سیاه» عجیب و پرجذبهٔ هرج و مرجطلبی دوباره ناگهان مد روز شده است. کیش ژان ژاک روسو ۳۰، یعنی وحشی شریف بار دیگر گسترش یافته است. اندیشه های کهن مارکسیستی که، دست بالا، فقط برای صنعت گرایی دیروز کاربرد داشت، باز برای پاسخ به مشکلات جامعهٔ فراصنعتی آینده بیرون کشیده می شوند.

۲۳) ژان ژاک روسو ۱۷۱۲–۱۷۷۸ فیلسوف و نظریهپرداز فرانسوی. --م.

۲۰) باری گلدواتر (Barry Goldwater) (متولد ۱۹۰۹): سیاستمدار دستراستی امریکایی.-م.

۲۱) جرج والاس (George Wallace): سیاستمدار امریکایی. –م. ۲۲) دیرسلیر (Deerslayer): داستانی از جیمز فنیمورکوپر که در سال ۱۸٤۱ منتشر شد. داستانی است عشقی و تاریخی مربوط به قرن هیجدهم امریکا. –م.

رجعت گرایی در کسوت انقلاب ظاهر می شود.

و سرانجام اَبرساده ساز (Super-Simplifier) را داریم. وقتی که قهرمانان و نهادهای کهن سرنگون می شوند و موج اعتصابها و شورشها و تظاهرات چون شمشیری بر آگاهی وی فرود می آیند، اَبر ساده ساز به دنبال یک معادلهٔ ساده و روشن است تا به یاری آن بتواند تمام تازگیهای پیچیدهای را که در کار فرو بلعیدن او است توضیح بدهد. او که گاه به این اندیشه دل می بندد و گاه به آن، نقش یک معتقد راستین و موقت را پیدا می کند.

شاید علت هوسهای افراطی روشنفکرانه که اکنون می رود تا از آهنگ تغییر مدهای لباس نیز پیشی گیرد همین باشد. مکلوهان؟ پیامبر عصر برق! لوی استراوس ۲۴ وای که نگو! مارکوزه؟ حالا می فهمم! فلان ماهاریشی؟ (Maharishi) عالی است! طالع بینی؟ بصیرت اعصار!

آبرساده ساز که کورمال کورمال و نومیدانه به هر جا سرک می کشد، هر اندیشهای را که می یابد اغلب هم با وجود ناراحتی و شرمساری مؤلفش به آن جنبهٔ کلی و جهانی می دهد. افسوس که هیچ اندیشهای، چه اندیشهٔ من و چه اندیشهٔ شما «بصیر کل» (omni insightful) نیست. اما برای ابرساده ساز چیزی کمتر از رابطهٔ کلی کفایت نمی کند. مثلاً به حداکثر رسانیدن سود خصلت جامعهٔ امریکاست. توطئهٔ کمونیستها باعث شورشهای نژادی است. دمو کراسی مشارکتی جواب همه چیز است. ملایمت و سهلگیری (یا دکتر اسیاک ۲۵) ریشهٔ همهٔ مفسده هاست.

تلاشی که برای یافتن یک راه حل کلی در سطح روشنفکری دیده می شود در حیطهٔ عمل نیز به چشم می خورد. مثلاً دانشجوی سرگشته و مضطربی که والدینش او را در فشار گذاشته اند و از وضع خویش نامطمئن است و نظام آموزش و پرورش، که کهنگی اش روزبروز بیشتر بر همگان آشکار می شود، از او عیبجویی می کند و مجبور است برای خود کار و پیشه ای، مجموعه ای از ارزشها و یک سبک زندگی باارزش انتخاب کند، دیوانه وار در پی راههایی می رود تا زندگی اش را ساده کند. او با پناه بردن به مواد مخدر مثل ال اس دی، متدرین (Methedrine) و هروئین، به یک کار غیرقانونی دست می زند که حداقلش آن است که بدبختیه ایش را یک کاسه می کند. او یک سلسله مشکلات درد آور و به ظاهر غیرقابل حل را با یک مشکل می کند. او یک سلسله مشکلات درد آور و به ظاهر غیرقابل حل را با یک مشکل

۲٤) لوی استروس (Lcvi-Strauss) (متولد ۱۹۰۸): مردمشناس فرانسوی، متولد بلژیک. هم.

۲۵) دکتر اسپاک (Spock) متولد ۱۹۰۳: پزشک و متخصص اطفال، نویسنده و پرورشکار.-م.

بزرگ تعویض می کند، و هرچند موقتاً، ولی بطور اساسی زندگیاش را ساده می کند.

دختر نوجوانی که نمی تواند با فشارهای روزافزون هر روزه مقابله کند برای ساده کردن شدید زندگی خود ممکن است راه حل هیجانانگیزی را برگزیند: آبستنی. آبستن شدن نیز مثل استفاده از مواد مخدر، ممکن است زندگی او را بعدها پیچیده تر کند، ولی بیدرنگ تمام مشکلات دیگرش را در پرتو این مشکل بزرگئر تا اندازهای بی اهمیت و کمرنگ می سازد.

برای بیرون آمدن از پیچیدگی در حال افزایش انتخاب و تحریکهای بیش از حد و کلی، اعمال خشونت نیز راهحل «ساده»ای در برابر انسان میگذارد. از نظر نسل قدیمی تر و همچنین دستگاه سیاسی، چماق پلیس و سرنیزهٔ نظامیان بهترین راهحل پایان دادن همیشگی به مخالفتها محسوب می شود. تندروهای سیاهپوست و اعضاء جمعیت «بیداری» ۲۶ هردو برای محدود کردن دامنهٔ گزینشها و مشخص کردن زندگیهای خویش دست به خشونت می زنند. کسانی که فاقد یک برنامهٔ سنجیده و جامع هستند، کسانی که نمی توانند با تازگیها و پیچیدگیهای تغییر خیره کننده کنار بیایند، تروریسم ممکن است رژیم را سرنگون بیایند، تروریسم ممکن است رژیم را سرنگون نکند، ولی شک و تردیدها را از میان برمی دارد.

بیشتر ما می توانیم بسرعت این نوع الگوهای رفتاری را بی آنکه در همانحال به علل و عوامل آنها آگاه باشیم در وجود دیگران حتی در وجود خودمان تشخیص بدهیم. اما دانشمندان علم اطلاعات بلافاصله در می یابند که (مسائلی چون انکار، تخصص گرایی، رجعت گرایی و ابرساده سازی، همگی فنون شناخته شده و قدیمی برای مقابله با گرانباری بشمار می روند.)

همهٔ اینها بطور خطرناکی از پیچیذگی فراوان واقعیت میگریزند. اینها از واقعیت تصویری کج و معوج ارائه میدهند. فرد هرقدر واقعیتها را انکار کند، هرقدر به قیمت علائق گسترده در یک مورد تخصص یابد، هرقدر بطور مصنوعی به عادات و سیاستهای گذشته رو کند، هرقدر با تلاش جانکاه به ساده کردن بیش از حد امور بپردازد، واکنشهایش در برابر تازگی و گزینشها که چون طوفانی زندگیاش را درمینوردد ناجور تر و بیمعنی تر خواهد شد. هرقدر او به چنین خطمشهایی بیشتر تکیه کند، رفتارش متلون تر و کلاً ناپایدار تر خواهد شد.

۲۹) بیداری (Vigilante): عضو انجمن یا جمعیت بیداری که در بعضی از شهرهای اروپا و امریکا تشکیل شده و سریعاً بعضی بزهکارها را محاکمه و مجازات میکردند. -م.

تمام متخصصان علم اطلاعات به این امر واقفند که بعضی از این خطمشیها در واقع ممکن است در شرایط گرانباری لازم باشند. اما چنانچه فرد از واقعیت مربوطه در ک روشنی نداشته باشد و اگر ارزشها و اولویتها را کاملاً برای خود معین و مشخص نکرده باشد، توسل به چنین اموری مشکلات وی را در امر انطباق پذیری چندین برابر می کند.

اما فراهم آوردن این مقدمات و پیششرطها روزبروز دشوار تر می شود. به همین جهت قربانی شوک آینده که به این خطمشیها متوسل می شود، احساس سرگشتگی و بی اعتمادی می کند. او که در بحر خروشان تغییر گرفتار شده و از وی خواسته می شود که برای زندگی خویش تصمیمات سریع و فوری اتخاذ کند نه تنها از نظر فکری گیج و متحیر است، بلکه در برابر ارزشهای خصوصی و شخصی نیز نمی تواند جهت خود را انتخاب کند. وقتی که آهنگ تغییر تندتر می شود این آشفتگی با تزلزل خاطر و اضطراب و ترس همراه می شود. او حالت تنیدگی پیدا می کند و زود خسته می شود. ممکن است بیمار شود. چون فشارها بیر حمانه افزایش می بابد، حالت تنیدگی اش به تحریک پذیری، خشم و خروش و گاه به اعمال خشونت احمقانه و بی منطق تبدیل می شود.

سالها پیش پاولوف، با در نظر گرفتن وضع بحرانی سگهایش در هنگام آزمایشهای شرطی، این پدیده را «مرحلهٔ تناقضی» خواند. ۲۲ تحقیقات بعدی نشان داده اند که انسانها نیز تحت تأثیر تحریکهای بیش از اندازه، از این مرحله عبور می کنند. ۲۸ و چهبسا همین خود توضیحی باشد برای اینکه چرا، حتی با نبودن انگیزه های جدی، گویی بی هیچ دلیلی، شورشهایی برپا می شود، و هزاران جوان که در جایی جمع شده اند، ناگهان به طغیان رو می کنند، در و پنجرها را خرد می کنند، سنگ و کلوخ و بطریها را به هر طرف پرتاب می کنند و اتومبیلها را درهم می شکنند، و چرا تخریب آثار تمدن، به صورت یکی از مشکلات تمام جوامع تکنولوژیکی در آمده است، تا به حدی که نویسنده ای در مجلهٔ تایمز ژاپنی، با تکنولوژیکی در آمده است، تا به حدی که نویسنده ای در مجلهٔ تایمز ژاپنی، با انگلیسی شکسته بسته ولی با زبانی پرشور می نویسد: «ما قبلاً هر گز با چنین دامنهٔ وسیعی از جامعه ستیزی، که امروز انجام می شود، برخورد نکرده ایم، ۲۹

و سرانجام آشفتگی و تردید که خود در اثر ناپایداری و تازگی و تنوع و

۲۷) نگاه کنید به [۲۵]، صفحات ۳۰–۳۲، ۶۶.

۲۸) در مورد خشونت بهمثابهٔ واکنشی در برابر فشار نگاه کنید به مجلهٔ ۲۵ ، Science آوریل ۱۹۲۹، صفحهٔ ۱۰۶.

۲۹) نگاه کنید به Japan Times ، ژوییهٔ ۱۹۹۳.

کثرت پدید می آیند ممکن است باعث خونسردی و بی قیدی عمیقی باشد که میلیونها نفر پیر و جوان را به یک اندازه جامعه گریز می کند. البته این با کناره گیری موقت و سنجیدهٔ شخص عاقلی که قبل از در آویختن دوباره با مسائل و مشکلات می خواهد اند کی بیاساید و آهسته حرکت کند تفاوت دارد. در شرایط تردید و بیش گزینی، کنار کشیدن در برابر فشار برای تصمیم گیری یعنی تسلیم مطلق.

برای اولین بار در تاریخ، وفور نعمت این امکان را برای تعداد کثیری از مردم فراهم آورده است تا خود را برای مدتی بطور کامل از کار کردن کنار بکشند. مرد خانواده که غروبهنگام با نوشیدن چند گیلاس مارتینی به خانه می رود و خود را به دست خیالپردازیهای تلویزیون وامی گذارد تا وی را به چرت زدن وادارد، خداقل در طی روز کار می کند و مشغول یک کار اجتماعی است که دیگران به آن نیاز مندند. او کسی است که بطور نیمه وقت خود را از جامعه کنار می کشد. اما برای بعضی (نه همهٔ) هیپیهای بریده از جامعه، بسیاری از موجسواران و بیکاره ها، کنار کشیدن از جامعه همیشگی و کامل است. چک بانکی که والدین سهل گیرشان به آنان می دهند شاید تنها وسیلهٔ پیوند ایشان با یک اجتماع بزر گئر باشد.

در ساحل ماتالا (Matala) در روستای کوچک و پرآفتابی در کرت (Crete) حدود چهل تا پنجاه غار وجود دارد که غارنشینان امریکایی گریزان از جامعه در آنها ساکنند؛ یعنی زنان و مردان جوانی که کلاً هرگونه تلاش برای انطباق با پیچیدگیهای حیرتانگیز زندگی را کنار گذاشتهاند. در اینجا تصمیمها اندک و وقت بسیار است. در اینجا گزینشها محدودند. مساُلهای به نام بیش تحریکی وجود ندارد. نیازی به در ک و حتی احساس کردن وجود ندارد. خبرنگاری که در سال ندارد. نیازی به در ک و حتی احساس کردن وجود ندارد. خبرنگاری که در سال ۱۹۶۸ از آنجا دیدن کرد خبر قتل رابرت کندی را به آنان گفت. پاسخ آنان سکوت بود. «نه یکه خوردند، نه خشمگین شدند، نه گریستند. آیا این پدیدهٔ جدیدی است؟ فرار کردن از هیجان؟ من عدم درگیری، سرخوردگی، و حتی عدم تعهد را درک میکنم. اما احساسات چه شدهاند؟» "

اگر این روزنامهنویس تأثیر بیش تحریکی، بی قیدی چریک چیندیت، چهرهٔ مات و مبهوت قربانی بلایای طبیعی و کناره گیری ذهنی و عاطفی قربانی شوک فرهنگی را درک می کرد، آنگاه امکان داشت دریابد که احساس آنان چه شده است. این جوانان و میلیونها نفر انسان دیگر سافراد آشفته، خشن و بی قید و بی درد علائم شوک آینده را بر چهره دارند. اینان نخستین قربانیان شوک آیندهاند.

۳۰) نگاه کنید به مجلهٔ Life ژوییهٔ ۱۹۹۸ صفحهٔ ۲۳.

#### جامعه و شوک آینده

غیرممکن است که افراد بسیاری را در معرض شوک آینده قرار داد و تعادل جامعه را بطور کلی حفظ کرد. به گفتهٔ دانیل موینیهان (Daniel P. Moynihan)، مشاور عالی مسائل شهری در کاخ سفید، امروز ایالات متحد امریکا «خصلتها و خصوصیات فردی را داراست که دچار حملهٔ عصبی شده است.» زیرا مجموع تأثیرات تحریکهای بیش از حد از نظر حسی، شناختی و تصمیم گیری، سوای آثار جسمانی سنگینی بارِ عصبی و فشار بر غدد درونریز، در میان ما باعث بیماری می شود."

این بیماری روزبروز بیشتر در فرهنگ در فلسفه و در دیدگاه ما نسبت به واقعیت منعکس می شود. تصادفی نیست که بسیاری از مردم عادی به این دنیا می گویند «دارالمجانین» و یا مسألهٔ دیوانگی اخیراً به صورت موضوع عمدهٔ ادبیات، نقاشی، نمایشنامه و فیلم در آمده است. مثلاً پیتر وایس تدر نمایشنامهاش به نام  $\Lambda/I_{-m}$  د (Marat/Sade) دنیای پرغوغایی را تصویر می کند که از دریچهٔ چشم دیوانگان تیمارستان شارانتون (Charenton) به آن نگریسته می شود. در فیلمهایی مثل مورگ ن (Morgan) زندگی در یک آسایشگاه روانی به زندگی کردن در جهان بیرون ترجیح داده شده است، در فیلم بلوآپ (Blow-up) [آگراندیسمان] او ج فیلم بیرون ترجیح داده شده است، در فیلم بلوآپ (Blow-up) [آگراندیسمان] او ج فیلم بازی کنندگان آن با یک توپ خیالی بازی می کنند و آن را از این سو به آن سو برتاب می کنند. شرکت او در این بازی یعنی پذیرفتن نمادین امر غیرواقعی و غیرعقلانی؛ پذیرفتن این فیلم در آن لحظه خود را با قهرمان فیلم یکی میلیونها نفر تماشاگران این فیلم در آن لحظه خود را با قهرمان فیلم یکی میلیونها نفر تماشاگران این فیلم در آن لحظه خود را با قهرمان فیلم یکی میلیونها نفر تماشاگران این فیلم در آن لحظه خود را با قهرمان فیلم یکی بیداشتند.

تأکید بر اینکه دنیا «دیوانه شده» و این شعار دیواری که «واقعیت چوب زیربغلی بیش نیست» علاقه به داروهای توهمزا، شور و شوق به طالعبینی و سحر و افسون، کندو کاو برای یافتن حقیقت در احساس، خلسه و «رفتن به اوج» تمایل شدید به ذهنی گرایی، حمله به علم و باور روبه گسترش به این که عقل انسان را کفایت

۳۱) در مورد خرابی عصبی نگاه کنید به مقالهٔ موینیهان در نشریهٔ Saturday (۳۱) در مورد خرابی عصبی نگاه کنید به مقالهٔ موینیهان در نشریهٔ ۱۳۹۰ صفحهٔ ۱۳۰۰ صفحهٔ ۱۳۰۰ سفحهٔ ۱۳۰۰ سفوهٔ ۱۳۰۰ سفحهٔ ۱۳۰۰ سفوهٔ ۱۳۰ سفوهٔ ۱۳۰۰ سفوهٔ ۱۳۰۰ سفوهٔ ۱۳۰ سفوهٔ ۱۳۰۰ سفوهٔ ۱۳۰۰ سفوهٔ ۱۳۰ سفوهٔ ۱۳۰۰ سفوهٔ ۱۳۰۰ سفوهٔ ۱۳۰۰ سفوهٔ ۱۳۰۰ سفوهٔ ۱۳۰ سفو

۳۲) پیتر وایس (Peter Weiss) (۱۹۸۲–۱۹۱۸): رماننویس، نمایشنامهنویس، نقاش و فیلمساز آلمانی تبار سوئدی. –م.

نمی کند، همگی باز تاب تجربهٔ روزانهٔ تودههای مردم معمولی است که متوجه می شوند دیگر نمی توانند به شیوهای عاقلانه با تغییر مواجه شوند.

میلیونها نفر از این آسیب که فضا را انباشته است آگاهی دارند، اما نمی توانند ریشههای آن را دریابند. ریشههای این بیماری در این یا آن مکتب سیاسی نیست، و هیچ ربطی هم به پارهای بدبینیهای عارفانه، یا عزلتگزینی که گمان می شود ذاتی «وضعیت بشر» است ندارد. ریشههای این بیماری حتی در علم، تکنولوژی یا در تقاضاهای بر حق برای دگرگونی اجتماعی هم نهفته نیست. ریشههای این بیماری را باید در ماهیت خیزش ما به آینده دانست که نه کنترلی روی آن هست و نه انتخابی. ریشههای این بیماری در آنجا نهفته است که نمی توانیم حرکت بسوی جامعهٔ فراصنعتی را آگاهانه و با ابتکار نظارت و هدایت کنیم.

به این ترتیب کشور ایالات متحد امریکا بهرغم دستاوردهای خارق العادهاش در زمینهٔ علم و هنر و روشنفکری و اخلاق و حیات سیاسی، کشوری است که دهها هزار جوان آن با پناه بردن به رخوت و لاقیدی ناشی از استعمال مواد مخدر از واقعیت می گریزند؛ کشوری است که در آن میلیونها پدر و مادر به خرفتی و منگی ناشی از دیدن فیلمهای ویدئو و یا به بخار الکل پناه می برند؛ کشوری است که در آن افراد مسن به یک زندگی نباتی تن می دهند و در تنهایی می میرند، کشوری که در آن فرار از خانواده و مسئولیت شغلی صورت همگانی پیدا کرده است، و کشوری است که در آن تو دههای مردم تشویش و نگرانی فزاینده و همه گیر خود را با داروهایی چون میلتون (Miltown)، لیبریوم (Librium)، اکوانیل (Equanil) و دهها داروی مسکن اعصاب و آرامبخش دیگر فرو می نشانند. چنین جامعهای چه بداند و چه نداند دچار شوک آینده شده است.

مرد جوانی به نام رونالد بی یرل (Ronald Bierl) که به ترکیه رفته است می گوید:

«من دیگر به امریکا برنمی گردم، اگر بتوانی سلامت خودت را حفظ کنی، لازم

نیست دربارهٔ سلامتی دیگران نگران باشی، و خیلی از امریکاییان دارند پاک دیوانه

می شوند.» کسان بسیاری دربارهٔ واقعیت جامعهٔ امریکا این نظر ناخوشایند را دارند. و

برای آنکه اروپاییان و ژاپنیها و یا مردم روسیه خیلی خیال نکنند که در سلامتی

کامل بسر می برند، باید از ایشان پرسید که مگر چنین علائم مشابهی در بین آنان

دیده نمی شود؟ آیا امریکاییان از این جهت مستثنی هستند، و یا صرفا کسانی هستند

که سنگینی اولیهٔ یک حملهٔ روانی را بر دوش خود حس می کنند، حملهای که

بزودی سایر ملل را نیز مات و متحیر خواهد کرد؟

خردمندی اجتماعی متضمن خردمندی افراد است، و این بهنوبهٔ خود فقط به

تجهیزات زیستی معین بستگی ندارد، بلکه به پیوستگی و نظم و ترتیب در جامعه هم مربوط می شود. این خردمندی و تعادل از یک سو مستلزم رابطهٔ درست بین آهنگ و پیچیدگی تغییر است و از سوی دیگر به ظرفیت و توانایی انسان در اتخاذ تصمیم بستگی دارد. ما با افزودن کورکورانه به آهنگ تغییر و میزان تازگی و دامنه گزینش، بی آنکه بیندیشیم با پیش شرطهای خردمندی و تعادل محیط بازی می کنیم. ما میلیونها انسان را به شوک آینده محکوم می کنیم.

### \* نکتهای دربارهٔ کمتحریکی

تأکید این فصل بر مسائل بیش تحریکی بود. برای کسانی که مطالب علمی میخوانند نکتهٔ جالب توجه وجود شباهت واکنش انسانی است در برابر بیش تحریکی و کم تحریکی، ظاهراً وقتی که انسانها را مجبور میکنند از میزان دامنهٔ انطباقی شان فراتر روند، نشانه هایی دال بر ناراحتی در ایشان بروز میکند.

اخیراً روانشناسان مطالعات وسیعی در مورد انسانهایی انجام دادهاند که در هفت پست دیدهبانی در قطب جنوب بسر میبردند. قطب جنوب که نامساعدترین محل برای زیست انسان بشمار میرود آنان را به یک زندگی یکنواخت و کم تحریک مجبور ساخت. ایستگاه آموندسن اسکات (Amundsen-Scott) در قطب جنوب، غیر از ار تباطات گاه و بیگاه رادیویی، عملاً برای ده ماه از مابقی جهان جداست. در اینجا دما تا حدود ۵۰ درجه زیر صفر پایین میرود و بادهایی که بر روی یخها میوزد گاه سرعتشان به ۱۰۰ کیلومتر در ساعت میرسد. در این پستهای دیدهبانی گروههای قلیلی از مردان ناچارند مدتهای مدید در داخل چاردیواری و در محیطی کاملاً در بسته زندگی کنند. زندگی کردن در این ایستگاهها برای این افراد همانقدر بدون تغییر است که برای انسان مدرنی که خود را در یک محیط اجتماعی بدون تغییر میابد.

به نظر اریک گاندرسون (Eric Gunderson) و پل نلسون (Paul Nelson) و براساس مطالعاتی که در بالا انجام شده است «افرادی که برای مدت طولانی در شرایطی قرار می گیرند که تحریک و فعالیت در آن محدود باشد، میزان ناراحتیهای شدید عاطفی و جسمی در بینشان افزایش پیدا می کند، مثل بدخوابی، زودرنجی و نگرانی « افراد پستهای دیده بانی احساس سنگینی و خستگی می کردند. به برخی احساس تنهایی و افسردگی دست می داد. بسیاری از آنان بشدت بی حوصله و بسرعت خشمگین می شدند.

گاهشمار کاشفان قطب نیز مؤید همین ناراحتی روانی است. در موارد بسیاری به «بی حوصلگی قطبی» و نشانههای مکرر گوشه گیری و دلمردگی شدید اشاره شده است. برای نمونه دریادار بیرد (Byrd) پس از گذراندن چهار ماه انزوای مطلق در یک ایستگاه هواشناسی دورافتاده رفتارش بسیار تغییر کرد و آثار و عواقب آن تا مدتهای مدید برجای ماند. بیرد در یادداشتهای روزانهاش مینویسد: «صبحها برای آنکه خودم را از کیسه خوابم بیرون بیاورم خیلی به زحمت میافتم. احساس می کنم که انگار مواد مخدر مصرف کردهام. اما پشت سرهم به خودم می گویم که اگر تسلیم بشوم، و اگر بگذارم این گیجی و منگی بر من مسلط بشود، ممکن است دیگر هیچ وقت بیدار نشوم... چرا خودم را می آزارم ؟... بهتر نیست اوضاع را به حال خودش بگذارم ؟ راه و روش آرامش همیشگی همین است. پس چرا مقاومت کنم ؟» خودش بگذارم ؟ راه و روش آرامش همیشگی همین است. پس چرا مقاومت کنم ؟»

نکتهٔ جالب این است که بدترین مجازاتی که انسان شناخته است حبس انفرادی است، یعنی اوضاع و احوالی که در آن فرد نه تنها از هرگونه تحریک کنش متقابل اجتماعی محروم میشود، بلکه از هرگونه تغییر و تازگی نیز بیبهره میماند. به همین سبب بازجوها و روانشناسانی که میخواهند مقاومت زندانیها را درهم بشکنند و آنها را شستشوی مغزی بدهند از همین روش استفاده میکنند.

د.او.هب (D.O. Hebb) روانشناس که در این زمینه از افراد پیشتاز بشمار می رود، به این نتیجه رسید که تحریک حسی یکنواخت باعث اختلال می گردد، یعنی توانایی درست فکر کردن را مخدوش می کند. همکاران وی به نام هرون (Heron)، اسکات (Scott)، بکستون (Bexton) و دو آن (Doane) تأکید می کنند که افرادی که گرفتار محرومیت تحریک می شوند دیگر نمی توانند تمرکز ایجاد کنند. در اشخاص نشانههای نگرانی، ناراحتیهای جسمی، توهمهای گاه و بیگاه و دشواری در ارزیابی از گذر زمان مشاهده شد.

می یرز (Myers) محقق امریکایی یک دهه تحقیقات در مورد محرومیت حسی را چنین خلاصه کرده است: «برای بیشتر اشخاص تحمل جدایی حسی بسیار دشوار است. اینان متمایل به گوشه گیری می شوند و تمایلی به تکرار تجربه ای که از سر گذرانده اند ندارند... اشخاص و اکنشهای غیرعادی و جالبی از خود نشان می دهند. دچار ملال شدید، بی تابی و نگرانی و دشواری در تمرکز ذهنی و عدم تمایز بین بیداری و خواب و واقعیت می شوند... فعالیتهای ذهنی کاهش می یابد... («محرومیت حسی و ادراکی» از توماس می یرز در [۳۲]).

در خارج از آزمایشگاه نیز مشاهده می شود که برخی از کارکنان کارخانههای

اتوماتیک و بسیار پیشرفته نیز علایم مشابهی از کم تحریکی از خود نشان می دهند. اینان ناچار می شوند ساعتهای طولانی در تنهایی در اتاقکهای کنترل بسر برند و برای مشاهدهٔ علایم خرابی دستگاهها دکمه ها و صفحه های گوناگونی را به دقت زیر نظر بگیرند. اما چون باید علایم بسیاری را ردیابی کنند، نشانه ها و علامتها کم و بیش تکراری و قابل پیش بینی هستند. بندرت یک علامت غیرعادی و تازه به چشم می آید. وقتی که میزان تازگی پایین برود هوشیاری کارگر رو به کاهش می گذارد و پی در پی علایم غیرعادی را از نظر می اندازد و نمی تواند آنها را گزارش کند. خستگی بر او غالب می شود و اعتماد به نفسش از بین می رود. از این پس در مورد توانایی اش در تشخیص بین علایم عادی و غیرعادی به شک می افتد. (نگاه کنید به توانایی اش در تشخیص بین علایم عادی و غیرعادی به شک می افتد. (نگاه کنید به

وانگهی شواهد قانع کنندهای در دست است که وقتی انسان از تحریک لازم محروم بشود، خودش برای ایجاد آن وارد عمل می شود. انسان نیز مانند آن میمون آزمایشگاه که دستگیرهٔ پنجره را در طول یک ساعت صدها بار بالا می کشد تا نگاهی به بیرون بیندازد، وقتی محیط پیرامونش یکنواخت و بدون تغییر می شود، عمیقاً هوس تازگی می کند. می کوشد تا محیط پیرامونش را تغییر دهد، تغییر ایجاد کند و دوباره میزان تحریک را به حد «دامنهٔ انطباقی» برساند.

نیاز انسان برای نگه داشتن خود در حد «دامنهٔ انطباقی» چنان شدید است که وقتی محیط بیرون هیجان لازم را ایجاد نمی کند، در پارهای مواقع خود مکانیسمهای داخلی دست به کار میشوند. پژوهشهای علمی اخیر گویای آن است که وقتی جسم و مغز عمدتا از تحریکات خارجی منفک میشوند، دیدن رؤیا وسیلهای است تا میزان تحریک را بالا ببرد. چنین به نظر میرسد که چیزی شبیه رؤیابینی، حتی در بچههایی که هنوز در شکم مادر قرار دارند، صورت میگیرد. در واقع حرکات سریع چشمها که با دیدن رؤیا همراه است، در بین نوجوانان نسبت به بزرگسالان بیشتر است، و در بین جنینها بسیار زیاد است.

این گویای آن است که در داخل رحم، که حداقل تحریکات خارجی به آنجا وارد می شود، تحریکات داخلی باعث می شود که مغز، شبکهٔ خنثی و سیستمهای غدد در ونریز به کار بیفتند. بعدها که بچه رشد می کند و به بزرگسالی می رسد و میزان تحریک خارجی افزایش می یابد و فرد بر محیط خارجی خودش بیشتر مسلط می شود، میزان حرکات سریع چشمها و رؤیابینی کاهش می پذیرد.

خلاصه آنکه: وقتی که میزان تحریک یا تغییر در محیط از حد معینی پایین تر می رود، فرد به ناچار در موقعیتی قرار می گیرد که از دامنهٔ انطباقی اش پایین تر است؛

در نتیجه دچار ناراحتی می شود و برای بالا بردن میزان تحریک دست به عمل می زند. وقتی میزان تحریکات محیط او را در موقعیتی بالاتر از دامنهٔ انطباقی اش قرار دهد، بسیاری از همین علایم، مثل نگرانی، گیجی، عصبانیت و دلمردگی، در وی نمودار می شود. در چنین حالتی، همانطور که در فصل هفدهم می بینیم، فرد در صدد کاهش میزان تحریک برمی آید. خلاصهٔ کلام آنکه همگی ما از پیش از تولد تا هنگام مرگئ، گاه نومیدانه و گاه با خلاقیت، در حال مبارزهای هستیم تا نگذاریم که میزان تحریک ما را در موقعیتی پایین تر و یا بالاتر از دامنهٔ انطباقی مان قرار بدهد.

# بخش ششم استراتژی بقا

#### فصل هفدهم

# مواجهه با آينده

در گسترهٔ آبی جنوب اقیانوس آرام، درست در شمال گینهٔ نو (New Guinea)، جزیرهٔ مانوس (Manus) قرار دارد. هر دانشجوی سال اول مردم شناسی می داند که در این جزیره و در طی یک نسل، یکباره یک جماعت عصر حجری به قرن بیستم پا گذاشتند. مارگارت مید در کتاب زندگیهای جدید برای پیران داستان این انطباق فرهنگی و معجزه آسا را شرح می دهد و اظهار می دارد که برای آنان پذیرفتن چند تکه از فرهنگ تکنولوژیکی غرب به مراتب دشوار تر بود تا پذیرفتن یکبارهٔ یک شیوهٔ جدید زندگی.

وی می نویسد: «هر فرهنگ بشری، مثل هر زبان یک کلیت است. و اگر افراد یا گروهها ناچار به تغییر باشند... مطلب اصلی آن است که کل یک الگوی فرهنگی را کنار بگذارند و کل الگوی دیگری را قبول کنند.»

این گفتهٔ هوشمندانه ای است، زیرا واضح است که تنشها ناشی از ناهمخوانیهایی است که بین عناصر فرهنگی موجود است. ساختن شهرهای بدون فاضلاب، ساختن داروهای ضد مالاریا بدون کنترل زاد و ولد، درست مثل آن است که یک فرهنگ را تکه پاره کنیم و اعضاء آن را به تحمل مشکلات رنج آور و غالباً غیرقابل حل محکوم نماییم.

با اینهمه این فقط شمه ای از داستان است، زیرا صرف نظر از چگونگی یکپارچه بودن کل، هر فرد یا گروه در یک فاصلهٔ زمانی کو تاه فقط می تواند میزان معین و محدودی چیزهای تازه را جذب کند. هیچ کس را، چه اهل مانوس و چه اهل مسکو،

۱) نگاه کنید به [۱۶]، صفحهٔ ۱۵.

نمی توان بدون تحمل پریشانی و گمگشتگی بسیار وادار کرد تا خارج از دامنهٔ انطباقی خود حرکت کند. وانگهی تعمیم دادن بر اساس تجربهای که از این جمعیت اندک به دست آمده کار خطرناکی است.

داستان موفقیت آمیز مانوس را، که چون یک افسانهٔ فولکلوریک جدید بارها و بارها تکرارش می کنند، اغلب به این منظور نقل می کنند که ما نیز که در کشورهایی زندگی می کنیم که از نظر تکنولوژیکی بسیار پیشرفتهاند می توانیم بدون تحمل سختی و زحمت به یک سطح جدید توسعه و رشد جهش پیدا کنیم. اما وضعیت ما، در حالی که بسرعت بسوی عصر فراصنعتی می رویم، با وضعیت ساکنان آن جزیره بکلی فرق دارد.

ما برخلاف اهالی مانوس در وضعیتی نیستیم که یک فرهنگ یکپارچهٔ سازمانیافته را که در جای دیگری رشد و تکامل پیدا کرده و امتحانش را پس داده است بطور کامل وارد کنیم. ما باید جامعهٔ فراصنعتی را بسازیم، نه اینکه آن را وارد کنیم. در خلال سی تا چهل سال آینده ما نباید به انتظار فرارسیدن یک موج واحد و عظیم تغییر باشیم، بلکه باید خود را برای یکسلسله خیزشها و لرزههای وحشتناک آماده کنیم. قسمتهای جامعهٔ جدید به جای آنکه هر قسمت آن با قسمت دیگر با دقت جفت و جور باشد، بشدت ناهمخوان و پر از حلقههای مفقوده و تضادهای برجسته و مشهود خواهد بود. هیچ «الگوی کلی» در دست نیست که ما آن را بپذیریم.

مهم تر از همه آنکه میزان ناپایداری بقدری بالا رفته و آهنگ تغییر چنان جبری شده است که از نظر تاریخی با وضع کاملاً بیسابقهای مواجه شدهایم. برخلاف اهالی مانوس از ما خواسته نشده تا خود را با فرهنگ جدیدی انطباق دهیم، بلکه از ما میخواهند تا خود را با فرهنگهای جدید و موقتی که با سرعت حیرت آوری جانشین هم میشوند، منطبق کنیم. به همین دلیل ممکن است ما در حال نزدیک شدن به بالاترین حد دامنهٔ انطباقی خود باشیم. هیچ نسلی هرگز با چنین آزمونی رو در رو نشده است.

بنابراین فقط اکنون، یعنی در طی حیات ما، و فقط در جوامع تکنولوژیک است که خطر بالقوهٔ شوک آینده همگان را تهدید میکند.

اما گفتن این نکته به معنای ایجاد شبهه کردن است. اولاً هر نویسندهای که روی مسائل اجتماعی انگشت بگذارد، با این خطر مواجه می شود که به بدبینی عمیقی که مدتهاست جوامع تکنولوژیک را در بر گرفته است، دامن بزند. نومیدی گوارا و لذتبخش، یک کالای ادبی است که امروزه در بازار خریداران بسیار دارد. اما

نومیدی فقط پناهگاهی برای عدم مسئولیت نیست؛ نومیدی موجه نیست. بیشتر مشکلاتی که ما را احاطه کردهاند، از جمله شوک آینده، از نیروهای قهار طبیعت سرچشمه نگرفتهاند، بلکه همگی جریانهایی هستند که بشر آنها را ساخته و اساساً قابل کنترلاند.

ثانیأ این خطر وجود دارد که ممکن است کسانی که خواستار حفظ وضع موجودند، شوک آینده را دستاویزی کنند برای به عقب انداختن تغییر. نه تنها هیچیک از این تلاشها جلو پیشرفت را سد نخواهند کرد و حتی برعکس موجب پدید آمدن تغییرات هرچه بزرگئر و خونین تر و غیرقابل کنترل تری می شوند که ما هرگز نظیرشان را ندیده ایم، بلکه اصولاً چنین کاری از نظر اخلاقی حماقت محض است. هر نوع معیار انسانی را که در نظر بگیریم، برخی تغییرات بنیادی اجتماعی که می باید انجام می گرفتند، هنوز انجام نگرفته اند. پاسخ ما در برابر شوک آینده این نیست که دست به هیچ تغییری نزنیم، بلکه باید نوع تغییر را عوض کنیم.

تنها راه و وسیلهٔ حفظ تعادل در دوران انقلاب فراصنعتی آن است که هر ابداع را با ابداع پاسخ بدهیم. یعنی کادرهای جدید و روابط اجتماعی جدیدی طراحی کنیم که خودشان کار تغییر را سر و سامان دهند و آن را تنظیم کنند. پس لازم نیست کورکورانه چیزی را بپذیریم و یا در برابر آن مقاومت کنیم، بلکه به یک سلسله تدبیرهای خلاق نیاز داریم تا از روی انتخاب و دوراندیشی تغییر را شکل بدهیم، مسیر آن را عوض کنیم، به آن سرعت بدهیم و یا از سرعت آن بکاهیم. فرد برای هماهنگ کردن خویش با نوع آموزش و پرورش کاملاً جدید، و برنامهریزی برای زندگی خویش در این جهت، به اصول جدیدی نیاز دارد، او حتی ممکن است به کمکهای تکنولوژیکی خاص و جدیدی برای افزایش دادن انطباق پذیری خویش نیاز داشته باشد. جامعه نیز در این میان به نهادهای جدید، شکلهای سازمانی جدید، ضربه گیرهای جدید و چرخهای متعادل کنندهٔ جدیدی نیاز دارد.

بی تردید همهٔ اینها مستلزم تغییرات باز هم بیشتری است، البته تغییراتی که از ابتدا برای مهار زدن به حرکت پرشتاب آن، جهت دادن به آن و هماهنگ کردن آن پیش بینیهای لازم شده باشد. ولی این هم کار سادهای نیست. برای رفتن سریع به یک قلمرو اجتماعی پیموده نشده، ما نه فنونی داریم که از آزمون و کورهٔ زمان بیرون آمده باشند و نه نسخهٔ از پیش آمادهای. بنابراین باید مقیاسهای بسیار زیادی را که برای نظم دادن به تغییر به کار می آیند مورد آزمایش قرار بدهیم، و در جریان پیشرفت خود به جلو آنها را ابداع کنیم و سپس به دور افکنیم. با چنین روحیهٔ پیشرفت خود به جلو آنها را ابداع کنیم و سپس به دور افکنیم. با چنین روحیهٔ

تجربی است که چند تاکتیک و خطمشی ذیل پیشنهاد می شود؛ البته نه مثل یک اکسیر اعظم که همهٔ بیماریها را شفا می دهد، بلکه چون نمونهٔ روشهای جدید که باید آنها را مورد آزمون و ارزیابی قرار داد. برخی از این تدبیرها جنبهٔ شخصی دارند و برخی جنبهٔ تکنولوژیکی و پارهای جنبهٔ اجتماعی. تلاش و مبارزه برای تعیین کردن جهت تغییر باید بطور همزمان در همهٔ این سطوح انجام گیرد.

وقتی که از مسائل و مشکلات درک روشن تری به دست آوردیم و برخی از فرایندهای اساسی را هوشمندانه تر کنترل کردیم، آنگاه می توانیم بحران را به فرصت و امکان مناسبی برای خود تبدیل نماییم و به انسانها کمک کنیم که نه تنها به بقاء خود ادامه دهند، بلکه بر سریر امواج تغییر سوار شوند، رشد کنند، و به گونهای تازه احساس کنند که بر سرنوشت خویش مسلط هستند.

## مواجهة مستقيم

ما می توانیم نبرد خود را برای جلوگیری از شوک آینده از فردی ترین سطح آغاز کنیم. بی تردید بیشتر رفتار روزانهٔ ما، خواه به آن آگاه باشیم و خواه نباشیم، در واقع کوششی است برای احتراز از شوک آینده. زمانی که با خطر فراتر رفتن میزان تحریکها از دامنهٔ انطباق پذیری مان مواجه می شویم برای پایین آوردن آنها از انواع تاکتیکها استفاده می کنیم. به هر حال اغلب این تکنیکها را ناآگاهانه به کار می شود.

مثلاً می توانیم به تناوب با خود خلوت کنیم و واکنشهای جسمی و روانی خود را در برابر تغییر بررسی نماییم، و موقتاً خود را از محیط بیرونی منفک کنیم تا بتوانیم محیط درونی خود را مورد ارزیابی قرار بدهیم. این به معنی دست و پا زدن در گنداب ذهنگرایی نیست، بلکه بررسی و ارزیابی عملکرد خود در کمال خونسردی است. به گفتهٔ هانس سلای که کارهایش در مورد فشار روانی، مرزهای جدیدی را در زمینههای زیستشناسی و روانپزشکی گشود، فرد می تواند «وقتی که خیلی ناراحت و عصبی می شود آگاهانه به علائم آن نگاه کند.»

تپش قلب، رعشه، بیخوابی یا خستگی بیدلیل می توانند نشانه های بیش تحریکی باشند، همانطور که آشفتگی، تحریک پذیری غیرعادی، بیحالی و رخوت مفرط و وحشت از اینکه همه چیز دارد از کنترل خارج می شود نشانه های روانشناختی این مسأله بشمار می روند. با مشاهدهٔ خود و نگریستن به تغییرات اخیرمان می توانیم

۲) نگاه کنید به [۲٦]، صفحات ۲٦۵، ۲٦٩.

معلوم کنیم که آیا بدون تحمل ناراحتی در حد دامنهٔ انطباقی خود عمل کردهایم یا آنکه از آن فراتر رفتهایم. خلاصهٔ کلام آنکه می توانیم آهنگ زندگی خود را آگاهانه بررسی کنیم.

پس از این کار باز می توانیم آگاهانه، ابتدا در مورد چیزهای جزئی، یعنی در محیط کوچک، و سپس در مورد چیزهای بزرگ تر، یعنی الگوهای بنیادین تجربه، بر آهنگ زندگی اثر بگذاریم، یعنی جریان آن را تند و یا کند کنیم. فقط با بررسی دقیق واکنشهای از پیش نیندیشیدهٔ خود در برابر بیش تحریکی است که می توانیم چگونگی این آهنگ را دریابیم.

مثلاً وقتی که با سرعت وارد اتاقخواب جوانی می شویم و ضبط صوتی را که با سر و صدای مزاحم و ناخواسته گوشمان را آزار می دهد خاموش می کنیم، روش کاستن از تحریک را بکار می بریم. و وقتی که صدای ضبط صوت قطع می شود نفس آسوده ای می کشیم. وقتی که پرده ها را می کشیم تا اتاق تاریک شود و یا وقتی که در ساحلی خلوت در پی سکوت می گردیم، می خواهیم به طریقی شدت بمباران حسی را کاهش دهیم. ممکن است کولر را نه فقط به قصد خنک کردن هوا، بلکه بیشتر برای آن روشن کنیم تا با صدای ثابت و قابل پیش بینی خود صداهای تازه و غیرقابل پیش بینی خود صداهای تازه و غیرقابل پیش بینی خیابان را محو کند.

وقتی میخواهیم از ورود دادههای حسی تازه کم کنیم، درها را میبندیم، عینک آفتابی به چشم میزنیم، از جاهای بدبو احتراز میکنیم و از دست زدن به چیزهای ناآشنا اجتناب میورزیم. و همچنین وقتی مسیر آشنا و معهود از اداره به خانه را می پیماییم و از راه تازهای نمی رویم، نمی خواهیم حواسمان با چیزهای تازه برخورد کند. خلاصه آنکه ما «سپر حسی» را بکار می گیریم، و از هزاران ترفند ظریف رفتاری استفاده می کنیم تا از تحریکات حسی، وقتی که می خواهند از حد و حدود ظرفیت انطباق پذیری ما فراتر روند جلوگیری بعمل آوریم.

برای کنترل سطح تحریکِ شناختی نیز از همین شیوهها استفاده میکنیم. حتی بهترین دانشجویان نیز گاهگاه به بیرون پنجره نگاه میکنند، استاد را نمیبینند و جلو دادههای جدید را که از او سرچشمه میگیرد، سد میکنند. حتی گاه برای خوانندگان خیلی حریص نیز وضعی پیش میآید که دلشان نمیخواهد به مجله یا کتابی دست بزنند.

مثلاً چرا یک روز غروب در جمع دوستان، دختری، بهرغم اصرار بقیه از یاد گرفتن یک بازی جدید با ورق امتناع می کند؟ در این میان عوامل بسیاری دخیلند: عزت نفس خود فرد، ترس از اینکه احمق جلوه کند و غیره. اما عاملی که ممکن

است بر میل او برای یادگیری اثر سوء گذاشته و از چشم ما پنهان مانده این باشد که سطح عمومی تحریک شناختی فرد در آن زمان از زندگیاش در چه حدی است. جملهای که معمولاً در چنین مواقعی با شوخی گفته می شود این است: «با این چیزهای جدید اذیتم نکنید!» اما این شوخی غالباً میل واقعی فرد را که می خواهد از فشار خیلی شدید داده های تازه اجتناب ورزد پنهان می کند.

علت بعضی از انتخابهای ویژهٔ ما برای سرگرمی، مثل کتاب خواندن، رفتن به سینما و دیدن برنامههای تلویزیونی در ایام فراغت همین است. گاهی اوقات خواستار تازگی بسیار و جریان غنی و پربار اطلاعات هستیم. در مواقع دیگر در برابر تحریک شناختی مقاومت می کنیم و خواستار سرگرمیهای سبک هستیم. در یک داستان پلیسی معمولی نیز یک نکتهٔ غیرقابل پیشبینی وجود دارد و آن این است که قاتل کیست؟ و این نکتهٔ غیرقابل پیشبینی، در یک چارچوب مرسوم و بدون تازگی، که روابط درون آن بسادگی قابل پیشبینی است گنجانده می شود. به این طریق ما از تفریح و تفنن همچون وسیلهای برای افزایش یا کاهش دادن تحریکها استفاده می کنیم، و میزان اطلاعات دریافتی را طوری تنظیم می کنیم که به ظرفیت و توانایی ما بار بیش از حد وارد نشود.

با استفادهٔ آگاهانه تر از چنین تاکتیکهایی می توانیم محیط کوچک پیرامون خودمان را با خویش همساز کنیم. همچنین می توانیم با قطع تحریکهای ناخواسته بارهای شناختی را سبک تر کنیم. سلای می گوید: «تلاش برای به یاد آوردن چیزهای بسیار، بی شک یکی از سرچشمه های عمدهٔ فشار روانی است. من آگاهانه می کوشم تا بلافاصله مطالب بی اهمیت را فراموش کنم و چیزهایی را که احتمالاً ارزشی دارند ثبت نمایم... این تکنیک به هر کس کمک می کند تا به ساده ترین حالت که با میزان پیچیدگی حیات ذهنی اش سازگاری دارد دست بیابد.»

همچنین به کارهایی دست می زنیم تا جریان تصمیم گیری خود را منظم سازیم. وقتی که در چنگال گرانباری تصمیم گیری اسیر می شویم، یا تصمیمات خود را به تعویق می اندازیم و یا آنها را به عهدهٔ اشخاص دیگر وامی گذاریم. گاه نیز پیش می آید که اصلاً تصمیم نمی گیریم. من یک زن جامعه شناس را دیدم که تازه از یک جلسهٔ تخصصی شلوغ و بسیار تحریک کننده بیرون آمده بود؛ داخل یک رستوران نشست و مطلقاً از انتخاب غذا برای خود امتناع کرد. شوهرش از وی پرسید: «غذا چه می خوری؟» زن پاسخ داد: «تو به جای من تصمیم بگیر،» وقتی شوهرش مصراً از وی خواست تا بین دو نوع غذا یکی را انتخاب کند باز هم امتناع کرد و با عصبانیت اعلام داشت که «قدرت» تصمیم گیری ندارد.

با چنین روشهایی می کوشیم تا آنجا که در توان داریم جریان تحریک حسی و شناختی و تصمیم گیری را منظم کنیم، و نیز شاید به شیوهای پیچیده، که تاکنون هنوز شناخته نشده تلاش می ورزیم که آنها را با یکدیگر متعادل سازیم، ولی برای مقابله با تهدید و خطر بیش تحریکی راهها و شیوههای نیرومند تری در اختیار داریم که مستلزم کوشش در جهت کنترل میزان ناپایداری و تازگی و تنوع و کثرت در محیط پیرامون ما است.

#### مناطق ثبات شخصى

تصمیمات آگاهانه می تواند بر میزان جابجایی و تغییر در زندگی ما اثر بگذارد. به عنوان مثال می توانیم با حفظ آگاهانهٔ روابط طولانی تر با عناصر گوناگون محیط طبیعی خود جلو تغییرات و تحریکها را بگیریم. مثلاً می توانیم از خریدن محصولات دور انداختنی اجتناب کنیم. می توانیم یک فصل دیگر را با همان کت قدیمی سر کنیم؛ می توانیم با ارادهای نیرومند به دنبال مدهای روز نرویم؛ می توانیم وقتی که فروشنده به ما می گوید که دیگر وقت تعویض اتومبیلمان فرارسیده، از خود مقاومت نشان بدهیم. ما به این ترتیب نیاز به برقراری پیوند و قطع پیوند خود را با اشیاء مادی اطراف خویش کم می کنیم.

می توانیم همین تاکتیک را در مورد افراد و دیگر موارد و تجربه ها به کار بندیم، مواقعی پیش می آید که حتی معاشر تی ترین اشخاص نیز خود را از جامعه کنار می کشند و از رفتن به مهمانیها و سایر مجامعی که مستلزم کنش متقابل اجتماعی است سر باز می زنند. در این مواقع ما آگاهانه پیوند خود را با دیگران قطع می کنیم، به همین نحو می توانیم مسافر تهایمان را به حداقل برسانیم، به همین ترتیب می توانیم در برابر تجدید سازمان ناجور در مؤسسه و کلیسای خودمان یا در گروهها و اجتماعات دوستانه مقاومت کنیم، می توانیم با اتخاذ تصمیمات مهم آگاهانه هزینه های مستتر در تغییرات را با مزایای آن سبک سنگین کنیم.

هیچیک از این مطالب به معنای آن نیست که تغییر را می توان و یا باید متوقف کرد. هیچ چیز بی معنی تر از اظهار نظر دوک کمبریج نیست که فرمو دهاند: «برای هر تغییری» در هر زمان و به هر دلیل باید متأسف بود.» طبق نظریهٔ دامنهٔ انطباقی، همانطور که تغییرات بسیار زیاد برای جسم ما زیان آور است، میزان معینی تغییر، با آنکه برای جسم ما گران تمام می شود، جنبهٔ حیاتی دارد.

به دلایلی که هنوز روشن نیست بعضی از اشخاص نسبت به افراد دیگر تشنهٔ تحریکهای هرچه بیشتری هستند. در حالی که دیگران از تغییر روی برمی تابند اینان

طالب آنند. خانهٔ جدید، اتومبیل جدید، مسافرت جدید، بحران تازهای در شغل، مهمانیهای بیشتر، دیدارهای بیشتر، حوادث خوب و بد مالی. اینان ظاهراً بی آنکه اثر سوئی برگرفته باشند، همهٔ اینها و بیشتر از اینها را نیز به جان می خرند.

ولی با تجزیه و تحلیل دقیق در احوال این اشخاص اغلب به وجود چیزی در زندگی آنان پی میبریم که به آن «مناطق ثبات» (stability zones) میگویند: برخی روابط پایدار که بهرغم انواع و اقسام تغییرات دیگر با دقت بسیار حفظ و نگهداری میشود.

مردی را می شناسم که ماجراهای عشقی بسیاری را از سر گذرانده و در مدت خیلی کو تاهی چندین بار جدا شده و دوباره از دواج کرده است. او با تغییر شاداب می شود، از مسافرت، از غذاهای جدید، افکار جدید، فیلمها، نمایشنامهها و کتابهای جدید لذت می برد. هوش سرشاری دارد و زود دلزده می شود. چیزهای سنتی و قدیمی را برنمی تابد و اشتیاقی ناآرام برای تازگی دارد. گویی او تجسم تغییر است.

اما اگر از نزدیک به وی بنگریم میبینیم که در ده سال گذشته شغل خود را عوض نکرده است. همان اتومبیل درب و داغان هفت سال پیش را سوار می شود. چند سال است که لباسهایش از مد افتاده اند. دوستان نزدیکش را همان همکاران قدیمی و حتی همشاگردیهای دانشکده تشکیل می دهند.

مورد دیگری که می شناسم فردی است که با سرعتی حیرتانگیز شغل خود را عوض می کرده است، خانوادهاش را در طی هیجده سال سیزده بار جابجا کرده است، مفصل مسافرت می کند، اتو مبیل کرایه می کند، از کالاهای یک بار مصرف استفاده می کند، به خود می بالد که اولین کسی است که همسایگان و اهل محل را با کالاهای جدید آشنا می سازد، و بطور کلی در میان گردباد ناپایداری و تازگی و تنوع و کثرت زندگی می کند. اما باز اگر به این شخص نیز نگاه دقیق تری بیفکنیم می بینیم که او نیز در زندگی اش مناطق ثبات مهمی دارد: نوزده سال است که با همسرش روابط خوب و تنگاتنگی دارد، پیوندهای مداومی با والدینش دارد، در کنار آشنایان جدید با دوستان دورهٔ دانشکده نیز ار تباط دارد.

یکی دیگر از شکلهای منطقهٔ ثبات، الگوی عادت است که شخص به هر جا که سفر کند، علی رغم تغییراتی که زندگی اش را دگرگون می کنند، با او همراه است. پروفسوری که در طی ده سال هفت بار جابجا شده است، و پیوسته در ایالات متحد امریکا و امریکای جنوبی و اروپا و افریقا سفر می کند و کراراً شغل خود را عوض کرده است، به هر جا که می رود برنامهٔ روزانه اش ترک نمی شود. صبحها بین ساعت

هشت و نه مطالعه می کند، قبل از ناهار ۴۵ دقیقه ورزش می کند، بعد از ناهار نیم ساعت و نه مطالعه می کند، ساعت ۱۰ شب ادامه پیدا می کند.

بنابراین مسأله بر سر آن نیست که تغییر را متوقف کنیم، که البته نمی توان چنین کرد؛ بلکه باید آن را تحت اختیار در آورد. اگر ما در بخشهایی از زندگی به تغییرات سریع تن در دهیم، می توانیم آگاهانه در جاهای دیگر مناطق ثبات بوجود بیاوریم. شاید در صورت متار که با همسر بهتر آن باشد که فوراً شغل خود را عوض نکنیم. یا به دلیل اینکه تولد کودک تمام پیوندهای انسانی را درون خانواده تغییر می دهد، شاید بهتر آن باشد که پس از تولد بچه، بلافاصله به تعویض خانه، که پیوندهای انسان را در خارج از محیط منزل بشدت دچار تغییر و تحول می کند، پیوندهای انسان را در خارج از محیط منزل بشدت دچار تغییر و تحول می کند، اقدام نکرد. شاید زنی که تازه بیوه شده بهتر است در فروش خانه شتاب نکند.

به هر حال ما برای طراحی مناطق ثبات و دگرگون کردن الگوهای مهم تر زندگی به ابزارهای نیرومند تر احتیاج داریم. ما ابتدا باید جهتگیری خود را در برابر آینده بکلی تغییر بدهیم.

و سرانجام برای آنکه مهار تغییر را در اختیار بگیریم باید تغییر را پیشبینی کنیم. به هرحال این فکر که آیندهٔ شخص را می توان تا حدودی پیشبینی نموده با پیشداوریهای مستقر و جاافتادهٔ تودهٔ مردم منافات دارد. بیشتر مردم در اعماق وجودشان معتقدند که آینده خالی است و چیزی در چنته ندارد. اما حقیقت امر آن است که ما می توانیم با در نظر گرفتن احتمالات برخی از تغییراتی را که در آینده صورت خواهند گرفت، مخصوصاً بعضی از تغییرات بسیار اساسی راه پیشبینی کنیم و راههایی نیز وجود دارد که می توان از این دانش برای طرح مناطق ثبات شخصی استفاده نمود.

مثلاً می توانیم با قاطعیت پیش بینی کنیم که اگر مرگ در این میان دخالت نکند، همهٔ ما پیر می شویم، بچه ها و خویشان و دوستانمان بزرگ تر می شوند؛ و پس از مرحله ای سلامتی ما مختل می شود. چون این نکته ای بسیار بدیهی است، بر اساس همین حکم ساده می توانیم مطالب بسیاری را دربارهٔ یک، یا پنج و یا ده سال آینده و نیز دربارهٔ میزان تغییراتی که در این فاصله خواهیم کرد استنباط و نتیجه گیری کنیم.

افراد یا خانوادههای انگشتشماری بطور منظم برای آیندهٔ خود برنامهریزی می کنند. و تازه اگر دست به برنامهریزی بزنند، معمولاً با دخل و خرجشان ارتباط پیدا می کند. ولی ما همانطور که هزینههای پولی خود را پیش بینی می کنیم و بر

آنها تأثیر میگذاریم، می توانیم هزینه های زمان و هیجان را نیز پیش بینی کنیم. مثلاً امکان دار د که بتوان به آیندهٔ خود نگاه دقیقی افکند و گاهگاه به یاری یک شیوه، که می توان آن را «جدول پیش بینی زمان و هیجان» نامید، میزان تقریبی تغییراتی را که در جلو ما قرار دارند، بر آورد کرد. این تلاشی است برای بررسی و بر آورد درصد زمان و میزان انرژی هیجانی که به مصرف جنبههای مهم و گوناگون زندگی می رسد، و اینکه، مثلاً در طی سالیان آینده، این درصد چه تغییراتی خواهد کرد. برای مثال می توان فهرست بخشهایی را که در زندگی برای ما از همه مهم تر است در یک ستون آورد، مثل سلامتی، شغل، ایام فراغت، روابط زناشویی، روابط با والدین، روابط پدر و مادر با فرزندان و غیره. پس از آن «زمان حدسی» یعنی مقدار وقتی را که فعلاً برای هر بخش صرف میکنیم در جلو آنها قید مینماییم. مثالی می زنیم: از نه صبح تا پنج بعدار ظهر برای کار، نیم ساعت برای ایاب و ذهاب، و با احتساب مرخصی و تعطیلات، اگر کسی این روش را به کار گیرد در می یابد که حدود ۲۵ درصد از وقت خود را صرف کار می کند. این شخص می تواند، البته با دشواری بیشتر، با یک برآورد ذهنی درصد انرژی هیجانی را که برای کارش مصرف می کند تعیین نماید. اگر وی کسل و آسوده خاطر باشد، ممکن است مقدار خیلی کمی انرژی مصرف کند. زیرا بین زمان صرف شده و انرژی مصرفشده الزاماً ربطي وجود ندارد.

اگر او برای هریک از بخشهای مهم زندگیاش چنین کاری کند و خود را وادار به نوشتن درصد آن نماید، حتی اگر بر آورد وی بسیار خام و غیردقیق باشد و با جمع کردن ارقام مطمئن شود که هرگز از صد درصد تجاوز نخواهد کرد، به نتایج حیرتانگیزی خواهد رسید. زیرا شیوهای که او وقت و انرژی هیجانی خود را تقسیم میکند، مستقیماً از سیستم ارزشی و شخصیت او خبر میدهد.

فواید این فرایند واقعاً زمانی شروع می شود که شخص به تجسم آینده بپردازد، و صادقانه و مشخصاً از خود سؤال کند که در سالهای آینده رابطهاش با کارش، از دواجش، فرزندانش و والدینش احتمالاً به چه صورتی درمی آید.

مثلاً اگر او مردی چهلساله و مدیری متوسطالحال است که دو پسر نوجوان دارد و همچنین والدین خودش و یا والدین زنش هنوز در قید حیاتند، و کم کم دارد زخم معده می گیرد، می تواند فرض کند که در ظرف پنج یا شش سال آینده پسرانش یا به دانشگاه و یا به جای دیگری می روند و برای خودشان زندگی مستقلی تشکیل خواهند داد. احتمالاً اوقاتی که او در نقش پدر صرف بچههایش می کند که در انرژیهای کاهش پیدا می کند که در انرژیهای

هیجانیاش که باز در نقش پدر صرف بچهها میشود کاهشهایی صورت گیرد. از جانب دیگر، چون پدر و مادر خودش و پدر و مادر همسرش پیرتر میشوند مسئولیت خویشاوندیاش احتمالاً بیشتر خواهد شد. چنانچه آنان بیمار شوند، ممکن است ناچار شود وقت بیشتر و هیجان بیشتری را برای مراقبت از آنان صرف کند. اگر در دورهٔ تحت بررسی احتمال مرگ آنان وجود داشته باشد، باید با این واقعیت کنار بیاید. این مسأله به وی خاطرنشان میسازد که باید در محیط پیرامونش انتظار تغییر عمدهای را داشته باشد. وضع سلامتی خودش نیز در این میان بهتر نخواهد شد. به همین ترتیب ممکن است دربارهٔ شغل خود، امکان ارتقاء مقام پیدا کردن، امکان تجدید سازمان و جابجایی و تعلیم مجدد و غیره حدسهایی بزند.

اینها همه مشکل است و به آگاهی از آینده منجر نمی شود. در عوض به او کمک می کند تا بعضی از مفروضات خود را دربارهٔ آینده روشن سازد. و او همچنانکه پیش می رود و و رقهٔ پیش بینی را برای سال جاری، سال آینده، سال پنجم و یا سال دهم پر می کند، الگوهای تغییر کم کم نمودار می شوند. او متوجه خواهد شد که در بعضی از سالها نسبت به سالهای دیگر باید انتظار تغییر و تحولات و تعدیلهای بیشتری را داشت. بعضی از سالها نسبت به سالهای دیگر پرفراز و فرودتر و پر تغییر ترند. و سپس او به پشتوانهٔ این مفروضات حساب شده می تواند در حال حاضر تصمیمات مهم اتخاذ کند.

آیا خانواده باید سال دیگر نقل مکان کند؟ و آیا بدون نقل مکان به اندازهٔ کافی گرفتار ناراحتی و تغییر نیست؟ آیا او باید کارش را ترک کند؟ اتومبیل جدیدی بخرد؟ مسافرت پرهزینهای را تقبل کند؟ آیا پدرزن سالخوردهاش را در خانهٔ سالمندان بگذارد؟ رابطهٔ عاشقانهای برقرار کند؟ آیا می تواند از دواجش را بهم بزند یا شغلش را عوض کند؟ آیا باید بکوشد که برخی از تعهدات را همچنان بدون تغییر حفظ کند؟

اینگونه تکنیکها برای برنامهریزی شخصی ابزارهایی بسیار خام و ابتدائی هستند. شاید روانشناسان و روانشناسان اجتماعی بتوانند ابزارهای دقیق تری طراحی کنند که ظریف تر و در برابر امور محتمل حساس تر باشند و باعث بینش و بصیرت بیشتر ما بشوند. ولی چنانچه به جای رفتن به دنبال امور یقینی و قطعی، بیشتر در پی قرائن و شواهد بگردیم، همین وسایل ابتدائی به ما کمک میکنند که جریان تغییر را در زندگی خویش متعادل سازیم یا مسیری برای آن معین کنیم. زیرا این وسایل در عین آنکه مناطقی را که در آنها تغییرات بسیار سریع صورت میگیرد، به ما میشناسانند، در ضمن به ما کمک میکنند تا مناطق باثبات، یعنی الگوهای ثبات

نسبی را در میان سیل بنیان کن حوادث، شناسایی کنیم و یا خودمان آنها را بسازیم. این وسایل عوامل نامساعد و زیانبار را در مبارزهٔ شخصی ما برای به اختیار در آوردن تغییرات از میان برمی دارد.

و این صرفاً یک فرایند منفی، یعنی مبارزهای برای مانع شدن و یا محدود نمودن تغییر نیست. مسألهٔ اساسی برای هر فردی که می کوشد تا با تغییرات سریع کنار بیاید این است که چگونه از دامنهٔ انطباقی خود فراتر نرود و چنانچه از این حد گذشت چگونه به یک حد مطلوب و ظریف دست پیدا کند و بتواند در کمال کارایی خویش به زندگی ادامه بدهد. دکتر جان فولر (John Fuller) عالم برجستهٔ آزمایشگاه جکسون، که یک مرکز پژوهشی زیست پزشکی در بار هاربور (Bar) آزمایشگاه جکسون، که یک مرکز پژوهشی زیست پزشکی در بار هاربور (Harbor تحریکها و گرانباری دست به آزمایشهایی زده است. وی می گوید: «افرادی هستند که می توانند در میان آشوب و غوغای بسیار آرامش و متانت خود را تا حدودی حفظ کنند، و دلیلش هم آن نیست که اینان در برابر هیجان مصون و بی تأثیرند، بلکه به این دلیل است که آنان برای در یافت «میزان معین و مطلوبی از تغییرات در زندگی خود، به شیوههای خاصی دست پیدا کردهاند.» جستجو برای دستیابی به این زندگی خود، به شیوههای خاصی دست پیدا کردهاند.» جستجو برای دستیابی به این حد مطلوب شاید همان «رفتن به دنبال خوشبختی» باشد."

ما که فعلاً و موقتاً در محدودهٔ سیستمهای عصبی و غدد درونریز خود، که تکامل برای ما مقرر داشته است گرفتار هستیم، باید تاکتیکهای جدیدی ابداع کنیم تا به یاری آنها تحریکهایی را که در معرض آنها قرار می گیریم تنظیم نماییم.

# گروهبندی موقعیتی

دشواری کار در آنجاست که اثر اینگونه تاکتیکها و شیوههای شخصی روزبروز کمتر می شود. با افزایش یافتن میزان تغییر، ایجاد مناطق ثبات شخصی برای افرادی که به آنها نیاز دارند، سخت تر و بهای عدم تغییر برای انسان سنگین تر می شود.

می توانیم در خانهٔ قدیمی خودمان بمانیم و فقط شاهد آن باشیم که محلهمان بکلی تغییر پیدا می کند. می توانیم اتو مبیل قدیمی خودمان را نگهداری کنیم و فقط شاهد آن باشیم که هزینهٔ تعمیرات چنان بالا می رود که خارج از توانایی ما می شود. می توانیم از رفتن به یک محل جدید امتناع ورزیم و در نتیجه کار خود را از دست

٣) از مصاحبهٔ نویسنده با فولر،

بدهیم. با آنکه برای کاهش آثار و عواقب تغییر در زندگی شخصی می توان دست به اقداماتی زد، ولی مشکل واقعی خارج از ما قرار دارد.

به منظور ایجاد محیطی که در آن تغییرات به جای درهمشکستن فرد، او را سرزنده و پربار سازد، نه تنها باید تاکتیکها و شیوههای صرفاً شخصی، بلکه تدابیر اجتماعی را نیز به کار بندیم. اگر میخواهیم مردم را در دوران پرشتاب راهنمایی کنیم، باید از هماکنون برای بافت جامعهٔ فراصنعتی ضربه گیرهایی برای آینده درست کنیم. و این مستلزم شیوهٔ تازهٔ تفکر دربارهٔ تغییر و عدم تغییر در زندگی ماست. حتی به شیوهٔ متفاوتی برای طبقه بندی مردم نیاز است.

امروز ما افراد را طبق تغییراتی که از سر میگذرانند طبقهبندی نمیکنیم، بلکه بر طبق پایگاه و یا موقعیتی که در بین تغییرات دارند، طبقهبندی می نماییم. ما آن کس را که در اتحادیهای فعالیت می کند همچون شخصی در نظر می گیریم که به اتحادیهای پیوسته است و هنوز آن را ترک نکرده. معرفی ما به پیوستن و یا ترک کردن او اشارهای نمی کند، بلکه ناظر بر عدم تغییری است که بین ایندو حالت پیش می آید. بنابراین دریافت کنندهٔ امور خیریه، دانشجوی دانشگاه، متدیست و کارمند، همگی ناظر بر وضع شخص در بین تغییرات است.

اما برای بررسی مردم رآه و روش کاملاً متفاوت دیگری نیز وجود دارد. مثلاً کسی که به خانهٔ جدیدی نقل مکان می کند جزء یک رده بندی قرار می گیرد، با تعدادی بیش از ۵۰۰٬۰۰۰ نفر، که هر روز در کشور امریکا دست به این کار می زنند. با این وصف بندرت پیش می آید که آنان را در شمار یک گروه به حساب آورند. رده بندی افرادی که «دارند شغل خود را تغییر می دهند» یا «به کلیسایی ملحق می شوند» و یا «دارند از همسر خود جدا می شوند» به جای آنکه بر شرایط پایدار تر در بین مراحل انتقالی استوار باشد، همگی بر شرایط موقتی و انتقالی مبتنی هستند. ۵

تغییر ناگهانی از فکر کردن دربارهٔ آنچه که مردم «هستند» به فکر کردن دربارهٔ آنچه که مردم «مستند» به فکر کردن دربارهٔ آنچه که «مردم میشوند» مبین یکسلسله رهیافتهای جدید انطباق یافتن است. یکی از جالب ترین و در عین حال ساده ترین این روشها، روش دکتر هربرت

٤) متدیست: فرقهای از مسیحیت که در سراسر جهان انگلیسی زبان فعال است. این فرقه همراهی صمیمانه، اخلاق سختگیرانه و علاقه به مسائل اجتماعی و نیز بشارتگرایی دقیقی را تأکید کرده است. بنیانگذار آن جان وسلی ۱۷۰۹–۱۷۹۱ میباشد. –م.

۵) رقم ۱۰۰٬۰۰۰ از Population Characteristics، ۱۶ اوت ۱۹۹۹ شمارهٔ ۱۸۸ صفحهٔ ۱۹۱ گرفته شده است. گرجوی (Herbert Gerjuoy) روانشناس و عضو «سازمان پژوهشهای منابع انسانی» است. او روش خود را «گروهبندی موقعیتی» مینامد، و مانند بسیاری از مفاهیم درست، وقتی صراحت پیدا میکند که آن را تعریف و توصیف بکنند. با همهٔ اینها باید متذکر شد که این روش هر گز بطور منظم مورد بهرهبرداری قرار نگرفته است. ولی گروهبندی موقعیتی ممکن است در آینده به صورت یکی از خدمات اجتماعی بسیار مهم و اساسی در آید.

دکتر گرجوی پیشنهاد می کند که ما باید ساز مانهای موقت ـ گروههای موقعیتی ـ برای افرادی فراهم کنیم که در زندگی مراحل انتقالی مشابهی را همزمان از سر می گذر انند. گرجوی می گوید اینگونه گروههای موقعیتی باید «برای خانوادههایی که گرفتار پریشانی تعویض منزل شدهاند، زنان و مردانی که می خواهند از یکدیگر جدا شوند، کسانی که در شرف از دست دادن یکی از والدین یا مرگ همسر قرار می گیرند، افرادی که دارند صاحب بچه می شوند، کسانی که دارند خود را برای شغل دیگری مهیا می کنند، برای خانوادههایی که بتازگی وارد یک جماعت شدهاند، کسانی که می خواهند تر تیب از دواج آخرین فرزندشان را بدهند، کسانی که بزودی بازنشسته می شوند، و به بیان دیگر برای هر کس که در زندگی اش در برابر تغییر مهمی قرار گرفته است، تشکیل شوند.»

«البته عضو شدن در گروه موقت میباشد، یعنی فقط تا وقتی ادامه پیدا میکند که با کمک به فرد مشکلات انتقالی وی برطرف بشود. بعضی از گروهها می توانند تا چند ماه جلسه داشته باشند، سایر گروهها ممکن است فقط یک بار این جلسه را برگذار کنند.»

وی میگوید با گرد هم آوردن افرادی که یا تجربهٔ انطباقی همانندی را از سر گذراندهٔ اند و یا در شرف گذراندن این تجربهٔ اند، می توانیم آنان را به گونهٔ ای مجهز کنیم تا بتوانند از عهدهٔ آن بخوبی بر آیند «شخصی که ناچار است خود را با وضعیت جدیدی در زندگی منطبق کند بخشی از عزت نفس خود را از دست می دهد. او دربارهٔ تواناییهای خود دچار تردید می شود. چنانچه بین او و اشخاص دیگری که تجربهٔ مشابهی را از سر می گذرانند تماس برقرار کنیم، یعنی اشخاصی که وی بتواند آنان را همانند خود بداند و به آنان احترام بگذارد، در این صورت احساس نیرومندی می کند. اعضاء گروه، هرچند بطور موقت، با یکدیگر احساس همانندی می کنند. آنان به مشکل خود واقعی تر و عینی تر نگاه خواهند کرد. اندیشهها و بینشهای مفید خود را با یکدیگر رد و بدل خواهند کرد. و از همه مهم تر آنکه برای برطرف کردن چنین مشکلاتی در آینده راهحلهایی جهت یکدیگر پیشنهاد

می کنند.»

گرجوی می گوید تأکید بر آینده بسیار اساسی است. گردهمایی گروههای موقعیتی، برخلاف برخی جلسههای گروهدرمانی، نباید وقت خود را صرف گفتگو دربارهٔ گذشته کند و یا یکسر در آنباره سخن بگوید یا به کاوش ذهن و روان و مکاشفهٔ نفس بپردازد، بلکه باید راجع به هدفهای اشخاص و برنامهریزی تدابیر عملی به منظور کاربرد آنها در آینده و در موقعیت جدیدی که شخص در زندگی با آن مواجه می شود بحث و گفتگو کند. می توان به اعضا فیلمهایی نشان داد دربارهٔ گروههای مشابهی که با همان مشکلات دست و پنجه نرم کردهاند. آنان می توانند به سخنان کسانی گوش فرادهند که در زمینهٔ مراحل انتقالی از آنان جلو ترند. خلاصه آنکه به آنان فرصت داده می شود تا قبل از آنکه تغییر ایجاد شود، تجربیات و اندیشه های خود را روی هم بریزند و یک کاسه کنند.

اساساً این روش برخورد، روش چندان بدیع و تازهای نیست. حتی اکنون بعضی از تشکیلات بر اساس اصول موقعیتی مبتنی هستند. گروهی از داوطلبین «سپاه صلح» که خود را برای مأموریت در کشورهای دیگر آماده می کنند در واقع درست مثل «گروههای موقعیتی» هستند همانطور نیز گروهی که قبل یا بعد از زاییدن بچه تشکیل میشوند. بسیاری از شهرهای امریکا دارای «باشگاه تازهواردان» هستند که اشخاص تازهوارد را به شام و یا دیگر اجتماعات دعوت می کنند و تر تیبی می دهند که آنان با کسانی که بتازگی به آنجا اسباب کشی کردهاند حشر و نشر پیدا کنند و مسائل و برنامههای خود را با یکدیگر در میان بگذارند. شاید بهتر بود باشگاهی هم برای کسانی که شهر را ترک می گویند درست می کردند. کار جدید باشگاهی هم برای کسانی که شهر را ترک می گویند درست می کردند. کار جدید در این میانه آن است که ما جامعه را منظماً با چنین اقداماتی که به کلاس درس برای آماده سازی شبیه است، بخش بخش می کنیم.

مشاوره در هنگام بحران

لازم نیست تمام کمکهایی که به فرد می شود از جانب گروهها باشد، و نمی توان چنین انتظاری داشت. در موارد بسیاری آنچه فردِ تحت فشار تغییر بدان نیاز مند است آن است که در طی بحران انطباق یافتن از یک مشاورهٔ دونفری برخوردار شود. در اصطلاح علم روانپزشکی «بحران» عبار تست از هر انتقال بامعنی و مهم. تا حدودی می توان آن را مترادف «تغییر عمده در زندگی» دانست.

٦) مواد مربوط به گروه موقعیتی از گفتگوی نویسنده با گرجوی گرفته شده است.

امروز اشخاصی که دچار بحران انتقالی می شوند برای مشاورهٔ فردی به انواع و اقسام متخصصان مراجعه می کنند: پزشکان، مشاوران از دواج، روانپزشکان، متخصصان امور شغلی و دیگران. با اینهمه برای انواع و اقسام بحرانها کارشناس مناسب موجود نیست. چه کسی به خانواده یا فردی که ناچار شده در طی پنج سال سه بار به شهر تازهای منتقل شود کمک می کند؟ کیست که اکنون با رئیسی مشورت کند که به دلیل تجدید سازمان باشگاه یا سازماندهی اجتماع محلیاش، ارتقاء یا تنزل مقام پیدا کرده است؟ کیست که به آن منشی که بتازگی به خیل ماشین و یسان تنزل مقام یافته است کمک کند؟

افرادی مانند اینها بیمار نیستند. اینان به مراقبت روانپزشک نیاز ندارند و لازم نیست که تحت مراقبت قرار بگیرند، با اینهمه بطور کلی دستگاه مشاوری برای آنان وجود ندارد.

نه تنها امروز ما با انواع متعدد انتقالها در زندگی روبرو شدهایم که برای آنها هیچ کمکی جهت مشاوره وجود ندارد، بلکه یورش چیزهای تازه، افراد را در آینده با بحرانهای کاملاً جدید شخصی رویارو خواهد کرد. و جامعه هرچه بیشتر بسوی عدم تجانس حرکت کند، تنوع مسائل و مشکلات نیز افزایش خواهد یافت. در جوامعی که در آنها تغییر به کندی صورت میگیرد انواع بحرانهایی که در برابر افراد قرار میگیرند یکدست ترند و شناختن منابع مخصوص مشاوره آسان تر است. شخص بحران زده به نزد کشیش، حکیم و یا نزد ریش سفید محل می رفت. امروز خدمات مشورتی شخصی در جوامعی که از لحاظ تکنولوژی پیشرفتهاند بقدری جنبهٔ تخصصی پیدا کردهاند که در این میان مشاوران بینابینی درست شدهاند که جنبهٔ تخصصی پیدا کردهاند که در این میان مشاوران بینابینی درست شدهاند که کارشان شور کردن با افراد و راهنمایی آنان برای یافتن مشاور است.

اینگونه خدمات ارجاعی و راهنما موانع و تأخیرهای زیادتری را میان فرد و کمکهایی که وی به آنها نیاز دارد ایجاد میکند. ممکن است کمک وقتی به او برسد که وی تصمیم نهائی خویش را که احتمالاً تصمیم نادرستی است، گرفته باشد. تا زمانی که خیال میکنیم مشاوران مورد نظر ما باید افراد حرفهای هرچه متخصص تری باشند، باید خود را برای دشواریهای هرچه بزرگ تر آماده کنیم. تا زمانی که تخصصها را نه بر اساس آنچه مردم دارند «میشوند» بلکه برحسب آنچه مردم «هستند» تعیین میکنیم، بسیاری از مشکلات انطباق واقعی را یکسره مورد غفلت قرار میدهیم. سیستمهای خدماتی رسمی اجتماعی هرگز قادر نیستند خود را با این جریانات هماهنگ سازند.

راه حل مسأله این است که نظیر سیستم «گرزوه بندی موقعیتی»، یک سیستم

مشورتی ایجاد کنیم که نه فقط از مشاوران حرفهای تمام وقت بلکه از انواع متخصصان معمولی درست شده باشد. باید به این نکته آگاه باشیم که آنچه شخصی را در یک نوع بحران خبره و متخصص می سازد، لزوماً حاصل آموزش و پرورش رسمی نیست، بلکه تجربه ای است که خود او از متحمل شدن بحرانی مشابه به دست می آورد.

به منظور کمک کردن به میلیونها مردمی که احتمالاً با مشکلات مراحل انتقال مواجه می شوند ناچار خواهیم شد تعداد وسیعی از مردم غیر حرفهای را، مثل سوداگران، دانشجویان، آموزگاران، کارگران و دیگران، در نظر بگیریم تا در نقش «مشاوران بحران» به این امر خدمت کنند. در آینده مشاوران بحران فقط کارشناسانی نیستند که در یک رشته، مثل روانشناسی یا بهداشت تخصص پیدا کردهاند، بلکه این افراد در رابطه با مراحل انتقالی مخصوص مثل عوض کردن منزل، ارتقاء مقام، طلاق یا رفتن از یک خرده کیش به خرده کیش دیگر متخصص شدهاند. این افراد که به تجربهٔ اخیرشان مجهز هستند، و داوطلبانه یا با مزد ناچیزی کار میکنند، مقدار اندکی از وقت خود را به این امر اختصاص خواهند داد تا افراد از مشکلات و تشویشها و برنامههای خود با آنان صحبت کنند. خود این افراد نیز در مسیر انطباقی شان، برای چنین کمکهایی از اشخاص دیگر استفاده خواهند کرد. میر ابید متذکر شد که مشورتخواهی افراد از یکدیگر چیز تازهای نیست. باز باید متذکر شد که مشورتخواهی افراد از یکدیگر چیز تازهای نیست. تازگی مسأله در این است که ما با استفاده از سیستمهای کامپیوتری می توانیم تازگی مسأله در این است که ما با استفاده از سیستمهای کامپیوتری می توانیم گروههای موقعیتی را بسرعت تشکیل دهیم و افراد را با مشاوران هماهنگ سازیم و این هردو کار را با احترام بسیار به رازپوشی و برملا نکردن نام اشخاص انجام این هردو کار را با احترام بسیار به رازپوشی و برملا نکردن نام اشخاص انجام

با گسترش یافتن خدمات «گوش فرادادن» و «مراقبت کردن» نشانههای حرکت در این مسیر کاملاً عیان است. در شهر داونپورت (Davenport) در آیوا (Iowa)، افراد تنها می توانند با گرفتن یک شماره تلفن با یک «شنونده» تماس برقرار کنند، یعنی با یکی از داوطلبان که به نوبت برای بیست و چهار ساعت گوش به زنگ تلفن هستند. این برنامه که توسط یک کمیسیون محلی برای افراد مسن ابداع شد، کم و بیش با خدمات «دایرهٔ مراقبت» در نیویورک شباهت دارد، دایرهٔ مراقبت از مشترکین خود مبلغی پول دریافت می دارد و در ازاء این مبلغ روزی دو بار، در

۷) در اینباره نگاه کنید به «بحران: بررسی نظریه و عمل و تحقیق» در (۱۹۲۸ کنید به «۱۹۲۸ نوامبر ۱۹۲۸ صفحهٔ ۳۷۲.

مواقع معین به مشترکین تلفن می کند. مشترکین نام پزشکان خود، نام همسایه، سرپرست ساختمان و نام یکی از خویشان نزدیک خود را در اختیار این بخش خدماتی می گذارند. بخش خدماتی در صورت پاسخ ندادن مشترک به تلفن نیم ساعت دیگر مجدداً تلفن می کند. چنانچه باز پاسخی نشنید به پزشک وی اطلاع می دهند و او را همراه با یک پرستار به منزل مشترک اعزام می کنند. خدمات «دایرهٔ مراقبت» در دیگر شهرها نیز شروع به فعالیت کرده است. با این دو نوع خدمات شاهد پدیدار شدن سیستم مشاوره در هنگام بحران هستیم، که در آینده شکل خواهند گرفت.

این سیستم، یعنی مشورت دهی و مشورت خواهی، به شکل یک «خدمت اجتماعی» بورو کراتیک و غیرشخصی در نخواهد آمد، بلکه به صورت یک فرایند کاملاً شخصی شده در می آید که نه تنها به افراد کمک می کند تا مراحل تغییرات را در زندگی خود پشت سر گذارند، بلکه کل جامعه را با نوعی «شبکهٔ عشق و محبت» به هم پیوند می زنند، یعنی سیستمی جمعی که مبتنی بر این اصل است که «همانقدر که من به تو نیاز دارم، تو هم به من نیاز داری » همچنانکه ما همراه با یکدیگر به وادی ناایمن و غیرقطعی آینده گام می گذاریم احتمالاً گروه بندی موقعیتی و مشاورهٔ دو نفره در مواقع بحران به صورت بخش مهمی در زندگی روزمرهٔ ما در خواهد دونفره در مواقع بحران به صورت بخش مهمی در زندگی روزمرهٔ ما در خواهد

## خانههای بین راه

یک نوع کاملاً متفاوت دیگر از «ضربهگیر آینده» ایدهٔ «خانههای بین راه» است که مقامات مترقی زندانها قبلاً آن را در مورد تسهیل بازگشت مجرمین به زندگی طبیعی بکار بردهاند. طبق نظر دانیل گلیزر (Daniel Glaser) جرمشناس معروف، از ویژگیهای بارز مؤسسات تادیبی در آینده عملی کردن فکر «آزادی تدریجی» است.

به جای آنکه فردی را از محیطی با تحریکهای بسیار کم و زندگی شدیداً منظم و منضبط زندان بیرون آوریم و بی آنکه آمادگی داشته باشد با خشونت در یک جامعهٔ باز رهایش سازیم، او را ابتدا به یک مؤسسهٔ میانین می فرستیم، که در آنجا به وی اجازه می دهند روزها را در اجتماع به کار بپردازد و شبها به آن مؤسسه مراجعت نماید. بتدریج موانع و محدودیتها را برمی دارند، تا سرانجام بطور کامل با جهان بیرون هماهنگ شود. چندین مؤسسه و آسایشگاه روانی مختلف چنین اصلی

را بکار گرفتهاند.^

همینطور پیشنهاد شده است که مشکلات مردم روستایی راه که ناگهان به مراکز شهری حرکت می کنند، در صورتی می توان بسرعت کاهش داد که از چیزی مشابه اصل «خانهٔ بین راه» برای آسان کردن و تسهیل ورود ایشان به یک روش جدید زندگی بهره گرفت. طبق این نظریه، چیزی که شهرها به آن نیاز دارند تسهیلات پذیرشی است، یعنی جایی که تازهواردان در آنجا بتوانند برای مدتی تحت شرایط میانی، یعنی بینابین جامعهٔ روستایی که آن را پشت سر می گذارند و جامعهٔ شهری که می خواهند در آن رسوخ نمایند، زندگی کنند. اگر به جای رفتار تحقیر آمیز با که می خواهند در آن رسوخ نمایند، زندگی کنند. اگر به جای رفتار تحقیر آمیز با مهاجران ساکن شهر و رها کردنشان تا خود راه خویش را بیابند، آنان را ابتدا با اوضاع و احوال آینده آشنا کنیم، این افراد در انطباق دادن خود با شهر موفق تر خواهند شد. ۹

چنین فکر و نظری در بین متخصصانی رسوخ یافته که به امر «مسکن خوشنشینها» در شهرهای مهم می پردازند، یعنی در شهرهای آن بخش از جهان که از نظر تکنولوژیکی توسعه نیافتهاند. در اطراف شهر خارطوم در سودان هزاران نفر از بادیه نشینان سابق زیستگاههایی برای خود ایجاد کردهاند. کسانی که با شهر خیلی فاصله دارند در چادر زندگی می کنند، که بسیار شبیه چادرهایی است که قبل از مهاجرت در آنها بسر می بردند. گروه بعدی که به شهر نزدیک ترند در دخمههایی زندگی می کنند که دیوارهایش از گِل درست شده و بامش را چادر می پوشاند. و گروه دیگری که از دستهٔ اخیر به شهر نزدیک ترند در کلبههایی زندگی می کنند با دیوارهای که با حلبی پوشیده شده.

وقتی که پلیس بر آن شد تا چادرها را از میان بردارد کنستانتینوس دو کسیادیس (Constantinos Doxiadis) متخصص برنامهریزی شهری توصیه کرد که آنها را خراب نکنند، و در عوض شهرداری خدماتی را نیز در اختیار ساکنان آنها قرار بدهد. وی می گفت به جای آنکه دخمههای گرداگرد شهرها را با دیدی منفی نگاه کنیم، می توان مثل یک دستگاه آموزشی گرانبها به آن نگریست که افراد خانواده در این

۸) نگاه کنید به Excerpta Criminologica) نگاه کنید به

۹) نگاه کنید به مقالهٔ مارگارت مید در Chicago Sun Times، ۲ نوامبر ۱۹۹۸.

۱۰) اصطلاح خوش نشین در برابر Squatter housing انتخاب شده و منظور آن است که افراد بی خانمان در خانه های خالی، بدون پر داخت اجاره مسکن می گزینند و در پارهای موارد نیز صاحب همان خانه ها می شوند. -- م.

دستگاه حرکت میکنند و گام به گام شهرنشین میشوند.<sup>۱۱</sup>

ولی کاربرد این اصل صرفاً نباید به تهیدستان و دیوانگان و یا جنایتکاران محدود شود. هر جامعهای که بخواهد با دگرگونیهای سریع اجتماعی یا تکنولوژیکی روبرو شود باید به جای انتقال یکباره و ناگهانی، تغییر کنترل شده و مراحل تدریجی را وجههٔ همت خویش قرار بدهد. برای مثال کسی که به سن بازنشستگی رسیده باید بتدریج او را از خدمت معاف کرد. دانشجویی که از یک اجتماع روستایی به شهر می آید، بهتر است قبل از ورود به یک دانشگاه بزرگ شهری، چند هفته در دانشکدهای در یک شهر متوسط بسر ببرد. به بیماری که مدت زیادی را در بیمارستان گذرانده است باید توصیه کرد قبل از مرخص شدن از بیمارستان، چند بار بطور آزمایشی به منزل برود و مجدداً بازگردد.

ما قبلاً این تدبیرها و خطمشیها را تجربه کردهایم. و از تدبیرهای دیگر نیز می توان بهره گرفت. برای مثال بازنشستگی نباید برای افراد تغییری باشد ناگهانی، از همه چیز به هیچ چیز و درهم شکنندهٔ روحیهٔ انسان، که اکنون برای بیشتر مردم چنین است. دلیل عاقلانهای در دست نیست که چرا نباید این کار بتدریج صورت بگیرد. خدمت سربازی که معمولاً پسر جوان را ناگهان با تندی و خشونت از خانوادهاش جدا می کند، می تواند مرحله به مرحله پیش آید. جدایی قانونی، که ظاهراً در مسیر طلاق نقش یک خانهٔ بین راه را بازی می کند، می تواند از نظر حقوقی اینهمه پیچیده و از لحاظ روانشناسی اینهمه سنگین نباشد. از دواج آزمایشی را باید به جای طعن و لعن توصیه و تشویت کرد. خلاصهٔ کلام آنکه در هر جا که تغییری در وضعیت و پایگاه انسان مطرح می شود، امکان تدریجی بودن آن را باید در نظر گرفت.

# حصارهای گذشته

هر جامعهای که با شتاب وارد تلاطم و آشوب چند دههٔ آینده می شود، بدون داشتن مراکزی اختصاصی که در آنها آهنگ تغییر را بطور مصنوعی کند می سازند، نمی تواند به کار خود ادامه بدهد. به عبارت دیگر، ما به حصارهای گذشته نیاز داریم، یعنی اجتماعاتی که در آنها جابجایی و تازگی و گزینش را عمداً محدود می کنند.

اینها می توانند اجتماعاتی باشند که تاریخ در آنها تا حدی از حرکت بازمانده

۱۱) به نقل از مصاحبهٔ نویسنده با دو کسیادیس.

است، مانند دهکدههای آمیش ۱۲ در پنسیلوانیا، یا جاهای دیگری که گذشته را در آنها بسیار هنرمندانه شبیه سازی کردهاند، مانند ویلیامسبورگ (Williamsburg) در ویرجینیا، و یا میستیک (Mystic) در کانتیکت (Connecticut)، ولی برخلاف ویلیامسبورگ یا میستیک که تعداد کثیری بطور مدام و با سرعتی بسیار از آنها بازدید می کنند و از آنجا می روند حصارهای گذشته که در آینده ساخته می شوند باید جاهایی باشند که وقتی مردم در برابر شوک آینده قرار گرفتند بتوانند از فشار تحریکهای بیش از اندازه که به آنان وارد می شود، برای چند هفته، یا چند ماه و حتی چند سال، البته اگر خودشان بخواهند، به آنجا پناه ببرند.

در این اجتماعات کند آهنگ، افرادی که خواهان آرامش بیشتر و تحریکهای کمتری در زندگی هستند یا به آن نیاز دارند باید بتوانند به چنین مکانهایی دسترسی پیدا کنند. این مکانها را باید آگاهانه از تماس با دنیای بیرون محفوظ نگاه داشت و رابطهاش را با جامعهٔ بزرگ اطراف آن قطع کرد. برای احتراز از عبور و مرور و سر و صدا، دسترسی به وسایط نقلیه باید محدود باشد. به جای روزنامه باید نشریات هفتگی منتشر شود. رادیو و تلویزیون، در صورت مجاز بودن، باید در طی روز فقط چند ساعت برنامه پخش کند، نه در تمام بیست و چهار ساعت. فقط خدماتی چون فوریتهای پزشکی و امور مربوط به سلامت افراد باید در نهایت کارایی خود و با استفاده از تکنولوژی پیشرفته کار کند.

نه تنها وجود چنین اجتماعاتی را نباید به تمسخر گرفت، بلکه جامعهٔ بزرگئتر باید مانند بیمهٔ اجتماعی و روانی آنها را مورد حمایت قرار بدهد. امکان دارد که جامعهٔ بزرگئتر در مواقعی که سرعت تغییر بسیار زیاد است، اشتباهات مصیبت بار و جبرانناپذیری مرتکب شود. مثلاً تصور کنید که با پخش وسیع یک افزونهٔ مواد غذایی بطور اتفاقی آثار و علائمی شبیه تالیدومید بیدا شود. می توان حوادثی

۱۲) آمیش (Amish) فرقهای مذهبی که در سال ۱۲۹۳ و ۱۲۹۷ در سویس شکل گرفت. اعضاء این فرقه لباسهای متحدالشکل میپوشند و بیشتر به کار کشاورزی اشتغال دارند؛ و حدود ۰۰۰ ٤٤ نفر از این فرقه در بعضی از ایالتهای امریکا زندگی میکنند. —م.

۱۳) افزونهٔ مواد غذایی (Food Additive): شامل کلیهٔ موادی که بطور عمدی وارد غذا می کنند تا بدان وسیله حفظ و نگهداری، خوشمزگی و ظاهر خوب غذا را سبب شوند. - م.

۱۶) تالیدومید (Thalidomide): دارویی که سابقاً برای تسکین درد و خواباندن مورد استفاده قرار میگرفت، تا آنکه بعداً معلوم شد که بر رشد جنین آثار نامطلوبی بهجا میگذارد و نوزادان با نقص عضو به دنیا میآمدند. –م. را پیش بینی کرد که ممکن است باعث عقیم شدن و حتی مرگ جمعیت انبوهی شود.

با از دیاد حصارهای گذشته، یعنی موزههای زنیده، ما این امکان را افزایش می دهیم که در هنگام بروز یک فاجعهٔ عالمگیر، کسانی باشند تا رشتههای از هم گسیخته را دوباره به هم بپیوندند. از این اجتماعات می توان به منزلهٔ دستگاههایی برای آموزش تجربی استفاده نمود. مثلاً کودکان دنیای خارج می توانند چند ماهی را در یک دهکدهٔ فئودالی شبیه سازی شده بگذرانند، و مثل کودکان سده های گذشته زندگی و عملاً کار کنند. ممکن است از نوجوانان خواسته شود تا مدتی را در یک اجتماع نمونه وار مربوط به آغاز دوران صنعتی شدن بگذرانند، و عملاً در کارگاهها و کارخانه های آن دوران کار کنند. این نوع آموزش و پرورش زنده از نظر تاریخی کارخانه های آن دوران کا کنند. این نوع آموزش و پرورش زنده از نظر تاریخی جشماندازی به او می دهد که هیچ کتابی قادر به چنین کاری نیست. در اینگونه اجتماعات مردان و زنانی که خواهان زندگی آرام تری هستند، می توانند دورهای از زندگی خود را واقعاً مثل شکسپیر، یا بنجامین فرانکلین ۱۵ و یا ناپلئون بسر برند؛ نه زندگی خود را واقعاً مثل شکسپیر، یا بنجامین فرانکلین ۱۵ و یا ناپلئون بسر برند؛ نه غذا بخورند و بخوابند. زندگی کردن به شیوهٔ تاریخ گذشته افراد بسیاری را که ذاتا استعداد بازیگری دارند به اینگونه اجتماعات جذب خواهد کرد.

خلاصهٔ کلام آنکه هر جامعه به جوامع فرعی و کوچکی نیاز دارد که اعضاء آن بتوانند از آخرین پدیده ها برکنار بمانند. ما حتی ممکن است به افراد پول بدهیم تا از آخرین کالاها استفاده نکنند و وسایل آسایش اتوماتیک و دقیق را بکار نگیرند.

# حصارهای آینده

بر همین اساس، همانطور که ما این امکان را برای کسانی فراهم میکنیم تا مثل گذشته با آهنگ کندتری زندگی کنند، باید این امکان را برای افرادی هم که میخواهند جنبههای زندگی آینده شان را پیشاپیش تجربه کنند فراهم آوریم. به این ترتیب می باید حصارهایی نیز برای آینده درست کنیم.

چنین حصارهایی را تاکنون در مواردی درست کردهایم. فضانوردان و خلبانان و سایر متخصصان را در محیطهایی تمرین میدهند که با دقت بسیار از روی

۱۵) بنجامین فرانکلین (Ben Franklin) (۱۷۹۰–۱۷۹۰): دولتمرد، دیپلمات، نویسنده و چاپخانه دار امریکایی. –م.

محیطهایی شبیه سازی و ساخته شده اند که در مأموریتهای آینده شان عملاً در آنها بسر خواهند برد. با ساختن یک نمونهٔ مشابه از داخل کابین خلبان و یا محفظهٔ یک سفینهٔ فضائی، به خلبانان و فضانور دان امکان می دهیم تا کم کم با محیط آینده شان خو بگیرند. افراد پلیس و جاسوسها و کوماندوها و سایر متخصصان امور نظامی را از قبل با نشان دادن فیلم به آنان و نیز شناساندن کسانی که باید با آنان سر و کار پیدا کنند و کارخانه هایی که باید به داخل آنها نفوذ کنند و ناحیه هایی که باید تحت پوشش قرار دهند، تعلیم می دهیم، به این ترتیب آنان برای رویدادها و امور گوناگونی که در آینده احتمالاً با آنها مواجه خواهند شد آماده می شوند.

دلیلی ندارد که نتوانیم این اصل را به موارد دیگر تسری بدهیم. قبل از آنکه کارگری را به محل جدیدی منتقل کنیم باید برای او و خانوادهاش فیلمهای مفصلی را نشان بدهیم، مثل محلی که در آن زندگی خواهند کرد، مدرسهای که بچههایش در آن درس خواهند خواند، فروشگاههایی که در آنها خرید خواهند کرد، و حتی آموزگاران و فروشندهها و همسایگانی که بعداً با آنها آشنا خواهند شد. اگر به این طریق آنان را از پیش با محیط جدید انطباق دهیم می توانیم از تشویش و اضطرابشان در برابر ناشناخته و مجهول کم کنیم و آنان را پیشاپیش برای رویارویی با مشکلاتی که احتمالاً در آینده با آنها مواجه می شوند آماده کنیم.

فردا که تکنولوژی شبیه سازی تجربی پیشرفت نماید، ما بیشتر از اینها جلو خواهیم رفت. فردی که از قبل با محیط آیندهٔ خود انطباق پیدا می کند، نه تنها محیطی را که وارد آن می شود، خواهد دید و شنید، بلکه آن را لمس خواهد کرد و خواهد چشید. او می تواند با مردمی که در آینده با آنان روبرو می شود، نیابتا روابط متقابل برقرار کند و تجربه های ساختگی را که برای بالا بردن تواناییهای او در آینده با دقت طراحی شده اند، از سر بگذراند.

«گروههای روان آزما»ی آینده، در امر طراحی و به حیطهٔ عمل در آوردن این نوع امکانات و تسهیلات انطباقی با بازار پررونقی روبرو خواهند شد. ممکن است در آینده خانوادههایی جمیعاً به حصارهای «کار و آموزش و بازی» که عملاً در حکم موزههای آینده خواهند بود، بروند و در آنجا برای رویارویی با مسائل شخصی شان در روزهای آینده مهیا شوند.

### جشنهای جهانی تسخیر فضا

جان گار دنر در کتاب خودنحولی (Self Renewal) مینویسد: «ما که اینهمه مفتون تغییر شده ایم، باید از این تصور که تداوم در تاریخ بشر امری بی اهمیت و حتی

مستوجب ملامت است، صرف نظر کنیم. تداوم در زندگی افراد و سازمانها و جوامع، یکی از مسائل مهم و اساسی محسوب می شود.» ۱۶

با توجه به نظریهٔ دامنهٔ انطباقی، این نتیجه حاصل می شود که همانطور که تقاضای تغییر ناگهانی یا بدون تداوم لزوماً کاری مترقی نیست، اصرار بر تداوم نیز در تجربهٔ ما لزوماً چیزی ارتجاعی نیست. در جوامع راکد نیاز عمیقی از نظر روانی برای تازگی و تحریک به چشم می خورد. در یک جامعهٔ پرشتاب نیز نیاز به حفظ و حراست از پارهای امور پرتداوم دیده می شود.

در گذشته شعائر حائل بسیار مهمی برای تغییر بشمار میرفت. مردمشناسان میگویند برخی از تشریفات مکرر، مثل شعائر مربوط به تولد و مرگ و بلوغ و از دواج و غیره در جوامع ابتدائی به افراد کمک میکردند تا پس از وقایعی که ناچار میشدند خود را با آنها منطبق سازند، مجدداً تعادل خود را حفظ کنند.

کیمبال (S. T. Kimball) می نویسد: «دلیلی در دست نیست که دنیای غیرروحانی شهری، نیاز به بیان آیینی را کم کرده باشد...» کارلتون کون (Carleton Coon) اعلام می کند: «کلیهٔ جوامع صرف نظر از اندازه و میزان پیچیدگیهایشان، برای تأمین و حفظ تعادل خود به وسایل کنترل کننده نیاز مندند؛ و کنترل شکلهای گوناگون دارد. یکی از آنها وجود شعائر است. هنگام ظاهر شدن رهبران دولتی در مجامع و در آیینهای مذهبی و مراسم حرفهای به حیات خود ادامه می دهند.

اما اینها فقط سطح ظاهری شعائر را نشان می دهد. مثلاً در جوامع غربی فرستادن کارت کریسمس یک آیین سالانه است که نه تنها بخودی خود نشانهٔ تداوم است، بلکه به افراد کمک می کند تا دوستیها و آشناییهای شدیداً موقت خود را طولانی تر سازند. جشنهای تولد و تعطیلات و سالگردها مثالهای دیگری در این زمینهاند. صنعتِ شدیداً رو به گسترش کارت تبریک سازی برای جامعهای که پیوسته نیاز مند داشتن شبه آیینهاست، یک فعالیت اقتصادی قابل اعتناست ـ تنها در ایالات متحد امریکا سالانه ۵۰۰٬۰۰۰٬۲۲۸ کارت کریسمس فروخته می شود. ۱۹

١٦) نگاه کنيد به [٣٩]، صفحهٔ ٦.

۱۷) نگاه کنید به مقدمهٔ کیمبال در [۵۰]، صفحهٔ xvii

۱۸) نگاه کنید به مقالهٔ کون «رشد و توسعهٔ گروههای اجتماعی» در [۱۷۷]، صفحهٔ ۱۲۰

<sup>1967</sup> Preliminary Census of اطلاعات مربوط به کارتهای کریسمس بر Manufactures

رفتار تکراری، صرف نظر از کار کردهای دیگر آن، با ارائهٔ چشماندازی که در آن شبح تازگی هویداست، به رویدادهای غیر تکراری معنا و مفهوم می بخشد. جیمز بوسارد (James Bossard) و النور بول (Eleanor Boll) دو جامعه شناس نامی پس از بررسی صد زندگینامهٔ چاپ شده، به هفتاد و سه مورد برخورد کردند که نویسندگانشان رفتار و کارهایی را وصف کرده بودند که بدون تردید در شمار شعائر خانوادگی قرار می گیرند. این شعائر «که از مقداری امور اتفاقی و در نتیجهٔ کنش متقابل افراد خانواده ساخته می شدند، به دلیل آنکه برای افراد خانواده مفید یا رضایت بخش بودند، کم کم مقرر و تثبیت می شدند و از طریق تکرار، شکلهای کاملاً معینی پیدا می کردند.» ۲۰

با شتاب گرفتن آهنگ تغییر، بسیاری از این شعائر یا تباه می شوند و یا ماهیت خود را از دست می دهند. ولی ما با چنگ و دندان آنها را حفظ می کنیم. یک خانوادهٔ غیر مذهبی بطور ادواری ارج بزرگانی از عالم بشریت مثل یوهان سباستین باخ<sup>۱۲</sup> یا مارتین لو ترکینگ<sup>۲۲</sup> را در سر میز شام با الطاف غیر مذهبی پاس می دارد. شوهران و زنان از تصنیف «ترانهٔ ما» یاد می کنند و هرازگاهی به تماشای «جایی که برای اولین بار یکدیگر را دیدیم» می روند. در آینده می توانیم چشم به راه تنوع بیشتر انواع شعائری باشیم که در زندگی خانوادگی به آنها تقرب می جویند.

با شتاب بخشیدن به آهنگ تغییر و وارد شدن الگوهای ناموزون به درون آن می باید همانطور که اکنون برای محافظت از جنگلها و بناهای تاریخی و پناهگاه پرندگان آنها را محصور می کنیم، لازم است برای حفظ این شعائر نیز قواعد و نظمی در نظر بگیریم. حتی ممکن است ناچار شویم که دست به ایجاد شعائر بزنیم، ما که مثل گذشته دیگر وابستهٔ نطف و مرحمت طبیعت نیستیم، ما که دیگر محکوم به تحمل شبهای تاریک و صبحهای سرد و یخزده نیستیم، ما که دیگر در یک محیط طبیعی بدون تغییر قرار نداریم، می توانیم جدای از نظمها و قواعد طبیعت، مسیر و جهت خودمان را در مکان و زمان بر اساس قواعد و نظمهای اجتماعی تعیین مسیر.

۲۰) در مورد شعائر خانوادگی نگاه کنید به [۵]، صفحهٔ ۳۲.

۲۱) یوهان سباستین باخ (Johan Sebastian Bach) (۱۷۵۰–۱۷۵۰): موسیقیدان مشهور آلمانی. –م.

۲۲) مآرتین لوترکینگ (Martin Lutherking) (۱۹۲۸–۱۹۲۸): کشیش امریکایی از نژاد سیاه و رهبر سیاهپوستان امریکا، وی در راه رفع امتیاز نژادی سفیدان بر سیاهان مبارزه کرد و در سال ۱۹۶۶ به اخذ جایزهٔ صلح نوبل نائل شد. --م.

در ایالات متحد امریکا برای اکثر شهرنشینان آن فرارسیدن بهار، نه با پیدا شدن سبزه و گل و گیاه بلکه با آغاز فصل بیسبال معلوم می شود ـدر منهاتن تقریباً هیچ درخت و سبزهای پیدا نمی شود. نخستین توپ را یا رئیس جمهور پر تاب می کند و یا یکی از اشخاص عالی مقام، و پس از آن میلیونها شهروند هر روز این آیین تودهای و روبه گسترش را دنبال می کنند. همینطور هم پایان تابستان مثل هر نماد طبیعی، با مسابقات بیس بال مشخص می شود. حتی کسانی هم که به ورزش توجهی ندارند، این رویدادهای بزرگ و خوشایند و قابل پیش بینی را نادیده نمی گیرند. رادیو و تلویزیون مسابقات بیس بال را به درون همهٔ خانواده ها می برند. روزنامه ها پر می شود از اخبار ورزشی؛ تصاویر بیس بال به صورت یک پس زمینه و گونه ای تم در می شود از اخبار ورزشی؛ تصاویر بیس بال به صورت یک پس زمینه و گونه ای تم در آهنگ آشنا درمی آید، که به درون آگاهی ما نفوذ می کند. هر اتفاقی هم در «آهنگ آشنا درمی آید، که به درون آگاهی ما نفوذ می کند. هر اتفاقی هم در «آمریکن لیگ و «ناشنال لیگ» کار خود را می کنند. نتایج بازیهای منفرد هر تیم متفاوت می شود. جایگاه تیمها بالا و پایین می شود، اما این بازی در چار چوب متفاوت می شود. جایگاه تیمها بالا و پایین می شود، اما این بازی در چار چوب یک سلسله قواعد بی چون و چرا و ماندگار به کار خود ادامه می دهد.

گشایش کنگره در ماه ژانویه؛ عرضهٔ مدل جدید اتومبیلها در فصل پاییز؛ تغییر فصلی مدهای لباس؛ آخرین مهلت پر کردن اظهارنامهٔ مالیاتی در پانزدهم آوریل؛ فرارسیدن کریسمس؛ جشن شب سال نو؛ تعطیلات ملی سالیانه، همهٔ اینها رویدادهایی هستند که زمانهای زندگی ما را از پیش مشخص می سازند و زمینهٔ نظم و قاعدهای موقتی برای آن فراهم می کنند که (گرچه کافی نیست) برای سلامتی روحی ما ضروری است. اما فشار ناشی از تغییر درصدد است تا این موارد را از تقویم ما جدا نماید و آنها را سست و نامنظم کند. البته این کار اغلب از نظر اقتصادی مزایائی در بر دارد. اما ممکن است از میان رفتن اینگونه نقطههای عطف که زمانشان مشخص و پابرجاست و هنوز به زندگی روزانهٔ ما شکل و تداوم می بخشند، خسارتهای پنهانی برای ما بهبار آورند. به جای آنکه همهٔ اینها را یکباره از زندگی خود حذف کنیم، بهتر است بعضی از آنها را نگاه داریم تا در هر جا که می قواعد و نظم دیده نمی شود، آنها را به کار گیریم (مسابقه های قهرمانی بوکس در مواقعی برگذار می شود که نظمی ندارد و غیرقابل پیش بینی است. شاید بهتر باشد مواقعی برگذار می شود که نظمی ندارد و غیرقابل پیش بینی است. شاید بهتر باشد که اینگونه رویدادهای آیینی نیز، مثل بازیهای المپیک در مواقع مشخصی برگذار

با زیاد شدن اوقات فراغت این فرصت را داریم تا شعائر و موارد دیگر ثبات، مثل تعطیلات جدید، جشنها و بازیهای جدید را وارد جامعهٔ خود کنیم. این مکانیسمها نه تنها به زندگی روزانهٔ ما تداوم می بخشند، بلکه به یگانگی و قوام جوامع کمک می کنند، و آنها را در برابر آثار زیانبار تکه تکه شدن جامعهٔ فراصنعتی محافظت می نمایند. برای مثال می توانیم روزهایی را برای بزرگداشت کسانی چون گالیله، مو تسارت، اینشتین و یا سزان ۲۳ تعطیل اعلام کنیم. می توانیم جشن باشکوه و عالمگیری را به مناسبت فتح و پیروزی انسان در فضا برگذار نماییم.

هماکنون فرستادن موشکهای پیدر پی به فضا و بازگرداندن کپسولهای سرنشیندار آنها کمکم به شکل نوعی آیین و مراسم در آمده است. میلیونها نفر که نفسهایشان در سینه حبس شده به شمارش معکوس گوش میسپارند تا مأموریت موشک آغاز شود. آنان لااقل برای یک لحظهٔ گذرا در تحقق یگانگی بشری و شایستگی بالقوهٔ او در برابر عالم سهیم میشوند.

با تنظیم این رویدادها، و با افزایش دادن جشن و مراسم بسیار در حول و حوش آنها، می توانیم از آنها برای جامعهٔ جدید یک چارچوب آیینی فراهم کنیم و همچون پایگاههای حفظالصحه و دلبستگیهای موقت استفاده نماییم. بی شک روز بیستم ژوییه را، که آرمسترانگ فضانورد به گفتهٔ خودش «یک گام کوچک برای انسان و گام غول آسایی برای بشریت» برداشت، باید به صورت جشن سالانهٔ وحدت انسان در آوریم. به این ترتیب با بهرهگیری از مواد جدید و شعائری که از قبل وجود داشته اند، و ایجاد تغییر در هر جا که امکان داشته باشد، آن هم به شکل رویدادهای قابل پیشبینی و نه یک سلسله حوادث نامنظم، می توانیم حتی در بحبوحهٔ تحولات عظیم اجتماعی، عناصری برای تداوم فراهم کنیم.

دگرگونی فرهنگی ساکنان جزیرهٔ مانوس در مقابل تحولی که در برابر ماست چیز ساده ای است. فقط وقتی می توانیم در برابر این تحول دوام بیاوریم که از تاکتیکهای شخصی فراتر رویم و تدابیر اجتماعی را پیشهٔ خود سازیم و فرد آسیب دیده از تغییر را با خدمات جدیدی مورد حمایت قرار دهیم و برای تمدن فردا که طلایه اش نمو دار شده است، تداوم و حائلهایی در برابر تغییر به ارمغان بیاوریم.

هدف از تمام اینها کاستن از آسیبهایی است که در اثر تغییر سریع به انسان وارد می شود. اما راه دیگری نیز برای در آویختن با این مشکل وجود دارد، و آن عبار تست از گسترش ظرفیت انطباقی انسان، یعنی وظیفهٔ اصلی و اساسی آموزش و پرورش در طی انقلاب فراصنعتی.

۲۳) پل سزان (Paul Cézanne) (۱۹۰۸–۱۸۳۹): نقاش فرانسوی و از پیشوایان نهضت نقاشی جدید.-م.

# فصل هيجدهم

# آموزش و پرورش در زمان آینده

در مسابقهای که به منظور قرار دادن انسان و دستگاهها و ماشینها بر روی سیارات در گرفته است و سرعت آن هر لحظه زیادتر می شود، منابع عظیمی برای «فرود آرام» به مصرف می رسد. به همین جهت هر سیستم فرعی سفینهٔ فضائی را دقیقاً طوری طراحی می کنند تا در برابر ضربهٔ فرود مقاومت نماید. سپاهی از مهندسان و زمین شناسان و فیزیکدانان و فلز شناسان و سایر متخصصان، سالها بر سر مسالهٔ تأثیر فرود آمدن کار می کنند. هر سیستم فرعی در هنگام فرود آمدن اگر نتواند درست عمل کند به قیمت مرگ انسانها تمام می شود؛ صرف نظر از تلف شدن میلیاردها دلار پول که صرف وسیله ها و تجهیزات شده و دهها هزار سال کار فشردهٔ انسان که دیگر جای خود دارد.

امروز یک میلیارد انسان، یعنی تمام جمعیت کشورهایی که از نظر تکنولوژی پیشرفتهاند، بسرعت بسوی وعدهگاه فراصنعتی پیش می تازند. آیا همه باید شوک ضربهٔ آینده را تحمل کنیم؟ یا اینکه می توانیم آرام فرود آییم؟ ما داریم بسرعت به کار خود شتاب می دهیم. از میان فضای مبهم فردا خطوط مضرس جامعهٔ آینده نمودار می شود. ولی با آنکه ما هر لحظه نزدیک تر می شویم، شواهد و دلائل بسیاری گواه این امر است که یکی از اساسی ترین سیستمهای فرعی ما، یعنی سیستم آموزش و پرورش بطور خطرناکی کارش خراب است.

چیزی که امروز به آن آموزش و پرورش گفته می شود، حتی در بهترین مدارس و دانشکده های ما، بطور یأس آوری نابهنگام و بی مورد است. والدین محصلین از آموزش و پرورش انتظار دارند که بچه هایشان را برای زندگی در آماده سازد. آموزگاران هشدار می دهند که بی بهره شدن از آموزش و

پرورش مناسب شانس و اقبال بچهها را در دنیای آینده تباه میکند. هیأت دولت، کلیساها و رسانههای گروهی، همگی جوانان را نصیحت میکنند که مدرسه را رها نکنند، و اصرار میورزند که امروز، بیش از هر زمان دیگر، آیندهٔ انسان تقریباً بطور کامل در گرو آموزش و پرورش است.

اما به رغم تمام این خطابه های زیبا و فریبنده دربارهٔ آینده، مدرسه های ما به جای آنکه به جامعهٔ جدیدی که در حال پیدایش است چشم داشته باشند به یک سیستم در حال مرگ واپس می نگرند. همهٔ توانهایشان در این جهت بکار گرفته می شود تا انسانهایی شبیه ابزار درست کنند و تحویل بدهند: انسانهایی که بتوانند در سیستم محتضری که قبل از خودشان خواهد مرد به زندگی ادامه بدهند.

برای آنکه به انسان کمک کنیم تا شوک آینده را از سر خود رد کند، باید یک سیستم آموزش و پرورش فراصنعتی ایجاد کنیم. برای این منظور به جای جستجو در گذشته، باید اهداف و روشهای خود را در آینده بیابیم.

# مدرسهٔ دوران صنعتی

هر جامعه نسبت به گذشته و زمان حاضر و آینده نگرشی مختص به خود دارد. این گرایش زمانی که در پاسخ به آهنگ تغییر شکل گرفته و بسیار کم به آن توجه شده است مهم ترین عامل تعیین کنندهٔ رفتار اجتماعی است و در راه و روشی که جامعه، جوانان خود را برای بزرگسالی آماده می کند بوضوح منعکس می شود.

در جوامع راکد، گذشته به درون زمان حاضر میخزید و در آینده تکرار می شد. در چنین جامعه ای، عاقلانه ترین راه برای آماده کردن بچه آن بود که او را به مهار تهای گذشته مجهز ساخت؛ زیرا اینها دقیقاً همان مهار تهایی بودند که وی در آینده به آنها نیاز داشت. کتاب مقدس نصیحت می کند: «نزد پیران حکمت است.»

به این ترتیب پدر انواع فنون عملی را به همراه مجموعهای از ارزشهای کاملاً سنتی و مشخص به پسرش منتقل می کرد. انتقال علم توسط افراد متخصص که در مدارس متمرکز هستند صورت نمی گرفت، بلکه از طریق خانواده و نهادهای مذهبی و دورههای کار آموزی انجام می شد. معلمین و متعلمین در سراسر اجتماع پراکنده بودند. به هر حال مفتاح ورود به درون نظام اجتماعی ایمان مطلق به گذشته بود. برنامهٔ درسی گذشته، زمان گذشته بود.

#### ۱) عهد عتيق، كتاب ايوب، باب ۱۲، آيهٔ ۱۲. -م.

عصر مکانیک همهٔ این رابطهها را از میان برداشت، زیرا صنعتگرایی به انسان نوع جدیدی نیاز داشت. این دوران به مهار تهایی نیاز داشت که نه خانواده می توانست آنها را تأمین کند و نه کلیسا. صنعتگرایی نظام ارزشها را جبراً متحول و دگرگون کرد؛ و بیش از هر چیز خواستار آن بود که انسان به مفهوم تازهای از زمان دست یابد.

آموزش و پرورش همگانی دستگاه هوشمندانهای است که صنعتگرایی تأسیس کرد تا نوع بزرگسالانی را که به آنان نیاز داشت تولید کند. مسأله بیاندازه پیچیده شده بود. اینکه چگونه کودکان را برای یک دنیای جدید آماده سازند؛ جهانی پر از کارهای تکراری در داخل یک بنای پر از دود و سر و صدا و ماشین آلات و شرایط زیست شلوغ و پرجمعیت و انضباط جمعی؛ جهانی که در آن زمان را دیگر نه بر اساس گردش ثابت خورشید و ماه، بلکه با سوت و ساعت کارخانه ها تنظیم می کردند.

راهحل این مسأله وجود یک سیستم آموزشی بود که ساختارش تقلیدی از همان دنیای جدید باشد. این سیستم یکباره پدیدار نشد. حتی امروز نیز سیستم آموزش و پرورش برخی از عناصر جامعهٔ ماقبل صنعتی را همچنان حفظ کرده است. اما اندیشهٔ جمع کردن تودههای محصلین (مادهٔ خام) که معلمین (کارگران) آنها را در یک مدرسهٔ متمرکز (کارخانه) عمل آورند، بارقهٔ نبوغ آسای صنعتی بود. تمام سلسلهمراتب اداری آموزش و پرورش که بعدها شکل گرفت و رشد یافت، بر اساس الگوی بورو کراسی صنعتی ساخته شد. سازمانبندی علوم نیز در رشتههای ثابت و همیشگی بر اساس فرضیات صنعتی صورت گرفته بود. کودکان از جایی به جای دیگر میرفتند و در محلهایی از پیش تعیین شده مینشستند. زنگها برای اعلام تغییرات زمان به صدا در می آمدند.

زندگی داخلی مدرسه نیز به صورت آیینهای در آمد که جامعهٔ صنعتی را بطور کامل در خود منعکس می کرد. آن بخش از ویژگیهای آموزش و پرورش که امروزه بیشتر از همه مورد نقد و نکوهش قرار می گیرد دسته دسته کردن شاگردان، فقدان فردیت، سیستمهای خشک نشستن در سر کلاس، گروه بندی، ر تبه بندی و نمره دادن، نقش آمرانهٔ معلم همگی دقیقأ همان چیزهایی است که آموزش و پرورش دولتی و همگانی را به صورت ابزار مؤثر انطباق دادن برای مکان و زمان خودش در آورده است.

جوانان از درون این دستگاه آموزش و پرورش وارد جامعهای میشوند که ساختار شغلی و نقشها و نهادهایش شبیه مدرسه است. محصل، هم چیزهایی را

فرامی گرفت که بعدها می توانست از آنها استفاده کند، و هم با روشی زندگی می کرد و تعلیم می دید که خود نمونهٔ همان شیوهای بود که در آینده خودش نیز آن را دنبال می کرد.

برای مثال، مدرسه با زیرکی تمام گرایش زمانی جدیدی به آنان تزریق کرد که صنعت به آن نیاز داشت. انسانها که در برابر شرایط کاملاً نشناختهای قرار گرفته بودند، ناچار شدند تمام نیروهای خود را برای درک وضع حاضر صرف کنند. به این ترتیب توجه و تکیهٔ آموزش و پرورش نیز دستخوش تغییر گردید و کمکم از گذشته به حال معطوف شد.

بخشی از مبارزهٔ تاریخی جان دیویی و پیروانش را به منظور وارد کردن معیارهای مترقی در امر آموزش و پرورش امریکا، میتوان تلاش برای دگرگون کردن گرایش زمانی کهنه و قدیمی دانست. جان دیویی علیه گذشته گرایی آموزش و پرورش سنتی مبارزه می کرد و می کوشید توجه و تکیهٔ آموزش و پرورش را به اینجا و اکنون معطوف دارد. او می گفت: «راه نجات یافتن از سیستمهای مدرسی، که گذشته در آنها هدف می شود، این است که آشنایی با گذشته را وسیلهای کنیم برای در ک زمان حاضر.»"

با همهٔ اینها تا دهها سال بعد سنتگرایانی مثل ژاک ماری تین (Maritain) و ارسطوگرایان جدید مثل رابرت هاچینز (Robert Hutchins) به هر کس که می کوشید تعادل را به نفع زمان حاضر برهم زند، حمله می کردند. هاچینز، رئیس سابق دانشگاه شیکاگو و سرپرست کنونی «مرکز مطالعهٔ نهادهای دمو کراتیک» معلمان و استادانی را که می خواستند شاگردانشان مطالبی دربارهٔ جامعهٔ جدید فرابگیرند، اعضاء «کیش حضوری» می نامید. پیشروها به جنایت پلشت «حاضرگرایی» (presentism) متهم می شدند.

انعکاس این کشمکش بر سر گرایش زمانی، هماکنون نیز در نوشتههای کسانی مثل ژاک بارزون (Jacques Barzun) به چشم میخورد که مصراً می گوید: «کوشش به منظور آموزش... برای زمان حاضر که تعریف آن محال است، کار بیهودهای است، به این ترتیب هنوز نظامهای آموزش و پرورش ما خود را کاملاً با عصر صنعتی انطباق نداده است که نیاز برای یک انقلاب جدید، یعنی انقلاب فراصنعتی بر سر آنها خراب می شود. و درست به همانگونه که پیشروان دیروز را به

۲) جان دیوئی (John Dewcy) (۱۹۵۲–۱۹۵۲): فیلسوف پراگماتیست امریکایی و یکی از متنفذترین پیشوایان تعلیم و تربیت در این کشور. م.

۳) در مورد دیوئی و هاچینز نگاه کنید به [۱۱۲]، تقدیمنامهٔ کتاب و صفحهٔ ۷۰.

«حاضرگرایی» متهم می کردند، احتمال می رود که اصلاح طلبان آموزش و پرورش فردا را به «آینده گرایی» متهم کنند. زیرا واضح است که آموزش و پرورش در خور جامعهٔ فراصنعتی زمانی امکان پذیر است که ما گرایش زمانی خود را هرچه بیشتر به آینده معطوف کنیم.

## انقلاب آموزشي جديد

در سیستمهای تکنولوژیکی آینده، ماشینها و دستگاههای سریع و متحرک و خودتنظیم کننده به جریان امور مادی خواهند پرداخت و انسانها با جریانات اطلاعات و بینش سر و کار خواهند داشت. ماشینها بطور روزافزون به کارها و امور عادی خواهند پرداخت و انسانها به کارهای ذهنی و خلاقانه. هم ماشینها و هم انسانها به جای آنکه در کارخانههای بزرگ و شهرهای کارخانهای متمرکز شوند در سراسر جهان پراکنده خواهند شد و از طریق وسایل ارتباطی که بطور حیرت آوری دقیق و پراکنده خواهند شد و از طریق وسایل ارتباطی که بطور کنند. کار و فعالیت انسان حساس هستند، هر آن می توانند با یکدیگر تماس برقرار کنند. کار و فعالیت انسان از کارخانهها و ادارات شلوغ به اجتماع و خانه منتقل خواهد شد.

ماشینها، مثل بعضی از ماشینهای موجود تا یک میلیاردم ثانیه با یکدیگر همزمان خواهند شد؛ انسانها غیرهمزمان خواهند شد. سوت کارخانه خاموش می شود. حتی ساعت، که لوئیس مامفورد یک نسل پیش آن را دستگاه اصلی عصر جدید صنعتی نامید، سوای امور صرفاً تکنولوژیکی، بخشی از سلطهٔ خود را بر انسان از دست خواهد داد. به همراه اینها سازمانهایی که برای کنترل تکنولوژی مورد نیاز می باشند، از دست بورو کراسی خارج می شوند و بر عهدهٔ موردسالاری قرار می گیرند، از حالت ثبات و تداوم به حالت ناپایداری و از توجه به اکنون، به توجه به آینده دگرگون می شوند.

در چنین دنیایی ارزشمندترین صفات عصر صنعتی به صورت عوامل دست و پاگیر درمی آیند. تکنولوژی آینده به میلیونها افراد کمسوادی نیاز ندارد که حاضرند هماهنگ با هم کارهای بینهایت تکراری را انجام بدهند؛ به افرادی نیاز ندارد که کورکورانه همهٔ دستورات را گردن مینهند و میدانند که قیمت نان به اطاعت محض از مقامات بستگی دارد؛ بلکه به افرادی نیازمند است که بتوانند به داوریهای مهم و دقیق دست بزنند، بتوانند راه خویش را در محیطهای تازه پیدا

۱) در مورد اهمیت ساعت نگاه کنید به [۲۹۳]، صفحهٔ ۲۱. همچنین نگاه کنید به Pasi (۲۹۳)، صفحهٔ ۲۱. همچنین نگاه کنید به ۱۹۳۷)، موحهٔ ۲۷–۵۷.

کنند، بتوانند روابط جدید را در واقعیتی که بسرعت در حال تغییر است، به چالاکی تشخیص و تمیز دهند؛ به افرادی نیاز دارد که به گفتهٔ جالب اسنو: «آینده تا مغز استخوانشان نفوذ کرده باشد.»<sup>۵</sup>

بالاخره اگر ما نتوانیم این حرکت پرشتاب تغییر را مهار کنیم که ظاهرا تا مدتها نخواهیم توانست انسان آینده ناچار خواهد شد در مقایسه با امروز با تغییرات در در سر آور تری دست و پنجه نرم کند. وظیفهای که آموزش و پرورش در پیش رو دارد روشن است: هدف اولیهٔ آن باید افزایش دادن قدرت مواجههٔ انسان باشد، یعنی اینکه فرد بتواند با سرعت و رعایت صرفه جویی خود را با تغییر مداوم انطباق دهد. و آهنگ تغییر هرچه تندتر شود، باید برای تشخیص الگو و شکل رویدادهای آینده توجه بیشتری مبذول داریم.

دیگر کافی نیست که آقای فلان گذشته را بشناسد. حتی برایش کافی نیست که زمان حال را بشناسد، زیرا بزودی محیط اینجا و اکنون از بین خواهد رفت. او باید یاد بگیرد تا جهت و آهنگ تغییر را پیشبینی نماید. به زبان فنی، او باید یاد بگیرد که دربارهٔ آینده به پیشفرضهای مکرر و محتمل و درازمدت دست بزند. معلمهای آقای فلان نیز باید همین کار را بکنند.

بنابراین به منظور درست کردن آموزش و پرورش جامعهٔ فراصنعتی، در وهلهٔ اول باید بتوان تصاویری پیدرپی و علیالبدل از آینده درست کرد؛ مثل پیشفرضهایی دربارهٔ مشاغل و حرفهها و پیشههایی که ممکن است تا پنجاه سال دیگر مورد نیاز باشند؛ پیشفرضهایی دربارهٔ انواع شکلهای خانواده و روابط انسانی که بعدها برقرار میشود؛ انواع مسائل اخلاقی که در آینده پدید خواهد آمد؛ نوع تکنولوژی که گرداگرد ما را خواهد گرفت و ساختمان تشکیلاتی که در تار و پود آن گرفتار خواهیم شد.

تنها با ایجاد چنین پیشفرضها، با تعیین آنها، با گفتگو دربارهٔ آنها، و با به نظم کشیدن و پیوسته نو کردن آنهاست که می توانیم اساس مهار تهای ادراکی و عاطفی را که مردمان آینده برای تاب آوردن در برابر حرکت پرشتاب تغییر به آنها نیاز دارند دریابیم.

اکنون در ایالات متحد امریکا دو مرکز تحقیقاتی برای برنامه ریزی آموزشی، که مخارجشان را دولت فدرالی تأمین میکند، یکی در دانشگاه سیراکوز و دیگری در مؤسسهٔ تحقیقاتی استنفورد، مشغول فعالیت هستند که با همین اهداف آینده را مورد

۵) نگاه کنید به [۳۰۸]، صفحهٔ ۱۲.

بررسی و کاوش قرار میدهند. در پاریس نیز سازمان همکاری و توسعهٔ اقتصادی (OECD) اخیراً بخشی را با مسئولیتهای مشابهی تأسیس کرده است. در بین جنبش دانشجویان نیز عدهای توجه خود را به آینده معطوف کردهاند. اما این کوششها در مقایسه با مشکل دگرگون کردن مفهوم گرایش زمانی آموزش و پرورش بطور اسفباری ناچیز است. چیزی که ما به آن نیاز داریم همانا یک جنبش وسیع و همگانی برای آینده خواهی است.

باید در هر اجتماع و در هر مدرسهای یک «شورای آینده» آیجاد کنیم؛ یعنی گروههایی متشکل از زنان و مردان که وقت خود را صرف کاوش و بررسی آینده به نفع زمان حاضر می کنند. این شوراها که بی شباهت به «هستههای پیش بینی» مورد حمایت روبرت یونک در مدرسهٔ عالی فنی در برلین نیست، با طرح کردن آینده های مفروض، با تعیین کردن پاسخهای آموزشی مناسب و مرتبط برای آنها، و به اقتراح گذاشتن این شقوق مختلف، می توانند بر امر آموزش و پرورش تأثیر بسزایی بگذارند.

از آنجا که بصیرت و بینش آینده در انحصار هیچ گروهی نیست، این شوراها باید حالت دمو کراتیک داشته باشند. وجود افراد متخصص برای این شوراها کمال ضرورت را دارد. آما اگر این شوراهای آینده را تعلیم دهندگان حرفهای و بزنامه ریزان و یا نخبگان غیرانتخابی قبضه کنند، محال است بتوانند در کار خود موفقیتی داشته باشند. به همین جهت دانشجویان باید از همان آغاز در این شوراها حضور داشته باشند، منتهای مراتب نه مثل فرد بلهبله قربان گو، که گروه او را انتخاب کرده و فقط باز گوکنندهٔ افکار بزرگسالان است. جوانان، اگر خود این شوراها را ایجاد نکرده باشند، باید در امر راهبری آنها سهیم بشوند تا «آیندههای مفروض» توسط کسانی فرمول بندی شود و مورد بحث و فحص قرار گیرد که به احتمال بسیار آینده را می سازند و در آن خواهند زیست.

شوراهای جنبش آینده راهی است برای خروج مدارس و دانشکدههای ما از بن بستی که در آن گیر کردهاند. دانشجویان امروز که در دام سیستمی آموزشی افتادهاند که هدفش آنست تا آنها را به صورت افراد نابهنگام زنده در آورد حق دارند در برابر این نظام قیام کنند. کوششهای دانشجویان تندرو نیز که میخواهند بر اساس و با تقلید از مارکسیسم قرن نوزدهم و فرویدیسم اوائل قرن بیستم یک

۲) Robert Jungk (متول برلین ۱۹۱۳): نویسنده و روزنامهنگار علمی و آینده شناس که از ۱۹۵۰ تبعهٔ امریکا و از سال ۱۹۸۸ استاد دانشگاه برلین غربی شد. مهم ترین آثار او از این قرار است: آینده شروع شده است؛ ماشین عظیم؛ انسان هزاره. –م.

برنامهٔ اجتماعی تنظیم کنند حاکی از آن است که اینان هم مثل بزرگسالانشان محکم به زنجیرهای گذشته و حال وابسته شدهاند. بوجود آوردن گروههای کار در امر آموزش و پرورش که چشم به آینده داشته و خود آیندهساز باشند، می تواند انقلاب جوانان را از ریشه دگرگون سازد.

جنبش شورائی برای تعلیم دهندگانی که به ورشکستگی سیستم کنونی اذعان دارند ولی از اقدامات آتی نامطمئن هستند، می تواند با پیوند دادن آنان با دانشجویان، به جای کینه ورزی با ایشان، هدفهای روشن تعیین کنند و به آنان نیرو و توان ببخشند. این جنبش با جلب حمایت اجتماع و شرکت جستن پدر و مادرها حمثل سوداگران، طرفداران اتحادیههای کارگری، دانشمندان و غیره می تواند برای انقلاب فراصنعتی در زمینهٔ آموزش و پرورش حمایتهای سیاسی وسیعی فراهم نماید.

تصور اینکه سیستم آموزش و پرورش کنونی ما تغییرپذیر نیست و تغییر نمی کند تصور اشتباهی است. برعکس، این سیستم بسرعت در حال تغییر است. اما قسمت اعظم این تغییرات به قصد بزک کردن دستگاه موجود انجام میگیرد تا آن را برای پیگیری مقاصد کهنه و منسوخ بیش از پیش کار آمدتر سازد. مابقی کوششها نوعی حرکت براونی هستند که خود باطل کنندهٔ خویش، نامنسجم و بدون جهت هستند. چیزی که به آن احتیاج داریم یک جهت و هدف بی تناقض و یک حرکت منطقی است.

جنبش شورائی می تواند این هردو را تغذیه کند. چهت و هدف، جامعهٔ فراصنعتی است. و نقطهٔ حرکت، آینده است.

### حمله به تشكيلات

چنین جنبشی باید سه هدف را تعقیب نماید: دگرگون کردن ساختار تشکیلاتی سیستم آموزشی، دگرگون کردن دورهٔ تحصیلی و تشویق برای جهتگیری هرچه بیشتر بسوی آینده. این کار را باید با مطرح ساختن سؤالات اساسی دربارهٔ وضع موجود آغاز کرد.

۷) حرکت براونی (Brownian motion): حرکت نامنظم ذرات جامد و بسیار ریز معلق در یک جسم سیال این حرکت متصل و ارتعاشی است و ارتباطی به حرکات خار ج سیال ندارد و اولینبار توسط رابرت براون، گیاهشناس اسکاتلندی کشف شد (۱۸۲۷). حرکت براونی را مؤید نظریهٔ حرکتی ماده میدانند، که به موجب آن مادهٔ مرکب از مولکولهایی است که همواره در حرکت ارتعاشی هستند. —م.

برای مثال قبلاً اشاره کردیم که تشکیلات اصلی سیستم مدارس کنونی مثل تشکیلات کارخانه است. در طی نسلها بسادگی گمان کردهایم که مکان مناسب برای تحصیل، همانا مدرسه است. اما اگر قرار باشد آموزش و پرورش جدید از جامعهٔ آینده تقلید کند، آیا باید این امر در مدرسه صورت بگیرد؟

با ارتقاء سطح آموزش و پرورش، پدر و مادرهای بیشتری از نظر فکری آماده می شوند تا بخشی از مسئولیتهایی را که در حال حاضر به مدارس محول شده است خود تقبل کنند. در نزدیکی سانتا مونیکا (Santa Monica) در کالیفرنیا، مقر شرکت راند (RAND)، در منطقهٔ تحقیقاتی اطراف کمبریج در ماساچوست و یا در شهرهای علمی مثل اوک ریج (Oak Ridge)، لوس آلاموس (Los Alamos) یا هانتسویل (Huntsville) بسیاری از پدر و مادرها برای تدریس بعضی از درسها، نسبت به آموزگاران مدارس محلی، توانایی و معلومات بیشتری دارند. با حرکت بسوی صنایعی که به علم و دانش نیاز دارند، و با بیشتر شدن او قات فراغت، می توان انتظار داشت که در بین پدر و مادرهایی که تحصیلات عالی دارند، گرایشی هرچند داشت که در بین پدر و مادرهایی که تحصیلات عالی دارند، گرایشی هرچند کوچک ولی مهم پدید آید که بچههای خود را دست کم تا حدی از سیستم آموزش و پرورش عمومی دور نگه دارند و در عوض، خودشان در منزل به آنان تعلیم دهند.

با اصلاحاتی که در زمینهٔ آموزش به کمک کامپیو تر، دستگاههای ویدئو، هولوگرافی و دیگر زمینههای فنی صورت گرفته است این روند بشدت تقویت خواهد شد. پدر و مادرها و دانش آموزان می توانند با مدارس نزدیکشان «قراردادهای آموزشی» کو تاهمدت منعقد کنند و از آنها بخواهند برخی دورههای تعلیم-تعلم و واحدهای درسی برایشان ترتیب بدهند. دانش آموزان ممکن است فقط برای فعالیتهای اجتماعی یا ورزشی، و یا به این دلیل که درسهایی را نمی توانند نزد خود و یا تحت نظارت پدر و مادر و یا دوستان خانوادگی فرابگیرند رفتن به مدرسه را ادامه بدهند. هرچه مدرسهها از دورهٔ خود بیشتر عقب می مانند و نابهنگام تر می شوند، فشار در این جهت نیز بیشتر می گردد، و دادگاهها پر از کسانی می شود که قوانین موجود و کهنهٔ حضور اجباری در کلاسها را نقض کرده و به آن می شود. خلاصه آنکه ممکن است شاهد پدیدهٔ بازگشت محدود دیالکتیکی بسوی آموزش و پرورش در خانه باشیم.

فردریک مکدونالد (Frederick McDonald) نظریه پرداز امور آموزشی در استنفورد پیشنهاد کرده است که یک «آموزش متحرک» بوجود آید که محصل را نه تنها برای مشاهده، بلکه به منظور شرکت دادن او در فعالتیهای مهم اجتماع از

کلاس درس به بیرون میبرد.<sup>۸</sup>

در شهر نیویورک، در محلهٔ بدفورد استوی وزانت (Bedford-Stuyvesant) در آلونکنشین بزرگ و مملو از سیاهان، یک دانشکدهٔ تجربی برنامهریزی شده است که تسهیلات آموزشی خود را تا درون فروشگاهها و ادارات و خانههای یک محوطهٔ چهل و پنج بلوکی گسترش خواهد داد. بطوری که دشوار بتوان گفت که مرز دانشکده در کجا به پایان میرسد و اجتماع در کجا آغاز می شود. دانشجویان هم از طریق افراد بزرگسال اجتماع مهارتاندوزی میکنند و هم از طریق دانشکده. دانشجویان و گروههای اجتماعی و همچنین مربیان حرفهای دورههای تحصیلی را مشخص خواهند كرد. مارولد هاو (Harold Howe) عضو سابق كميسيون آموزش و پرورش ایالات متحد امریکا نیز نظری در جهت عکس این را مطرح کرده که چنین است: آوردن اجتماع به درون مدرسه بطوری که فروشگاههآی محلی، آرایشگاهها و چاپخانهها بتوانند در ازاء درسهایی که صاحبان این واحدها بطور رایگان در این مدرسه ها می دهند، دارای سهمیهٔ مخصوصی برای ارسال شاگرد بطور رایگان به آموزشگاهها باشند. این برنامه را که بدو آ برای مدارس محلهٔ سیاهپوستان در نظر گرفته شده بود، می توان با توجه به انواع و اقسام مشاغل و فعالیتها، مثل دفاتر خدمات کامپیوتری، دفاتر معماری، حتی آزمایشگاههای پزشکی و فرستندههای رادیو و تلویزیون و دفاتر تبلیغاتی، و دعوت آنها به مدارس گستردهتر کرد.<sup>۱۰</sup> در جای دیگر بحث از برنامه ریزی برای مدارس و مدارس عالی است و استفاده از «سرپرست» یا مربی که از افراد مسن خارج از کادر آموزشی انتخاب میشوند.

در جای دیکر بحث از برنامه ریزی برای مدارس و مدارس عالی است و استفاده از «سرپرست» یا مربی که از افراد مسن خارج از کادر آموزشی انتخاب می شوند. این مربیان نه تنها مهار تهای لازم را به محصلین منتقل می کنند، بلکه چگونگی کاربرد مطالب مجرد کتب درسی را در زندگی، به آنان نشان می دهند. حسابداران و پزشکان و مهندسان و سوداگران و درودگران و معماران و برنامه ریزان همگی بزشکان و مهندسان و سوداگران و درودگران و معماران و برنامه ریزان همگی می توانند بخشی از کادر «دانشکدهٔ بیرونی» باشند؛ و این یک دگرگونی دیالکتیکی دیگر است، که این بار نوع جدیدی از رابطهٔ شاگردی و استادی را برقرار می کند.

تغییرات مشابه بسیاری در این زمینه صورت خواهد گرفت. همهٔ اینها، با آنکه هنوز در مرحلهٔ آزمایش هستند، ولی حاکی از آنند که مدرسهٔ مدل کارخانهای باید

۸) نگاه کنید به [۱۱۵]، صفحهٔ ۲۳۰.

۹) نگاه کنید به «دانشکده در شهر: یک شق» گزارشی از Educational Facilities در شهر: یک شق» گزارشی از Laboratories

۱۰) نگاه کنید به [۱۱۵]، صفحهٔ ۲۲.

مدتها پیش از میان رفته باشد.

توزیع و پراکندگی این امور از نظر جغرافیایی و اجتماعی باید با توزیع و پراکندگی آنها از نظر زمانی همراه باشد. کهنه و منسوخ شدن سریع دانشها و زیاد شدن طول عمر مبین آن است که احتمالاً مهار تهایی که در جوانی کسب کردهایم، در دورانی که پا به سن می گذاریم دیگر به کار نمی آیند. بنابراین آموزش و پرورش در دوران فراصنعتی، باید امکان آموزش را برای تمام عمر فراهم کند.

اگر قرار باشد که آموختن در سراسر عمر ادامه پیدا کند، پس چندان قابل توجیه نیست که کودکان را مجبور کنیم تا تمام وقت در مدرسه حاضر شوند. برای بسیاری از جوانان، تحصیل نیمهوقت و کار نیمهوقت با مهارت اندک در خدمات اجتماعی، در قبال مزد و یا بدون مزد، رضایتبخش تر و آموزنده تر است.

اینگونه نو آوریها در شیوههای آموزش نیز تغییرات عظیمی به همراه دارد. هنوز در کلاسهای درس معلم در پشت میز خطابه قرار میگیرد و سخن میگوید. این روش نمادی است از ساختار از بالا به پایین قدیمی و سلسلهمراتبی عصر صنعت. گرچه این روش هنوز برای مقاصد معینی مفید است، ولی این شیوهٔ تدریس باید جای خود را به یک مجموعه از راه و روشهای آموزشی بسپارد که دامنهٔ آنها از بازی و ایفاء نقش کردن تا تشکیل سمینارهایی با استفاده از کامپیوتر و غوطهور ساختن محصلین در فعالیتهایی که می توان «تجارب ابتکاری» نامید، کشیده می شود، روشهای برنامهریزی برای آموزش از راه تجربه، که از طریق باز آفرینی و تفریح، سرگرمی و کار حاصل می شود و گروههای روان آزمای آینده آن را رشد و توسعه خواهند داد، جای سخنرانی معمول معلمها را که غالباً نیز ملال انگیز است خواهد گرفت. کار یادگیری را می توان با استفاده از تغذیهٔ حساب شده و دارو برای بالا بر دن گرفت. کار یادگیری در امر خواندن و بهبود آگاهی، به حداکثر رساند. این تغییرات به همراه تغییرات تکنولوژی، باعث می شود که تغییر بنیادی الگوی سازمانی نیز به همراه تغییرات تکنولوژی، باعث می شود که تغییر بنیادی الگوی سازمانی نیز آسان تر شود.

ساختارهای اداری کنونی که برای آموزش و پرورش ایجاد شده و مبتنی بر دیوانسالاری صنعتی است، نمی تواند در برابر پیچیدگیها و آهنگ تغییر که ذاتی این سیستم است و در بالا ذکر آن رفت تاب بیاورد، این ساختارها بناچار در جهت شکلهای موردسالار تشکیلات رانده خواهند شد، تا بتوانند فقط برخی از ظواهر صور کنترل را حفظ کنند. اما از همه مهم تر نتایجی است که از نظر سازمانی برای کلاس درس به همراه دارد.

مدارس، انسان عصر صنعت را طوری درست می کردند تا در نظم اجتماعی و

اقتصادی یک جای نسبتاً دائمی را اشغال کند. آموزش و پرورش فراصنعتی باید مردم را برای کار کردن در سازمانهای موقت یعنی موردسالاریهای فردا آماده کند.

امروز بچههایی که وارد مدرسه می شوند، بسرعت حس می کنند که بخشی از یک ساختار تشکیلاتی استاندارد و اساساً لایتغیر، یعنی کلاس درسی که معلم ریاست آن را برعهده دارد، شدهاند. یک شخص بزرگسال و تعداد معینی جوان تابع، که در ردیفهای ثابت و رو به معلم نشسته اند، یک واحد استاندار دشدهٔ مدارس دوران صنعتی است. محصلین وقتی هم سال به سال به کلاس بالاتر می روند، در همین چار چوب تشکیلاتی ثابت گرفتارند. آنان از دیگر اَشکال سازمانی و یا با مسائل و مشکلات منتقل شدن از یک شکل سازمانی به شکل دیگر هیچ تجربه ای به دست نمی آورند. اینان برای نقشهای متنوع و چندگانه آموزش نمی بینند.

واضح است که در ارتباط با انطباق یافتن، هیچ چیز بدتر از این وضع نیست. اگر مدارس آینده بخواهند که کار انطباق یافتن را بعدها در زندگی تسهیل کنند، باید امور بسیار متنوع تری را تجربه کنند. مثل کلاسهایی با چند معلم و یک شاگرد؛ کلاسهایی با چند معلم و یک گروه محصل؛ دانشجویانی که موقتاً در گروههای کار و تیمهایی برای انجام یک طرح متشکل می شوند؛ دانشجویانی که از کار گروهی به کارهای منفرد یا مستقل و بالعکس تغییر جا می دهند. همهٔ اینها و تغییر و تبدیلاتشان را می باید بکار برد تا پیشاپیش تجربههایی در اختیار دانشجو قرار گیرد که بعدها، وقتی که اندک اندک وارد محیط جامعهٔ فراصنعتی با سازمانهای ناپایدار و موقتی می شود، با آنها روبرو خواهد شد.

به این ترتیب اهداف سازمانی شوراهای آینده روشن می شود: توزیع و پراکندگی، تمرکززدایی، رسوخ و نفوذ متقابل در اجتماع، مدیریت موردسالار، از بین بردن نظام جامد گروه بندی و جدول بندی. وقتی که این اهداف تحقق یافتند، آنگاه هرگونه مشابهت سازمانی بین آموزش و پرورش و کارخانهٔ دوران صنعتی صرفاً جنبهٔ اتفاقی خواهد داشت.

### برنامهٔ درسی دیروز

و حال به برنامههای درسی بپردازیم، شوراهای آینده به جای این فرض که هر موضوعی که امروز تدریس می شود، حتماً دلیلی دارد، باید با مقدماتی مغایر با آن شروع کنند: چنانچه هر موضوعی، با توجه به آینده، دلایل محکمی برای لزوم و توجیهش در دست نباشد، باید از برنامهٔ درسی حذف شود. حتی اگر با این کار،

بخش قابل ملاحظهای از برنامههای درسی رسمی نیز حذف شود، هیچ عیبی ندارد.

هدف ما بیان یک جملهٔ ضدفرهنگی نیست و قصد نداریم که گذشته را کاملاً ویران کنیم. همچنین قصد آن نیست که مبانی اصلی چون خواندن و نوشتن و ریاضیات را نادیده بگیریم. بلکه منظور آن است که امروز دهها میلیون محصل، از نظر قانونی مجبورند ساعات گرانبهای عمر خود را صرف خواندن مطالبی کنند که سودمندی آنها در آینده بشدت مورد تردید است. (حتی کسی هم مدعی نیست که امروز خیلی سودمندند.) چه لزومی دارد که محصلین اینهمه وقت خود را صرف آموختن زبان فرانسه یا اسپانیایی و یا آلمانی کنند؟ آیا ساعاتی که صرف آموختن زبان انگلیسی میشود اساساً مفید است؟ آیا لازم است همهٔ محصلین جبر یاد بگیرند؟ آیا اگر احتمالات بخوانند برایشان مفیدتر نیست؟ منطق چطور؟ یا برنامهنویسی کامپیو تری؟ فلسفه؟ زیبایی شناسی؟ ار تباطات جمعی؟ کدامیک؟

هر کس که فکر می کند برنامه های درسی زمان ما درست و عاقلانه است، ملزم است برای یک نوجوان چهار ده سالهٔ باهوش توضیح دهد که چرا علم جبر یا زبان فرانسه و یا هر موضوع دیگری برای وی لازم است. پاسخهایی که بزرگسالان می دهند تقریباً همیشه طفره آمیز است. دلیلش ساده است: برنامهٔ درسی امروز میراث بی دلیل روزگار گذشته است.

به عنوان مثال، چرا کار آموزش باید حول درسهای ثابتی مثل زبان انگلیسی، اقتصاد، ریاضیات و یا زیست شناسی سازماندهی شود؟ و مثلاً چرا در حول و حوش دوره های زندگی انسان، مثل تولد، کودکی، بلوغ، ازدواج، کار، بازنشستگی و یا مرگ سازماندهی نمی شود؟ و یا به گرد مسائل اجتماعی معاصر؟ یا تکنولوژیهای مهم و قابل توجه گذشته و آینده؟ و یا در حول و حوش صدها مسأله و شقوق قابل تصور دیگر؟

برنامهٔ درسی کنونی و تقسیم شدن آن به بخشهای نفوذناپذیر بر اساس مفهومی اندیشیده شده دربارهٔ نیازهای انسان معاصر پیریزی نشده است. این برنامه بر اساس هیچ در کی از مهار تهای مورد نیاز آقای فلان هیچ در کی از مهار تهای مورد نیاز آقای فلان برای زندگی در میان گردباد تغییرات فردا ندارد. این برنامه مبتنی بر ایستایی و بی تحرکی است، مبتنی بر مبارزهٔ خونین اصناف آکادمیک است که هم و غم هر کدامشان افزایش بودجه و بالا بردن دستمزدها و مقام و مرتبهٔ خویش است.

علاوه بر اینها، این برنامهٔ کهنه و منسوخ برای مدارس ابتدائی و متوسطه معیار تعیین و تحمیل می کند. در این میان جوانان حق ندارند چیزی را بیاموزند که دلشان

میخواهد. تفاوت در بین مدارس بسیار بسیار جزئی است، برنامههای درسی با لزامات سخت و خشک دانشکدهها، که بهنوبهٔ خود بازتاب الزامات فنی و اجتماعی یک جامعهٔ روبه تباهی است تثبیت میشود.

هستههای پیش بینی انقلاب در جریان جنگ و ستیز خود برای امروزی کردن آموزش و پرورش باید نقش هیأتهای تجدیدنظر در برنامههای درسی را برعهده بگیرند. تلاشهایی که کادر رهبری آموزش و پرورش در حال حاضر در جهت تجدید نظر در برنامهٔ درس فیزیک، یا بهبود روشهای آموزش زبان انگلیسی و یا ریاضیات انجام داده است در نهایت تکه تکه و گهگاهی است. هرچند که حفظ بعضی از جنبههای برنامههای کنونی و وارد کردن تدریجی تغییرات ممکن است دارای اهمیت باشد، ولی ما برای تجدد به کوششهایی بیشتر از کوششهای گاهگاهی نیاز داریم. ما برای کل مسأله به روشی منظم و حساب شده نیاز مندیم.

اما این گروههای انقلابی که کارشان بررسی و تجدیدنظر برنامههاست باید توجه داشته باشند که یک برنامهٔ درسی همیشگی و واحد و چندمنظوره طراحی نکنند. برعکس باید یک مجموعه برنامههای درسی موقت، و همراه با آنها راه و روشهایی برای ارزیابی مجدد و نو کردن آنها در طول زمان، تهیه و تنظیم کنند. بی آنکه هر بار نیازی به کشمکشهای خونین داخلی باشد، باید روشی حساب شده برای تغییر در برنامههای آموزشی وجود داشته باشد.

همچنین برای تغییر دادن تعادل و توازن موجود بین استاندارد کردن و متنوع ساختن برنامههای درسی باید مبارزهای را آغاز کرد. چنانچه میزان تنوع و تکرار را خیلی افزایش بدهیم، ممکن است باعث ایجاد پدیدهٔ غیر - جامعه شود، که در آن به علت فقدان چارچوبهای مرجع مشترک، ار تباط بین مردم حتی از امروز نیز بسیار دشوار تر خواهد شد. ولی با حفظ یک سیستم آموزشی بسیار متجانس، در حالی که بقیهٔ جامعه بسرعت بسوی عدم تجانس در حال حرکت است، نمی توان جلو خطرات چند پارگی اجتماعی را گرفت.

یک راهحل برای رفع تعارض بین نیاز به تنوع و نیاز به داشتن مبانی مرجع مشترک آنست که در امر آموزش بین «دادهها» و «مهارتها» تمیز قائل شویم.

## تنوع و كثرت دادهها

جامعه همیشه در حال تفکیک شدن و افتراق است. ابزارهای پیشبینی ما هرقدر هم که ظریف و خوب باشند، باز نمی توانیم توالی مراحل آیندهٔ جامعه را بطور دقیق پیشبینی کنیم. با چنین وضعی عاقلانه تر آنست که جلو ضرر و زیانهای

آموزشی را بگیریم. و همانگونه که تنوع و کثرت تکوینی به بقای انواع مساعدت می کند، تنوع و کثرت آموزشی عوامل مساعد بقاء جامعه را افزایش می دهد.

به جای یک برنامهٔ درسی استاندارد شده برای مدارس ابتدائی و متوسطه که در آنها تمام محصلین در برابر پایگاه اطلاعاتی یکسانی قرار دارند همان تاریخ، همان ریاضیات، زیستشناسی، ادبیات، دستور زبان، زبانهای خارجی و غیره جنبش آیندهگرا در امر آموزش و پرورش باید بکوشد تا اطلاعات هرچه متنوعتری را عرضه نماید. بچهها باید در مقایسه با زمان ما حق گزینش بسیار بیشتری داشته باشند. آنان را باید تشویق کرد تا قبل از انتخاب دورههای بلندمدت تر انواع و اقسام دورههای کو تاهمدت (شاید دو یا سه هفته) را امتحان کنند. هر مدرسه باید دهها موضوع اختیاری که همگی آنها مبتنی بر پیشبینیهای مشخص نیازهای آینده باشند، به محصلین خود عرضه نماید.

دامنهٔ موضوع اصلی باید آنقدر وسیع باشد که غیر از پرداختن به عوامل «شناخته شده» (یعنی عوامل بسیار محتمل) آیندهٔ فراصنعتی، بتواند برای مقابله با عوامل ناشناخته و غیرمنتظره و محتمل الوقوع پیش بینیهای لازم را بعمل آورد. برای انجام این کار باید «برنامههای محتمل» طرح کنیم، یعنی برنامههای آموزشی که هدفشان تعلیم دادن به افراد برای مقابله با مشکلاتی است که نه تنها در حال حاضر وجود ندارند، بلکه ممکن است هرگز هم پیش نیایند. برای مثال ما به متخصصان بسیاری نیازمندیم که بتوانند با مسائل فاجعه باری که امکان وقوعشان می رود، و شاید هم هرگز پیش نیایند، مقابله کنند؛ مثل آلوده شدن کرهٔ زمین از سوی کرات دیگر، نیاز به برقراری ارتباط با موجودات سماوی و نیز مقابله با موجودات غول پیکری که در نتیجهٔ آزمایشهای تکوینی ایجاد می شوند و غیره.

هماکنون باید گروههایی از جوانان را برای زندگی در اجتماعات زیر دریا تربیت کنیم. احتمال دارد که بخشی از نسل آینده در کف اقیانوسها زندگی کنند. باید گروههای دانشجویان را به زیر دریا ببریم، به آنان غواصی بیاموزیم، آنان را با مصالح ساختمانی زیر آب، نیازهای انرژی، خطرات و مزایای رفتن انسان به اعماق اقیانوسها آشنا سازیم. و این تعلیمات را نه فقط باید به دانشجویان، بلکه به محصلین دبستانها و حتی مهدکودکها نیز عرضه کنیم.

همراه اینها سایر جوانان را باید با شگفتیهای فضاهای دیگر آشنا ساخت، شرایطی فراهم آورد تا با فضانوردان و یا در نزدیکی آنان زندگی کنند، دربارهٔ محیط سیارات مطلب بیاموزند و با تکنولوژی فضایی همانقدر آشنا و اُخت شوند که بیشتر نوجوانان امروز با اتومبیل آشنا هستند. همچنین دیگران را باید تشویق

کرد تا زندگی اشتراکی و سایر شکلهای زندگی خانوادگی در آینده را تجربه کنند، نه اینکه آنها را در این کار دلسرد کرد. چنانچه این تجربهها تحت نظارت مسئولانه قرار گیرند و بطور سازندهای هدایت شوند، می توانند به جای ممانعت و نفی فرایند آموزش، همچون بخش مناسبی از کار آموزش و پرورش مورد نظر قرار بگیرند.

با بکار بستن اصل تنوع و کثرت، دورههای اجباری کم و کمتر می شود، و گزینش در بین تخصصهای ویژه و غامض افزایش می یابد. حرکت در این جهت و ایجاد برنامههای درسی محتمل، به جامعه امکان می دهد که دانشها و مهار تهای بسیار وسیعی را نزد خود ذخیره کند ـاز جمله دانشها و مهار تهایی که ممکن است هر گز به کار نیایند، ولی فایدهٔ این کار آنست که اگر پیش بینیهای بسیار محتمل ما دربارهٔ آینده به واقعیت نپیوست، جامعه در همان لحظه می تواند از این ذخیره استفاده کند.

نتیجهٔ یک چنین سیاستی پدید آمدن تعداد بیشتری از انسانهای دارای فردیت و تشخص، وجود تفاو تهای بیشتر در بین مردم، و نیز وجود افکار و نظریههای متنوع و نظامهای سیاسی و اجتماعی و حردهسیستمهای بیشتر و رنگهای بیشتر است.

### سيستم مهارتها

متأسفانه این گوناگون کردن ضروری ارائه و عرضهٔ اطلاعات، مشکلات گزینش زیاده از حد را در زندگی ما عمیق تر می کند. بنابراین هر برنامهای که در جهت گوناگونسازی مطرح می شود باید با کوششهای مجدانه برای ایجاد مبانی مرجع مشترک میان مردم بوسیلهٔ یک سیستم از مهار تها و دانشهای و حدت بخش همراه شود. در حالی که همهٔ محصلین نباید یک درس مشابه و حقایق مشابهی را فرابگیرند و یا مجموعهٔ اطلاعات و دادههای همانندی را حفظ و نگهداری کنند، ولی همهٔ محصلین باید برخی مهار تها و دانشهای مشترک را که برای ار تباطات انسانی و یگانگی اجتماعی مورد نیاز است فرابگیرند.

اگر فرض کنیم که ناپایداری و تازگی و تنوع و کثرت همچنان افزایش یابد، آنگاه به ماهیت برخی از این مهارتها پی خواهیم برد. مثلاً می توان با قطع و یقین اظهار نظر کرد که افرادی که ناچار می شوند در جوامع فراصنعتی زندگی کنند در سه زمینهٔ اساسی به مهارتها و دانشهای جدید نیاز دارند، که عبارتند از یادگیری و پیوندیابی و گزینش.

یادگیری. با پرشتاب شدن تغییرات می توان نتیجه گرفت که دانش ما روزبروز کهنه تر و منسوخ تر می شود. آنچه امروز «حقیقت» است، فردا غلط از آب درمی آید. ولی دور باد از ما که بخواهیم علیه آموختن حقایق یا داده ها و اطلاعات سخنی بگوییم. اما جامعه ای که فرد در آن پیوسته شغل و محل سکونت و پیوندهای اجتماعی و سایر روابط خود را تغییر می دهد، اولویت زیادی برای کارایی آموختن قائل می شود. به همین جهت مدارس فردا نه تنها باید اطلاعات را به محصلین یاد بدهند، بلکه باید شیوهٔ بکارگیری و استفاده از آنها را نیز تعلیم بدهند. محصلین و دانشجویان باید بیاموزند که چگونه افکار کهنه را به دور افکنند و چگونه و چه وقت افکار جدید را جایگزین آنها کنند. خلاصهٔ کلام آنکه آنان باید یاد بگیرند که چگونه یاد بگیرند.

کامپیو ترهای اولیه تشکیل می شدند از یک «حافظه» یا بانک داده ها، به اضافهٔ یک «برنامه» یا مجموعه ای دستورالعمل مبنی بر اینکه دستگاه کامپیو تر داده ها را چگونه بکار گیرد. کامپیو ترهای بزرگ نسل اخیر"، نه فقط داده های بسیار بیشتر بلکه چندین برنامه را در حافظهٔ خود نگاه می دارند، طوری که اپراتور می تواند انواع برنامه های گوناگون را در ار تباط با یک پایگاه داده ها به اجرا گذارد. اینگونه سیستمها به یک «برنامهٔ کار فرما» نیاز دارند که عملاً به دستگاه می گوید که کدام برنامه را و چه وقت بکار ببرد. متعدد شدن برنامه ها و ضمیمه شدن یک «برنامهٔ کار فرما» قدرت کامپیو تر را وسیعاً افزایش داد.

همین روش را می توان برای بهبود انطباق پذیری انسان بکار برد. چنانچه به شاگردان تعلیم داده شود که چگونه بیاموزند و چگونه باز آموزی کنند، بعد جدید و نیرومندی به آموزش و پرورش اضافه کردهایم.

هربرت گرجوی روانشناس در «سازمان پژوهشهای منابع انسانی» مطلب را با این جملات ساده بیان کرده است: «آموزش و پرورش جدید باید به فرد بیاموزد که اطلاعات را چگونه طبقهبندی و طبقهبندی مجدد نماید، صحت آنها را بسنجد، چگونه هرگاه لازم شد مقولات خویش را تغییر بدهد، چگونه از امر عینی به امر مجرد و از مجرد به عینی رجعت نماید، چگونه مسائل را از جهت تازهای بنگرد و چگونه به خود بیاموزاند. در آینده بیسواد کسی نیست که نمی تواند بخواند، بلکه

۱۱) منظور نسل سوم كامپيوتر است. --م.

## کسی است که یاد نگرفته که چگونه یاد بگیرد.»۱۲

پیوندیابی. چنانچه آهنگ زندگی همچنان به شتاب خود ادامه دهد، می توان انتظار داشت که برقراری و حفظ پیوندهای سودمند انسانی با دشواری روزافزون مواجه شود.

اگر با دقت به گفته های جوانان گوش فرادهیم برایمان روشن می شود که کار برقرار کردن دوستیهای واقعی برایشان پیچیده تر شده است. مثلاً وقتی که دانشجویان شکایت می کنند که «مردم نمی توانند با هم رابطه برقرار کنند» منظورشان صرفاً تفاوت و برخورد موجود در بین نسلها نیست، بلکه به مشکلاتی اشاره می نمایند که در بین خودشان هم دیده می شود. راد مک کوئن (Rod McKuen) ترانه سرا و شاعری که در بین جوانان مشهور شده است می گوید: «من فقط آدمهای جدیدی را که در این چهار روز اخیر دیده ام، به یاد می آورم.» "

وقتی دریافتیم که عامل ناپایداری مسبب بیگانه شدن است، آنگاه برخی از رفتارهای بسیار حیرت آور جوانان برایمان قابل فهم می شود. مثلاً بسیاری از آنان برقراری رابطهٔ جنسی را راه و روشی سریع برای «شناختن دیگری» می دانند. آنان به جای آنکه به نزدیکی جنسی همچون چیزی بنگرند که پس از فرایند طولانی برقراری رابطهٔ دوستی پیش می آید، آن را، درست یا نادرست، راه میانبری برای تفاهم عمیق بین انسانها می دانند.

این تمایل به پرشتاب کردن دوستی، باعث شیفتگی آنان به تکنیکهای روانشناختی مثل «حساسیت آموزی» ۱۴ «گروهبندی ۲۳ ه آزمایشگاههای کوچک» (Micro-Lab)، بازیهای «لمس کن احساس کن» (Touchie-Feelie) یا غیرکلامی و تمام پدیدهٔ دینامیکهای گروهی بطور کلی شده است. شور و شوق گروهها برای زندگی اشتراکی نیز مبین احساس تنهایی و ناتوانی شان در «در ددل کردن» با دیگران

۱۲) از مصاحبهٔ نویسنده با گرجوی.

۱۳) نگاه کنید به [۲۳۰]، صفحهٔ ۹۰.

۱٤) حساسیت آموزی (Scnsitivity Training): آموزش کنش متقابل در بین گروهی کوچک، که در آن افراد یاد می گیرند چگونه آگاهی و درک حساس خود را از خویش و روابطشان با دیگران بوجود آورند. –م.

اه الله المرومبندی تی (T-grouping): گروهی از افراد، مثل افراد داخل یک شرکت که میخواهند آگاهی و حساسیت را از طریق روابط میانفردی، در طی جلسات با یک رهبر آموزش دیده بهبود بخشند. –م.

است.

همهٔ این فعالیتها باعث می شود که شرکت کنندگان اینگونه گروهها، بدون آمادگی طولانی و اغلب بدون آشنایی قبلی، از نظر روانشناسی با یکدیگر روابط نزدیک و صمیمانه برقرار کنند. در موارد بسیاری اینگونه روابط اساساً کو تاهمدت هستند، ولی هدف بازی آنست که روابط احساسی و عاطفی را، به رغم موقتی بودن وضع، هرچه بیشتر تشدید نماید.

وقتی جابجایی افراد در زندگی ما سرعت میگیرد، ما وقت چندانی برای گسترش اعتماد و وقت چندانی برای بارور شدن دوستی اختصاص نمیدهیم. به همین دلیل شاهد تلاشی هستیم برای یافتن راههایی تا رفتار عمومی و مؤدبانه را پشت سر گذارند و مستقیماً به یک رابطهٔ صمیمانه دست یابند.

البته می توان در مورد کارایی اینگونه تکنیکهای تجربی که قصدشان غلبه بر بدگمانی و تو دار بودن افراد است تردید کرد، ولی تا زمانی که آهنگ جابجایی افراد خیلی کند باشد، آموزش و پرورش یا باید در پذیرش این مطلب که انسان از داشتن دوستیهای عمیق محروم و تنها و بی اعتماد شده است به وی کمک کند، و یا باید راههای جدیدی برای شتاب بخشیدن به شکلگیری دوستیها بیابد. آموزش و پرورش چه از طریق گروه بندی کردن ابتکاری بیشتر دانشجویان و یا تشکیل انواع جدید تیمهای کار و یا انواع تکنیکهایی که قبلاً برشمردیم، باید طرز ار تباط برقرار کردن را به ما بیاموزد.

گزینش. چنانچه بپذیریم که حرکت بسوی جامعهٔ فراصنعتی، نوع و پیچیدگی تصمیماتی را که فرد باید اتخاذ کند چندین برابر میسازد، روشن است که آموزش و پرورش باید مستقیماً به مسألهٔ بیشگزینی بپردازد.

انطباق یافتن مستلزم گزینشهای پیدرپی است. فرد وقتی که در برابر بدیلهای فراوان قرار بگیرد، آن را انتخاب می کند که با ارزشهایش بیشترین سازگاری را داشته باشد. با تعمیق یافتن گزینشهای بیش از اندازه، شخصی که در ک روشنی از ارزشهای خود نداشته باشد (صرفنظر از نوع ارزشها) روزبروز درمانده تر میشود. ولی مسألهٔ ارزشها هرقدر حاد تر میشود، تمایل مدارس برای پرداختن و درگیر شدن با آن کمتر میشود. پس تعجبی نیست که میلیونها جوان برای رسیدن به آنسو میراهه روند و چون کشتی بی لنگر، گاه زمانی به اینسو و زمانی به آنسو متمایل شوند.

در جامعه های ماقبل صنعتی که ارزشها نسبتاً ثابت و استوارند، در برابر حق نسل

قدیم در تحمیل ارزشهای خود به نسل جوان مسألهای بوجود نمی آید. آموزش و پرورش در اینجا همانقدر که به انتقال مهارتها اهمیت می دهد، به القاء و جا انداختن رزشهای اخلاقی نیز اهمیت می دهد. حتی در اوائل عصر صنعت، هربرت اسپنسر بر آن بود که «هدف آموزش و پرورش شکل دادن به شخصیت است». اگر این گفته را با صراحت تفسیر کنیم معنایش آنست که جوانان را با تهدید و تطمیع وادار به پذیرش نظامهای ارزشی نسل پیشین کنیم.

همچنانکه امواج کوبندهٔ انقلاب صنعتی بنای کهن ارزشها را به لرزه افکند و شرایط جدید طالب ارزشهای جدید شد، مربیان عقبنشینی کردند. تعلیم دادن واقعیات و «به حال خود گذاشتن محصل تا خود تصمیم بگیرد» که همچون واکنشی در برابر آموزش کلیسایی قرار می گرفت، نشانهٔ ترقی خواهی بود. نسبی گرایی فرهنگی و پیدایش بیطرفی علمی جای پافشاری و اصرار ورزیدن بر ارزشهای سنتی را گرفت. آموزش و پرورش به لفاظی دربارهٔ شکل دادن به شخصیت چسبیده بود، اما تعلیم دهندگان با این فریب که هیچ ربطی به مسألهٔ ارزش ندارند، خود را از مسألهٔ جا انداختن و القاء ارزشها کنار می کشیدند.

امروز اگر به معلمین خاطرنشان کنیم که انواع ارزشها، نه از طریق کتابهای درسی بلکه از طریق برنامههای غیررسمی (مثل ترتیب نشستن محصلین، زنگ مدرسه، جدا کردن محصلین برحسب سن، تمایزات طبقاتی اجتماعی، اقتدار معلم، و این واقعیت که شاگردان در مدرسهاند و نه در خود جامعه) به محصلین منتقل می گردد آشفته و ناراحت می شوند. تمام این امور، پیامهای خاموشی را بسوی محصل ارسال می کنند و دیدگاهها و جهانبینی او را شکل می دهند. با اینهمه برنامههای رسمی درسی طوری عرضه می شوند که گویی از القاء ارزش بری هستند و مفاهیم و رویدادها و پدیده ها هیچگونه بار ارزشی ندارند و از واقعیت و محتوای اخلاقی خالی هستند.

و بدتر از اینها آنکه بندرت پیش می آید که محصلین و دانشجویان را به تجزیه و تحلیل ارزشهای خود، ارزشهای معلمین و ارزشهای همتایان خود تشویق و ترغیب کنند. میلیونها نفر از درون سیستم آموزش و پرورش عبور می کنند بی آنکه یک بار از آنان خواسته شده باشد تا تناقضات موجود در سیستمهای ارزشی خود را بیابند، یا اهداف زندگی خود را عمیقاً بررسی کنند، و یا حتی صادقانه دربارهٔ این امور با بزرگان و یا همتایان خود به گفتگو پردازند. محصلین با شتاب از کلاس پایین تر به کلاس بالا تر می روند. آموزگاران و استادان بستوه می آیند و روزبروز از شاگردان دور تر می شوند. با بالا رفتن میزان ناپایداری،

جلسههای آزاد بحثهای فوقبرنامه و غیررسمی دربارهٔ امور جنسی، سیاست و یا مذهب، که به شرکتکنندگان کمک میکند تا ارزشهای خود را بشناسند و آنها را روشن و مشخص سازند هم دیر به دیر تشکیل می شود و هم از اهمیت آنها کاسته می شود.

برای بوجود آوردن افرادی که به اهداف خویش نامطمئن باشند و نتوانند درست تصمیم بگیرند هیچ وضعی بهتر از آن نیست که انسان در برابر گزینشهای بسیار قرار گیرد. تعلیمدهندگان دوران فراصنعتی نباید بکوشند تا مجموعهای از ارزشهای خشک و سخت را به محصلین تحمیل نمایند، بلکه باید منظماً به تشکیل فعالیتهای رسمی و غیررسمی دست بزنند تا در امر تعیین و توضیح و آشکار کردن و آزمودن ارزشها، صرفنظر از محتوایشان، به شاگردان خود کمک کنند. تا زمانی که ما مهارتهای لازم را به جوانان نیاموزیم که بتوانند تضادهای موجود در سیستمهای ارزشی خود را بشناسند و مشخص کنند و از آنکه با آنها کنار نیایند مدارس ما همچنان انسانهای عصر صنعتی بیرون خواهند داد.

به این ترتیب برنامههای درسی فردا نه تنها باید شامل درسهایی باشد بسیار متنوع و پر از اطلاعات و دادهها، بلکه باید بر مهارتهای رفتاری مربوط به دنیای آینده بسیار تأکید کند. برنامههای درسی آینده باید حقایق متنوع را با تعلیم و تربیت همگانی، یعنی چیزی که به آن «آیین زندگی» میگویند، ترکیب کند. برنامههای درسی باید راههایی برای انجام ایندو، در آن واحد، پیدا کند، به این معنی که یکی از آنها را در اوضاع و احوال و محیطی منتقل کند که آن دیگری را تولید می کند.

به این ترتیب شوراهای آینده با پیش بینیهای معین دربارهٔ فردا و تنظیم هدفهایی برای تشکیلات و برنامهها، که مبتنی بر همان پیش بینیهاست می توانند یک سیستم آموزشی براستی فراصنعتی تشکیل بدهند. با اینهمه یک گام نهائی و بسیار خطیر دیگر باقی است. زیرا فقط متمرکز کردن سیستم آموزش بر آینده کافی نیست. باید گرایش زمانی فرد را نیز تغییر بدهیم.

## تدبیر آیندهبودگی

دانشمندان هنوز پس از سیصد و پنجاه سال که از مرگ سروانتس میگذرد، همچنان دلایلی برای اثبات گفتهٔ حکیمانهٔ وی دربارهٔ روانشناسی انطباق پذیری پیدا میکنند: «کسی که از قبل باخبر میشود پیشاپیش مسلح میشود.» این مطلب بسیار روشن است که در بیشتر موارد، هنگامی که پیشاپیش اطلاعات لازم دربارهٔ آینده

را در اختیار افراد میگذاریم می توانیم در بهتر انطباق پذیری به آنان کمک کنیم. مطالعاتی که دربارهٔ واکنشهای فضانوردان، خانوادههای جابجا شده و کارگران صنعتی بعمل آمده است، تقریباً همگی بر صحت این امر گواهی می دهند. هیو باون (Hugh Bowen) روانشناس می گوید: «آگاهی قبلی... تغییر عظیمی را در انجام کار باعث می شود.» مسأله چه رانندگی اتو مبیل در یک خیابان شلوغ باشد و چه راندن هواپیما یا حل کردن معماهای فکری یا نواختن و یولنسل و یا پرداختن به مشکلات بین افراد، وقتی فرد بداند که بعداً چه چیز در انتظار اوست، انجام کار بمراتب برایش بهتر می شود.

چنانچه اطلاعاتی را دربارهٔ هر موضوع از پیش در اختیار ذهن قرار بدهیم و ذهن آنها را بررسی و حلاجی کند، به احتمال بسیار در طی دورهٔ واقعی انطباق پذیری، میزان بررسی و نیز زمان واکنش کاهش پیدا میکند. شاید فروید بود که می گفت: «اندیشیدن، تمرین و تکرار عمل است.»

اما عادت به پیشبینی کردن، از هر نوع اطلاعاتی که از پیش فراهم می شود مهم تر است. این توانایی شرطی شده برای نگریستن به جلو، در انطباق یافتن نقش بسیار اساسی ایفاء می کند. در واقع یکی از نکات پوشیدهٔ برخورد موفقیت آمیز [با وضع جدید] ممکن است در همین حس آینده بینی فرد نهفته باشد. آندسته از افراد که در میان ما خود را با تغییرات هماهنگ می کنند و می توانند بخوبی منطبق شوند، ظاهراً حس آینده بینی شان نسبت به افراد دیگری که چندان از این حس برخوردار نیستند، غنی تر و تکامل یافته تر است. پیشبینی آینده برای آنان به صورت عادت در آمده است. شطر نجبازی که حرکتهای بازی حریفش را پیشبینی می کند، مدیری که به دور دستها می اندیشد، دانشجویی که قبل از خواندن صفحهٔ اول، نگاه سریعی به فهرست مندر جات کتاب می اندازد، همگی کارشان را بهتر انجام می دهند.

افراد به نسبت مقدار فکری که صرف آینده ـزمانی متمایز از گذشته و حال می کنند با یکدیگر تفاوت بسیار دارند. بعضی افراد نسبت به افراد دیگر منابع درونی بیشتری را صرف تصور کردن و دیدن خود در آینده می کنند؛ یعنی اینان امکانات و احتمالات آینده را تصور، تجزیه و تحلیل و ارزیابی می کنند. در این مورد نیز که تا چه حد می توانند خود را در آینده تصور کنند با یکدیگر تفاوت دارند. کسانی عادت کردهاند که به «آیندهٔ دور» فکر کنند. دیگران فقط به «آیندهٔ نزدیک» می نگرند.

بنابراین ما از آینده بودگی (futureness) دست کم دو جنبه داریم: چقدر، و تا

کجا. شواهدی در دست است که در بین جوانان طبیعی، دوران پختگی، به قول استفن کلاینبرگ (Stephen L. Klineberg) جامعه شناس از دانشگاه پرینستون، همراه است با «توجه روزافزون به رویدادهای آیندهٔ دور دست.» این مطلب حاکی از آنست که افرادی که در سنین مختلف بسر می برند، اساساً به میزان متفاوتی به آینده توجه دارند. «افقهای زمانی» آنان نیز ممکن است با هم متفاوت باشد. اما مسألهٔ سن تنها عامل تأثیر گذار بر آینده بودگی ما نیست. شرایط فرهنگی بر آن اثر می گذارد، و یکی از مهمترین عوامل مؤثر فرهنگی آهنگ تغییر در محیط پیرامون است.

به همین جهت است که حس آیندهبینی فرد نقش بسیار اساسی در توانایی برخورد او با محیط بازی می کند. هرقدر آهنگ زندگی سریع تر شود، هرقدر محیط اکنونی با سرعت بیشتری از پیش ما بگریزد، همانقدر امکانات آینده با سرعت بیشتری به واقعیت اکنونی تبدیل می شوند. هرقدر محیط پیرامون ما سریع تر تغییر پیدا کند ما نه تنها ناچار خواهیم شد برای فکر کردن به آینده نیروی سریع تر تغییر پیدا کند ما نه تنها ناچار خواهیم شد برای فکر کردن به آینده نیروی هرچه بیشتر و بیشتر کشف کنیم و پیش برویم. رانندهای که به کندی و با سرعتی معادل سی کیلومتر در ساعت در یک شاهراه حرکت می کند، می تواند، حتی اگر تابلو اعلام خروجی خیلی نزدیک به جادهٔ خروجی باشد، بموقع بییچد و از شاهراه خارج شود. اما این راننده هرقدر تندتر براند، تابلو خروجی را باید به همان نسبت خارج شود. اما این راننده هرقدر تندتر براند، تابلو خروجی را باید به همان نسبت را بخواند و واکنش نشان بدهد. درست به همین شکل، شتاب عمومی در زندگی ما را وامی دارد که یا افق زندگی خود را گسترده تر کنیم و یا به این مخاطره تن بدهیم که رویدادها از ما جلو بزنند و ما را درهم شکنند. محیط پیرامونی ما هرقدر تندتر حرکت کند، نیاز برای آینده بودگی بیشتر می شود.

البته بعضی از مردم طوری خود را در آینده های دور، و برای مدتهای طولانی تصویر می کنند که پیش بینیهایشان به صورت خواب و خیالهایی دور از واقعیت جلوه می کند. اما چیزی که بسیار شایع است وجود افرادی است که پیش بینیهایشان آنقدر کممایه و کوتاهمدت است که همواره در برابر تغییرات شگفت زده و مات و متحیر می شوند.

۱۶) نگاه کنید به Journal of Personality and Social Psychology، دورهٔ ۷۰ شمارهٔ ۲۰ ۱۹۲۷، صفحهٔ ۱۹۲۲.

فردی که می تواند خود را انطباق دهد ظاهر آ این توانایی را هم دارد تا در مورد آینده، خود را در زمان «مناسب» و متعادلی تصویر کند، و قبل از موعد لازم برای تصمیم گیری نهائی راههای مختلفی را که از نظر عملی در برابر وی قرار دارد بررسی و ارزیابی کند و قبل از هر کاری به تصمیمات آزمایشی و تجربی دست بزند.

مثلاً بامطالعاتی که دانشمندان علوم اجتماعی نظیر لوید وارنر در ایالات متحد امریکا و الیوت ژاک (Elliott Jaques) در انگلستان بعمل آوردهاند، نشان دادهاند که اهمیت این عامل زمانی در تصمیم گیریهای کادر مدیریت از چه اهمیتی برخوردار است. کسی که در خط مونتاژ کار میکند، عملی به وی محول شده که از وی میخواهد فقط به کارهایی توجه کند که از نظر زمانی به وی نزدیکند. اما از کسانی که به کادر مدیریت ارتقاء پیدا میکنند انتظار میرود که در هر مرحله از ترفیعشان به رویدادهایی توجه کند که در آیندهٔ دور قرار دارند."

بنجامین سینگر (Benjamin D. Singer)، جامعه شناس در دانشگاه و سترن او نتاریو که در زمینهٔ روانپزشکی اجتماعی کار می کند از این هم فراتر رفته است. بنا به رأی سینگر، آینده، در رفتار کنونی ما نقش بسیار بزرگی بازی می کند که قدر آن شناخته نشده است. مثلاً وی می گوید: «"خود" یا ذات بچه تا حدودی بازخورد از چیزی است که هست و وجود دارد بسوی چیزی که می شود.» هدفی که کودک بسوی آن روان است عبار تست از «تصویر نقش متمرکز بر آیندهٔ» او، یعنی چیزی که کودک دوست دارد در مقاطع گوناگون در آینده، مانند آن باشد.

سینگر می گوید: «تصویر نقش متمرکز بر آینده» به آن الگویی از زندگی که شخص می خواهد برای خود انتخاب کند... شکل و معنی می دهد. ولی اگر نقش آینده مبهم و نامشخص باشد و یا از نظر کارکرد وجود نداشته باشد، در این صورت معنا و مفهوم وابسته به آن رفتار، که جامعه برای آن ارزش قائل می شود، از میان می رود. تکالیف مدرسه نیز مثل قواعد جامعهٔ طبقهٔ متوسط و نظم و انضباطی که از جانب والدین تحمیل می شود، همگی بی معنی می شود.

به بیان ساده تر، سینگر معتقد است که هر فرد نه تنها تصویری از خودش را در زمان خاضر، یعنی یک خودانگاره (Self-Image) را در ذهن خویش دارد، بلکه مجموعهای از تصویرهایی از خودش را هم، که دوست دارد در آینده چنان باشد،

۱۷) در مورد وارنر نگاه کنید به [۳۵۰]، صفحات ۵۵–۵۵. در مورد ژاک نگاه کنید به السست (۲۳۰)، صفحات ۲۳۱–۲۳۳ به السست (۲۳۰)، صفحات ۲۳۱–۲۳۳ در مورد زمان و اقتصاد نگاه کنید به ۳۷۳–۲۳۳ دورهٔ ۱۱، شمارهٔ ۵، صفحهٔ ۳۷۳.

همراه دارد. «این شخص آینده، قبلهای برای بچه فراهم میکند؛ مغناطیسی است که او بسوی آن جذب میشود؛ می توان گفت که آینده، چارچوب و قالبی برای زمان حاضر بوجود می آورد.» ۱۸

آدم فکر میکند که چون قصد و نیت آموزش و پرورش رشد و تکامل فرد و بهبود انطباق پذیری است، تمام کوشش خویش را بکار میبرد تا در بچهها یک گرایش زمانی مناسب، یعنی میزان مناسبی از آینده بودگی بوجود آورد. ولی هیچ چیز نمی تواند کاذب تر و خطرناک تر از این باور باشد.

برای مثال اختلاف و تضادی را در نظر بگیرید که در راه و روش مدارس امروز در برخوردشان با مکان و زمان به چشم میخورد. عملاً در تمام مدارس، با دقت تمام کوشش میشود تا هر محصلی موقعیت خود را در مکان تشخیص دهد. به همین جهت از او خواسته میشود که جغرافیا بخواند. نقشهها و طرحها و کرهها به وی کمک میکنند تا موقعیت مکانی خود را مشخص کند. ما نه تنها موقعیت و محل او را در شهر و منطقه و یا کشور به وی نشان میدهیم، بلکه حتی می کوشیم رابطهٔ مکانی وی را با زمین و منظومهٔ شمسی و در واقع با کل عالم برایش توضیح بدهیم.

اما وقتی نوبت به مشخص کردن موقعیت او در زمان میرسد، نیرنگ بیرحمانه و مخربی به او میزنیم. تا جایی که امکان داشته باشد او را در گذشتهٔ کشورش و گذشتهٔ جهان غرق میکنیم. او یونان باستان و روم باستان میخواند، ظهور فئودالیسم و انقلاب کبیر فرانسه و غیره را مطالعه میکند، با داستانهای کتاب مقدس و افسانههای میهنی آشنا میشود. شرح بی پایان جنگها و انقلابها و شورشها، که از روی وظیفه شناسی، تاریخ وقوع هر کدامشان را نیز بر چسب زدهاند، ذهن محصلین را آکنده می کنند.

او را در مرحلهای حتی با «رویدادهای جاری» نیز آشنا میسازند. حتی ممکن است از وی بخواهند که بریدهٔ جراید تهیه کند و آنها را به مدرسه بیاورد. و ممکن است که یک معلم واقعاً بیباک از محصل بخواهد که عصرها به اخبار تلویزیون هم گوش کند. خلاصه آنکه اطلاعات بیرنگ و بیخاصیتی دربارهٔ زمان حاضر در اختیارش میگذارند.

و دیگر زمان از حرکت بازمی ایستد. زبان مدرسه دربارهٔ فردا لال می شود.

۱۸) از مقالهٔ چاپ نشدهٔ «تصویر نقش متمرکز بر آینده» مقالهٔ چاپ نشدهٔ بنجامین سینگر، بخش جامعهشناسی، دانشگاه وسترن اونتاریو.

پروفسور اوسیپ فلشتهایم ایک نسل قبل نوشت: «نه تنها درسهای تاریخ ما در همان سالی که تدریس می شوند به پایان می رسند، بلکه مطالعهٔ مربوط به حکومت و اقتصاد و روانشناسی و زیست شناسی نیز همین وضع را دارد.» آزمان بسرعت جلو می آید و ناگهان متوقف می شود. محصل به جای آنکه به جلو نظر بدوزد، به گذشته خیره می شود. آینده، همانطور که در کلاس درس تحریم شده است، در نهن محصل نیز تحریم شده. گویی اصلاً آینده ای وجود ندارد.

تحریف کردن و از شکل انداختن حس زمان را، آزمایش افشاکنندهٔ جان کندرای (John Condry)، روانشناس و پروفسور «بخش توسعهٔ انسانی» دانشگاه کورنل بخوبی نشان داده است. کندرای در مطالعات جداگانه در دانشگاه کورنل و دانشگاه کالیفرنیا در لوس آنجلس پاراگراف اول یک داستان را در اختیار دانشجویان گذاشت. این داستان دربارهٔ یک شخص خیالی بود به نام پروفسور هوفمن (Hoffman) و همسرش و یک دخترخواندهٔ اهل کره. در این پاراگراف دختر دارد گریه می کند، لباسهایش پاره شده و تعدادی کودک دیگر به او خیره شدهاند. از دانشجویان خواسته شده بود تا داستان را تمام کنند.

چیزی که دانشجویان از آن خبر نداشتند آن بود که نمی دانستند آنان را از قبل به دو گروه تقسیم کردهاند. برای یک گروه، پاراگراف داستان مذکور را زمان گذشته در نظر گرفته بودند. به این معنا که افراد: «شنیدند» «دیدند» یا «دویدند.» از دانشجویان خواسته شد که «بگویند آقا و خانم هوفمن چه کردند و بچهها چه گفتند.» برای دانشجویان گروه دوم، پاراگراف مذکور در زمان آینده تنظیم شده بود. از آنان خواسته شده بود که: «بگویند آقا و خانم هوفمن و بچهها چه خواهند گفت.» هردو پاراگراف غیر از تفاوت زمانی ساختمان همانندی داشتند.

نتایج آزمایش بسیار مشخص و نمایان بود. گروه اول پایانبندیهای پربار و جالبی برای داستان درست کرده بودند؛ شخصیتهایی را وارد داستان کرده و حرفهایی را در دهان آنها گذاشته بودند؛ وضعیتهای تازه و گفتگوهای جدیدی را ابداع کرده بودند. گروه دوم پایانبندیهای بینهایت سردستی و آبکی و غیرواقعی و زورکی برای داستان درست کرده بودند. گذشته، غنی و پربار و آینده، تهی بود. پروفسور کندرای اظهار میدارد: «گویی صحبت کردن از گذشته برای ما از صحبت

کردن از آینده راحت تر است.»<sup>۲۱</sup>

اگر میخواهیم کودکانمان با موفقیت بیشتری خود را با تغییرات سریع انطباق دهند باید به این تغییر شکل و تحریف زمان پایان داد. باید کودکان را نسبت به امکانات و احتمالات فردا حساس کنیم. باید حس آیندهٔ آنان را تقویت کنیم.

جامعه در درون خود عوامل متصل کنندهای برای زمان دارد که به کمک آنها نسل حاضر به نسل گذشته پیوند میخورد. حس گذشتهٔ ما در اثر تماس با نسل قدیمی تر، با کسب دانش از تاریخ، با مجموع میراث ما از هنر، موسیقی، ادبیات و علم که در طی سالیان به ما رسیده است، رشد و توسعه پیدا می کند. این حس با تماس مستقیم ما با اشیاء پیرامونمان تقویت می شود، چیزهایی که هریک از آنها ریشه در گذشته دارند و هر کدامشان چیزی در اختیار ما می گذارند تا خود را با گذشته همانند سازیم.

چنین عوامل متصل کنندهٔ زمانی که حس آیندهٔ ما را تقویت کند در دست نیست. ما اشیاء، دوستان، خویشان، آثار هنری، موسیقی و ادبیاتی نداریم که از آینده سرچشمه گرفته باشد. ما هیچ میراثی از آینده در اختیار نداریم.

با همهٔ اینها، راههایی و جود دارد که می توان به یاری آنها ذهن انسان را، همانطور که می توان به گذشته ها روانه کرد، به آینده فرستاد. ما باید در آغاز آینده آگاهی نیرومندی را در بین مردم پدید بیاوریم، و این کار را فقط با توسل به وسایلی چون شوخیهای باک راجرز (Buck Rogers) در نشریات، فیلمهایی مثلاً باربادلا (Barbarella) و یا مقاله هایی دربارهٔ شگفتیهای سفرهای فضائی و یا تحقیقات پزشکی، نمی توان به ثمر رساند. همهٔ اینها به این امر یاری می رساند، ولی چیزی که نیاز داریم آن است که ذهن مردم باید به ره آوردها و آثار و عواقب اجتماعی و شخصی آینده و نه صرفاً به خصوصیات تکنولوژیکی آن، معطوف شود.

اگر انسان معاصر بخواهد در فاصلهٔ کوتاه یک عمر از عهدهٔ تغییراتی معادل تغییرات هزاره ها بر آید، باید تصاویر نسبتاً دقیقی (حتی غیردقیق) از آینده در ذهن خود داشته باشد.

انسانهای قرون وسطی زندگی پس از مرگ را با تصویرهای ذهنی روشنی که از بهشت و دوزخ داشتند، می توانستند بخوبی مجسم کنند. ما اکنون باید تصاویر پویا و غیرسماوی را از اینکه زندگی موقتی این جهان در آیندهای که بسرعت دارد

۲۱) توصیف آزمایش کندرای مبتنی است بر مصاحبهای با خود آزمایشگر، همچنین نگاه کنید به «زمان و طبقهٔ اجتماعی» از لارنس لوشان در [۳۳۹].

نزدیک می شود چگونه خواهد بود برای همگان منتشر کنیم: اگر آن جهان را لمس کنیم چه احساس خواهیم کرد، و صدا، بو و طعمش چگونه خواهد بود.

برای ساختن چنین تصاویری و در نتیجه کاهش دادن تأثیر شوک آینده، باید به پیشبینی و حدس و گمان دربارهٔ آینده اقدام نماییم. به جای مسخره کردن پیشگویان، باید مردم را از همان کودکی تشویق کنیم تا آزادانه، نه تنها دربارهٔ رویدادهایی که ممکن است هفتهٔ بعد بوقوع بپیوندند، بلکه دربارهٔ دستاوردهایی که نسل آینده برای کل بشریت به ارمغان خواهد آورد، پیشبینی کنند و حتی به خواب و خیال بپردازند. ما به کودکان خود دورههای تاریخ درس می دهیم؛ چرا برایشان دورههایی دربارهٔ آینده ترتیب نمی دهیم، دورههایی که در آنها امکانات و احتمالات آینده را منظماً بکاوند، درست همانطور که ما نظام اجتماعی روم و یا سر برآوردن ارباب فئودال را مورد کاوش قرار می دهیم؟

روبرت یونک یکی از فیلسوفان آینده گرا و برجستهٔ اروپایی می گوید: «امروز همچنان تأکید بر آموزش آنست که چه اتفاقاتی افتاده و چه کارهایی صورت گرفته است. اما فردا... دست کم باید یکسوم تمام درسها و تمرینها به آثار علمی و فنی و هنری و فلسفی جاری بحرانها و پاسخهای احتمالی آینده به اینگونه تب و تابها تخصیص پیدا کند.»

ما از ادبیات آینده اثری در دست نداریم تا از آنها در اینگونه دروس استفاده کنیم، اما ادبیات «راجع» به آینده را در اختیار داریم، که نه تنها شامل آرمانشهرهای بزرگ است، بلکه داستانهای علمی تخیلی را نیز در بر می گیرد. داستانهای علمی تخیلی را نیز در بر می گیرد. داستانهای علمی تخیلی را به عنوان رشتهای از ادبیات به دیدهٔ تحقیر می نگرند، و چه بسا در این حوزه مستحق چنین تحقیری هم باشد. اما اگر آن را همچون نوعی جامعه شناسی آینده در نظر بگیریم و نه رشتهای از ادبیات، آنگاه این داستانها همچون نیرویی که فکر را برای عادت پیدا کردن به پیش بینی به جولان درمی آورد، ارزش بسیار پیدا خواهد کرد. کودکان ما باید آثار آر تور کلارک (Arthur C. Clarke)، ویلیام تن خواهد کرد. کودکان ما باید آثار آر بخوانند، نه فقط به این دلیل که این نویسندگان (Bradbury) و رابرت شیکلی را بخوانند، نه فقط به این دلیل که این نویسندگان می توانند ذهن جوانان را، در جنگل مهم تر از آن، به این دلیل که این نویسندگان می توانند ذهن جوانان را، در جنگل

۲۲) نگاه کنید به مقالهٔ یونک در Analysen und Prognosen ، ژانویهٔ ۱۹۲۹، صفحهٔ ۱۲.

انبوه مسائل سیاسی و اجتماعی و روانشناختی و اخلاقی، که بعدها در بزرگسالی با آنها مواجه خواهند شد، به تخیل و کاوش وادارند. داستانهای علمی تخیلی را باید برای آیندهٔ نزدیک مطالعه کرد.

اما محصلین نباید فقط به خواندن اکتفا کنند. بازیهای گوناگونی طراحی شده تا جوانان و بزرگسالان را از امکانات و احتمالات آینده باخبر سازند. یک بازی به نام آینده توسط شرکت شیمیایی و آلومینیوم کایزر (Kaiser) بمناسبت بیستمین سالگرد این شرکت عرضه شد. در این بازی موارد و شقوق گوناگون تکنولوژیکی و و اجتماعی آینده در اختیار بازیکنان قرار میگیرد و از آنان خواسته میشود تا از آن میان انتخاب کنند. این بازی نشان میدهد که رویدادهای تکنولوژیکی و اجتماعی با هم پیوند بسیار نزدیک دارند. این بازی بازیکنان را به تفکر دربارهٔ امور محتمل تشویق میکند و با تغییرات گوناگونی که ایجاد میکند می تواند نقش معیارها را در تصمیم گیریها بخوبی نشان بدهد. پروفسور خوزه ویلگاس (José معیارها را در تصمیم گیریها بخوبی نشان بدهد. پروفسور خوزه ویلگاس (Villegas گروهی از دانشجویان بازیهایی ابداع کرده که موضوع آنها خانهسازی و عمل گروهی از دانشجویان بازیهایی ابداع کرده که موضوع آنها خانهسازی و عمل اجتناعی در آینده است. بازی دیگری که زیر نظر وی درست شد به بیان و شرح راههایی می پردازد که در آنها تکنولوژی و ممیارها در دنیای فردا با یکدیگر کنش متقابل برقرار می کنند.

تمرینها و بازیهای دیگری را نیز می توان برای جوان ترها تر تیب داد. برای مشخص کردن تصویر ذهنی نقش آیندهٔ خود، از دانشجویان می توان خواست تا «زندگینامههای آیندهٔ» خویش را به نگارش در آورند، و در آنها پنج، ده، یا بیست سال آیندهٔ خود را تصویر کنند. با مورد بحث قرار دادن اینها در کلاس و با مقایسهٔ پیش فرضهای متفاوت آنها می توان تناقضهای موجود در آنها را مشخص کرد و مورد تجزیه و تحلیل قرار داد. در زمانی که «خود» فرد به صورت خودهای بی در پی در می آید، از این تکنیک می توان برای ایجاد تداوم برای فرد بهره گرفت. برای مثال اگر زندگینامههایی را که جوانان در سن دواز دهسالگی نوشته اند در سن پانز دهسالگی به آنان بدهیم، خودشان در می یابند بلوغ و پختگی چه مقدار تصویرهایی را که برای آینده از خویش داشته اند تغییر داده است. می توان در فهم این مطلب به آنان کمک کرد که چگونه معیارها و استعدادها و مهار تها و علم و دانش شان امکانات آنان را شکل داده است.

به محصلینی که از ایشان خواسته می شود تا چندین سال آیندهٔ خود را تصور کنند، می توان یاد آور شد که برادران و خواهران و والدین و دوستانشان نیز مسن تر

خواهند شد، و می توان از آنان خواست تا «افراد مهم دیگر را» در زندگی خویش در آینده تصور کنند.

اما اگر میان اینقبیل تمرینها، با علم احتمالات و روشهای سادهٔ پیشبینی، که می توان آنها را در زندگی شخصی مورد استفاده قرار داد پیوند برقرار کنیم، در آنصورت می توان مفهوم و برداشتی را که فرد از زندگی شخصی و اجتماعی خود در آینده دارد مشخص کرد و در آن تغییراتی پدید آورد. این تمرینها همچنین می تواند گرایش زمانی جدید و حساسیت تازهای از آینده در فرد ایجاد کند که برای پاسخ به حوائج و مقتضیات زمان حاضر به او کمک بسیار می کند.

در بین افرادی که آهنگ انطباق پذیری آنان بسیار سریع است، یعنی زنان و مردانی که در برابر زمان زنده و پویا هستند و بسرعت واکنش نشان می دهند، غم دور ماندن از آینده موج می زند. این بهیچوجه به معنای پذیرفتن بی قید و شرط تمام خوف و وحشتهای مستتر در آینده و اعتقاد کورکورانه به تغییر برای خود تغییر نیست، بلکه یک کنجکاوی سرکش و میل شدید به دانستن آن است که بعدا چه پیش خواهد آمد.

همین علاقه و اشتیاق کارهای عجیب و حیرت آوری می کند. یک شب زمستان دیدم بر جلسهای که در آن دربارهٔ جامعه شناسی آینده سخن می گفتم هیجان تندی مستولی شد. پیرمرد سفیدمویی برای گروهی غریبه توضیح می داد که چه چیزی او را واداشته تا در این کلاسها شرکت کند. آن گروه متشکل می شد از برنامه ریزان درازمدت شرکتها، کارکنان بنیادهای مهم، ناشران، و مراکز تحقیقاتی. هرکدام از شرکت کنندگان دلایل حضور خود را مفصلاً شرح می دادند. سرانجام نوبت به مرد ریزنقشی رسید که در گوشهای نشسته بود. او با صدایی شکسته ولی به زبانی فصیح گفت: «نام من چارلز استین (Charles Stcin) است. در تئام زندگی خیاطی کرده ام هفتاد و هفت سال دارم و می خواهم چیزی را به دست بیاورم که در جوانی نتوانسته ام کسب کنم. می خواهم دربارهٔ آینده بدانم. می خواهم وقتی می میرم آدم فرهیخته ای باشم.» ۳۲

سکوت ناگهانی که به دنبال این اظهار نظر ساده و قاطع بر جلسه حکمفر ما شد، هنوز در گوش حاضران آن جلسه طنین میافکند. در برابر این فصاحت، تمامی مدارج دانشگاهی و مقامها و عناوین پرطمطراق شرکتها و رتبههای عالی رنگ باختند. امیدوارم که آقای استین هنوز در قید حیات باشد و از آیندهاش لذت ببرد

و همانطور که آن شب به ما درس داد، به دیگران نیز درس بدهد.

وقتی که میلیونها نفر از چنین شور و شوقی برای آینده برخوردار باشند، در آن صورت جامعهای خواهیم داشت که در برخورد با آثار و عواقب تغییر مجهز تر است. ایجاد این نوع کنجکاوی و آگاهی وظیفهٔ اساسی آموزش و پرورش است. بوجود آوردن آموزش و پرورشی که این کنجکاوی را برانگیزد، سومین، و شاید ماموریت اصلی انقلاب فراصنعتی در مدارس است.

آموزش و پرورش باید به زمان آینده [زمان دستوری] تغییر پیدا کند.

## فصل نوزدهم

# رام کردن تکنولوژی

از شوک آینده این بیماری ناشی از تغییر می توان جلوگیری کرد. اما این به یک کار اجتماعی و حتی سیاسی جدی و مؤثر نیاز دارد. افراد هرقدر بکوشند تا آهنگ زندگی خویش را تنظیم کنند، هرقدر ما بکوشیم که از نظر روانی زیر بغل آنان را بگیریم، هرقدر که آموزش و پرورش را تغییر بدهیم، باز تا زمانی که حرکت پرشتاب تغییر را تحت اختیار درنیاوریم، جامعه چون اسب عصاری به دور خود خواهد گشت.

آهنگ پرشتاب تغییر را می توان ناشی از عوامل متعدد دانست. رشد جمعیت و شهرنشینی و تغییر شدید نسبت جوانان و پیران، هرکدام در این امر نقش دارند. اما پیشرفت تکنولوژیکی بوضوح کانون اصلی و حیاتی همهٔ علل بشمار می رود، و در واقع همین کانون است که تمام عوامل دیگر را به حرکت درمی آورد. بنابراین یکی از تدابیر مؤثر در راه مبارزه برای جلوگیری از شوک آیندهٔ همگانی عبارتست از تنظیم آگاهانهٔ پیشرفت تکنولوژیکی.

ما نه می توانیم و نه درست است که پیشرفت تکنولوژیکی را متوقف کنیم. تنها مشتی آدم ابله خیالپرداز دربارهٔ «بازگشت به طبیعت» یاوهسرایی می کنند. بازگشت به طبیعت یعنی حالتی که در آن نوزادان به دلیل نبودن مراقبتهای اولیهٔ پزشکی می خشکند و می میرند، حالتی است که در آن سوء تغذیه ذهن را خرف می سازد، حالتی است که در آن سوء تغذیه ذهن را خرف می سازد، حالتی است که همانطور که هابس خاطرنشان می کند، زندگی معمولی و همگانی

۱) توماس هابس (Thomas Hobbes) (۱۹۷۹–۱۹۷۸): فیلسوف و نظریهپرداز سیاسی انگلیسی. –م. در آن «فقیرانه و ناپسند و ددمنشانه و کو تاه» است. پشت کردن به تکنولوژی نه تنها احمقانه، بلکه عملی است ضداخلاقی.

به فرض اینکه هنوز اکثر مردم تقریباً در قرن نوزدهم میلادی بسر برند ما کی هستیم که بخواهیم کلید پیشرفت اقتصادی را به دور افکنیم؟ از آنان که به نام و بهانهٔ حفظ «ارزشهای بشری» مبهم به یاوه سراییهای ضدتکنولوژیکی می پردازند باید پرسید «کدام ارزشها؟» برگشت به عقب یعنی محکوم کردن میلیاردها انسان به فقر و بیچارگی همیشگی، بخصوص در لحظهای از تاریخ که امکان آزادی آنان فراهم گشته است. ما نه به تکنولوژی اندک بلکه به تکنولوژی بیشتر و بیشتر نیاز داریم.

در عین حال در این تردیدی نیست که ما اغلب تکنولوژی جدید را بنحو احمقانه و خودخواهانهای بکار میبریم. و در شتاب خود برای بهرهمندی فوری از تکنولوژی در زمینهٔ پیشرفت اقتصادی، محیط زندگی خود را به صورت یک بشکهٔ باروت در آوردهایم.

سرعت گرفتن بخش تکنولوژی، و خصلت تقویت و شتاب گرفتن پیشرفت تکنولوژی که با هر گام به پیش، نه یک گام، بلکه گامهای بسیاری در این میان برداشته می شود و پیوند نزدیک بین تکنولوژی و آرایش اجتماعی، همگی باعث ایجاد یک نوع آلودگی روانشناختی یعنی شتاب ظاهراً مهارناپذیر آهنگ زندگی شدهاند.

این آلودگی روانی با فضولات صنعتی که آسمانها و دریاها را انباشته می کند هماهنگ هستند. حشره کشها و سموم دفع آفات نباتی وارد غذاهای ما شدهاند. لاشههای اتومبیلهای اسقاط، قوطیهای آلومینیومی، بطریهای خالی و مواد پلاستیکی که آنها را دور می ریزیم و مواد دیگری که تجزیه نمی شوند و به طبیعت باز نمی گردند، همگی اطرافمان را پر از آشغال و کثافت کردهاند. ما حتی نمی دانیم با زبالههای اتمی خود چه کنیم، آنها را در اعماق زمین چال کنیم، به فضا بفرستیم و یا به اقیانوسها بریزیم.

قدر تهای تکنولوژیکی ما روزبروز افزایش پیدا میکند، ولی آثار جانبی و مخاطرات بالقوهٔ آن نیز روزبروز بیشتر می شود. ما در معرض خطر آلودگی حرارتی اقیانوسها، یعنی گرم شدن بیش از حد آنها، از بین رفتن حیات در دریاها

۲) در مورد آثار و عواقب تکنولوژی نگاه کنید به [۳۳۲]. همچنین نگاه کنید به «انسان محیط را ویران می کند» از ژولین هاکسلی و ماکس نیکلسون در Times (لندن) ۷ اکتبر ۱۹۶۹.

و شاید حتی ذوب شدن یخهای قطبی قرار گرفته ایم. در خشکی چنان جمعیتهای زیادی را در جزیره های کوچک شهری تکنولوژیکی تلنبار می کنیم، که بیم آن می رود اکسیژن موجود در فضا را سریع تر از میزان جایگزین شدن آن به مصرف برسانیم، و شهرهای کنونی را به صحراهای خشک و بی آب و علف تبدیل کنیم. با این دست تطاولی که بر طبیعت گشوده ایم، به قول باری کامانر (Barry) این دست تطاولی که بر طبیعت گشوده ایم، به قول باری کامانر (Commoner)، زیست شناس مشهور ممکن است «سیاره ای را که جای مناسبی برای زیست انسان است نابود کنیم.»

### واكنش تكنولوژيكي

با مشخص و نمایان شدن آثار و عواقب هراس آور و شوم استفادهٔ غیر مسئولانه از تکنولوژی و اکنشِ سیاسی نیز شدت می گیرد. حادثهای که در هنگام حفر چاه نفت در اقیانوس آرام رخ داد و ۲۰۰۰ میل مربع از دریا را آلوده کرد، خشم تمام مردم ایالات متحد امریکا را برانگیخت. یک کارخانهدار ثروتمند نوادایی به نام هوارد هیوز (Howard Hughes) شکایتی را در دادگاه مطرح کرد تا مانع آن شود که «کمیسیون انرژی اتمی» به آزمایشهای هستهای در زیر زمین ادامه دهد. در سیاتل (Seattle) شرکت هواپیماسازی بوئینگ باید با مخالفت رو به تزاید مردم علیه نقشههای این شرکت جهت ساختن جتهای مسافرتی و بارکش مافوق سرعت صوت مقابله کند. در دانشگاههای ام آی تی و ویسکانسین و کورنل و سایر دانشگاههای دانشمندان در طی یک وقفه در تحقیقات، لولههای آزمایش و خطکشهای دانشمندان در طی یک وقفه در تحقیقات، لولههای آزمایش و خطکشهای کار خود به بحث بپردازند. گذاشتند و به دور هم جمع شدند تا دربارهٔ آثار و نتایج کار خود به بحث بپردازند. دربارهٔ خطراتی که محیط زندگی را تهدید می کند به ایراد سخنرانی می پردازد. شواهد دیگری از نگرانی عمیق مردم دربارهٔ مسیر تکنولوژی

۳) به نقل از مقالهای به نام «نظرات دربارهٔ محیط» که به اجلاس سالانهٔ مجمع امریکایی برای پیشرفت علم در دسامبر ۱۹۹۸ ارائه شد. همچنین نگاه کنید به ۱۹۹۸ ارائه شد. همچنین نگاه کنید به ۱۹۹۸ برای اطلاعات بیشتر در مورد عواقب و تأثیرات تکنولوژی نگاه کنید به [۳۲۹] و ۲۸ ۲۰ مارس، ۱۵ آوریل و ۲۷ آوریل و ۲۷ آوریل و ۱۹۹۸ آوریل و ۱۹۹۸ آوریل و ۱۹۹۸

٤) نگاه کنید به The New York Times، ۵ مارس ١٩٦٩،

در فرانسه و انگلستان و سایر کشورها بهچشم میخورد.<sup>۵</sup>

ما اکنون شاهد نخستین نشانه های یک شورش و قیام بین المللی هستیم که در دهه های آینده پارلمانها و کنگره ها را به لرزه خواهد افکند. این مخالفت که در برابر تاخت و تاز و استفادهٔ غیرمسئولانهٔ تکنولوژی برپا شده، ممکن است حالت بیمار گونه ای پیدا کند و به فاشیسمی هراسان از آینده بینجامد که در آن به جای بهو دیان، دانشمندان را در اردوگاههای کار اجباری نگهداری کنند. جامعه های بیمار همیشه به سپر بلا احتیاج دارند. از آنجا که سنگینی فشار تغییرات بر فرد هر روز بیشتر می شود و سلطهٔ شوک آینده رو به از دیاد گذاشته است، این حالت کابوس مانند قابل قبول تر جلوه می کند. شعار «مرگ بر تکنو کراتها» که دانشجویان اعتصابی یاریس بر روی یکی از دیوارها نوشته بودند، بسیار بامعنی بود.

اما این جنبش جهانی برای کنترل تکنولوژی که طلیعهٔ آن تازه نمودار شده است نباید به دست نیهیلیستها و یا طرفداران خیالپرداز غیرمسئول روسو و کسانی بیفتد که از تکنولوژی می هراسند. زیرا قدرت تحرک تکنولوژیکی نیرومندتر از آن است که با اینگونه طغیانهای به سبک لودیت بتوان آن را متوقف ساخت. ولی بدتر از همه آن است که کوششهای بدون فکر برای جلوگیری و متوقف ساختن تکنولوژی همانقدر ویرانگر است که کوششهای بدون تأمل برای پیشبرد آن.

ما که در میان این دو مهلکهٔ همانند گرفتار شده ایم شدیداً نیاز مند جنبشی برای یک تکنولوژی مسئول و متعهد هستیم. ما به یک گروه سیاسی وسیع نیاز مندیم که تحقیقات علمی و پیشرفت تکنولوژیکی راه فقط بر اساس گزینش، پیشرفت دهد. این گروه به جای تلف کردن نیروی خود بر سر نفی ماشین و یا انتقاد منفی از برنامهٔ فضایی، باید یک سلسله اهداف تکنولوژیکی و مثبت را برای آینده تدوین نماید.

اگر این هدفها به گونهای جامع و دقیق تدوین و تنظیم بشوند می توانند به رشته ای که اکنون در نابسامانی کامل بسر می برد سر و سامانی بدهند. به گفتهٔ اورلیو پچئی (Aurelio Peccei) اقتصاددان و کارخانه دار ایتالیایی، کل هزینه های تحقیقاتی و توسعه در ایالات متحد امریکا و اروپا تا سال ۱۹۸۰ سالانه بالغ بر ۷۳ میلیارد دلار

۵) نگاه کنید به مقالهٔ «بریتانیا: دانشمندان گروه جدید برای ارتقاءٔ مسئولیت اجتماعی» از دکتر گرینبرگ در ۲۳۰ «Science مهٔ ۱۹۲۹» صفحهٔ ۱۳۱، همچنین نگاه کنید به Economisi» ۲۰ دسامبر ۱۹۲۹، صفحهٔ ۱۵.

۲) نگاه کنید به «تغییر جهت تکنولوژی» از روبرت یونک در Student World، شمارهٔ ۳۰ ۱۹۲۸، ژنو: World Student Christian Federation، صفحهٔ ۲۲۴.

خواهد شد. جمع این هزینه ها در هر دهه به سه چهارم یک تریلیون بالغ می شود. با چنین مبالغ هنگفتی انسان فکر می کند که حکومتها توسعهٔ تکنولوژیکی خود را با دقت انجام می دهند، آن را با اهداف اجتماعی خود پیوند می زنند و بر مسئولیت و تعهد دقیق نیز اصرار می ورزند. ولی این اشتباه محض است.

رالف لپ (Ralph Lapp)، که خود یک دانشمند و نویسنده است می گوید:
«هیچکس، حتی برجسته ترین دانشمندان حاضر واقعاً نمی دانند که علم ما را به کجا
می برد. ما سوار قطاری شده ایم که هر لحظه سرعتش اضافه تر می شود، از راهی به
پایین می رود که تعداد نامعینی سوزن خطآهن دارد که به مکانهای نامشخص و
نامعینی می روند. هیچ دانشمندی در کابین لکومو تیوران نیست و شاید شیاطین نقش
سوزن بان را برعهده دارند. اکثر افراد جامعه در واگن آخری هستند و به عقب
سرشان نگاه می کنند.»^

وقتی پی میبریم که سازمان همکاری اقتصادی و توسعه (OECD) در هنگام انتشار گزارش حجیم خود دربارهٔ علم در ایالات متحد امریکا، از زبان یکی از نویسندگانش، یعنی نخستوزیر اسبق بلژیک اعتراف میکند که: «ما به این نتیجه رسیدیم که به دنبال چیزی میگشتیم... که آنجا نبود: و آن یک سیاست علمی بود» دلسرد میشویم، این کمیته، با وجود موفقیت کم، باید برای پیدا کردن هر چیزی که اندک شباهتی با یک سیاست تکنولوژیکی آگاهانه داشت، حتی بیشتر از اینها جستجو میکرد.

افراد تندرو غالباً «طبقهٔ حاکم» یا «دستگاه حکومت» یا به قول همین افراد «آنها» را متهم میکنند که جامعه را در جهت خلاف رفاه تودههای مردم اداره مینمایند. شاید این اتهامات در پارهای موارد درست باشد. اما امروز ما با واقعیت خطرناکتری رویارو شده ایم: و آن اینکه بسیاری از مصائب اجتماعی بیشتر نتیجهٔ فقدان ستمگرانهٔ کنترل است تا کنترل ستمگرانه. واقعیت هولناک آن است که هرچه به مسألهٔ تکنولوژی می نگریم، کسی را نمی یابیم که وی را مقصر بدانیم.

۷) نگاه کنید به [۱٦٩]، صفحهٔ ۲۶.

۸) نگاه کنید به [۲۹۰]، صفحهٔ ۲۹.

۹) در مورد فقدان سیاست علمی در OECD نگاه کنید به [۳۳۵]. همچنین نگاه کنید به ۲۳۵]. همچنین نگاه کنید به The New York Times، ۱۹۹۸

## انتخاب سبکهای فرهنگی

کشوری که در مسیر صنعتی شدن گام برمی دارد تا زمانی که فقیر باشد، بدون چون و چرا هر نو آوری فنی را که نوید بهبود محصولات اقتصادی یا رفاه مادی را در بر داشته باشد با آغوش باز می پذیرد. این البته یک سیاست تکنولوژیکی مورد تأیید است، و می تواند رشد اقتصادی بسیار سریعی را در پی آورد. اما یک سیاست ساده و بدوی نیز هست، و در نتیجهٔ آن انواع ماشینها و فرایندهای جدید، بدون در نظر گرفتن آثار تبعی نزدیک و یا آثار و عواقبشان در در از مدت به کشور سرازیر می شوند.

اما وقتی که این جامعه خود را برای حرکت بسوی جامعهٔ فراصنعتی آماده می کند دیگر این سیاست «بی بند و بار» هم در کل جامعه و هم به نحوی خطرناک نابسنده می شود. صرف نظر از نیروی رو به تزاید تکنولوژی و گسترش آن، دامنهٔ گزینشها نیز زیاد می شود. تکنولوژی پیشرفته در ارتباط با کالاهای موجود، محصولات فرهنگی، خدمات، خرده کیشها و سبکهای زندگی باعث پدید آمدن بیش گزینی می شود. در عین حال بیش گزینی خود تکنولوژی را نیز در بر می گیرد.

نو آوریهای متنوع و روبه تزاید در برابر جامعه صف میکشند و مسائل گزینش حاد و حادتر می شود. سیاست سادهٔ قدیم، که انتخابها برطبق منافع اقتصادی کو تاهمدت صورت می گرفت خطرناک می شود و باعث آشفتگی و عدم ثبات می گردد.

امروز ما برای انتخاب انواع تکنولوژیها به معیارهای دقیق تری احتیاج داریم. امروز ما در مورد معیارهایمان به سیاستی نیاز مندیم که نه تنها مصیبتهای قابل احتراز را دفع کند بلکه ما را در امر پیدا کردن امکانات آینده یاری دهد. جامعه که برای نخستین بار از نظر تکنولوژی با بیشگزینی روبرو می شود، باید به جای آنکه هر بار از میان ماشینها و فرایندها و تکنیکها و سیستمهای مورد نیازش یکی را انتخاب کند، بطور گروهی و دستهای دست به انتخاب بزند. باید به شیوهای که فرد سبک زندگی خویش را انتخاب می کند عمل نماید. جامعه باید دربارهٔ آیندهٔ خود تصمیمات بزرگ اتخاذ نماید.

علاوه بر اینها درست همانطور که فرد می تواند در بین سبکهای گوناگون زندگی دست به انتخاب آگاهانه بزند، جامعهٔ امروزی نیز قادر است که آگاهانه در بین سبکهای فرهنگی گوناگون دست به گزینش بزند. این در تاریخ چیز جدیدی

است. در گذشته، فرهنگ بدون اندیشهٔ قبلی و تأمل پدید می آمد. امروز برای اولین بار ما می توانیم این فرایند را آگاهانهٔ تخام دهیم. ما با سیاست آگاهانهٔ تکنولوژیکی، و همراه با سایر اقدامات می توانیم طرح فرهنگ آینده را اکنون بریزیم.

هرمان کان (Herman Kahn) و آنتونی واینر (Anthony Wiener) در کتابشان به نام سال ۲۰۰۰ صد قلم نو آوریهای فنی را که «احتمالاً در ثلث آخر قرن بیستم پدید خواهند آمد» فهرست کردهاند. این نو آوریها از کاربرد گوناگون اشعهٔ لیزر تا مواد جدید، منابع جدید انرژی، وسایط نقلیهٔ جدید هوایی و زیردریایی، عکاسی سهبعدی و خواب کردن انسان برای مدت طولانی به منظور مقاصد پزشکی را در بر می گیرد. چنین فهرستهایی را در جاهای دیگر نیز می توان دید. در زمینهٔ حمل و نقل، در زمینهٔ ارتباطات، در هر زمینهٔ قابل تصور و زمینههایی که تقریباً برای ما غیرقابل تصورند با سیل نو آوریها مواجه هستیم. در نتیجه پیچیدگیهای کار گزینش خیرت آور و گیج کننده می شود. «

این امر با اختراعات و اکتشافات جدیدی که مستقیماً بر مساّلهٔ انطباق پذیری انسان اثر می گذارند، بخوبی آشکار می شود. مثال بارز این امر چیز جدیدی است که به آن الیور "می گویند، که برخی از متخصصان کامپیو تر می کوشند تا با این وسیله در زمینهٔ گرانباری تصمیم گیریها به ما کمک کنند. الیور در ساده ترین شکل خود فقط یک کامپیو تر شخصی است که طوری برنامه ریزی شده که اطلاعات لازم را برای فرد تهیه نماید و تصمیمهای جزئی برای وی بگیرد. در این مرحله الیور می تواند اطلاعاتی در مورد دوستان شخص که چه نوع مشروبی را دوست دارند، اطلاعاتی در مورد دوستان شخص که چه نوع مشروبی را دوست دارند، اطلاعاتی در مورد راههای شلوغ، وضع آب و هوا، قیمت سهام و غیره در اختیار او بگذارد. این وسیله می تواند تاریخ تولد همسر وی را به یادش بیاورد و فوراً سفارش گل بدهد. می تواند مدت اشتراک مجله را تجدید کند، اجاره را بموقع بپردازد و تیخ اصلاح صورت سفارش بدهد و غیره. "

١٠) نگاه کنيد به [١٥٦]، صفحهٔ ٥١–٥٢-٠٥.

On-Line Interactive Vicarious Expediter and مخفف OLIVER کلمهٔ الیور (Nesponder این کلمه به افتخار الیور سلف ریج (Oliver Selfridge) بنیانگذار این فکر برگزیده شد.

۱۲) تواناییهای الیور در مقالهٔ «کامپیوتر بهمثابهٔ وسیلهٔ ارتباطی» توسط لیکلایدر و رابرت تیلور در نشریهٔ ۳۱ مورد بررسی آوریل ۱۹۹۸ صفحهٔ ۳۱ مورد بررسی قرار گرفته.

بعلاوه چون سیستمهای اطلاعات کامپیوتری شده شاخهشاخه می شوند، الیور می تواند با منابع جهانی داده ها، که در کتابخانه ها، بایگانی شرکتها، بیمارستانها، فروشگاهها، بانکها و اداره ها و دانشگاهها نگهداری می شود ارتباط برقرار نماید. به این ترتیب الیور برای وی به صورت نوعی وسیلهٔ جهانی پرسش پاسخ در می آید.

اما برخی از دانشمندان کامپیوتر بسیار فراتر از اینها را می بینند. از نظر تئوری این امکان وجود دارد که یک الیور ساخت که بتواند سخنان صاحبش را تجزیه و تحلیل کند، انتخابهای او را بررسی نماید، سیستم ارزشی او را دریابد، برنامههای خودش را برای نشان دادن تغییرات در ارزشهای صاحبش، خود تنظیم نماید و سرانجام آنکه تصمیمات بیشتر و بیشتری برای او بگیرد.

مثلاً اليور مى داند كه صاحبش در جلسهٔ كميته اى كه در آن حضور دارد در برابر پيشنهادهاى گوناگون احتمالاً چه واكنشى از خود نشان مى دهد. (جلسه امى تواند با حضور اليورها، كه هريك نمايندهٔ صاحبش مى باشد، و بدون حضور صاحبان اليورها، برگذار شود. در واقع كنفرانسهايى از اين نوع، كه كامپيوترها در آن شركت كرده بودند به شكل آزمايشى برگذار شده است.)

برای مثال الیور میداند که آیا صاحبش به فلان کاندیدا رأی میدهد یا نه، آیا به فلان سازمان خیریه کمک خواهد کرد یا نه و یا دعوت به شام فلان شخص را قبول میکند یا نه. به قول یکی از روانشناسان و طرفداران پر و پاقرص کامپیوتر: «اگر شما آدم خشن بیادبی باشید، الیور به این پی میبرد و طبق قاعده عمل میکند. اگر در زندگی زناشویی همسرتان را فریب بدهید، الیور میفهمد و به کمک میشتابد. زیرا الیور به صورت من دیگر مکانیکی شما درخواهد آمد.» چنانچه این وسیله را به حیطهٔ داستانهای علمی تخیلی بکشانیم، می توانیم الیورهایی به اندازهٔ یک سنجاق تصور کنیم که در مغز نوزادان کار می گذارند تا همراه با تولیدات آزمایشگاهی، تصور کنیم که در مغز نوزادان کار می گذارند تا همراه با تولیدات آزمایشگاهی، نه نقط به ساختن «من»های دیگر مکانیکی، بلکه به ایجاد «من»های زنده دست ندند.

پیشرفت تکنولوژیکی دیگری که می تواند دامنهٔ انطباقی فرد را گسترش دهد مربوط می شود به بهرهٔ هوشی انسان. آزمایشهای وسیعی که در ایالات متحد امریکا و سوئد و جاهای دیگر انجام گرفته حاکی از آن است که احتمالاً ما در آیندهٔ نزدیک بتوانیم هوش و تواناییهای انسان را در زمینهٔ بررسی اطلاعات افزایش بدهیم. تحقیقات در پیرامون بیوشیمی و اصول تغذیه نشان می دهد که پروتئین بدهیم. و سایر مواد قابل دستکاری، به طرقی که هنوز برای ما ناشناخته است، با حافظه

و یادگیری ار تباط دارند. تلاش وسیع برای گذشتن از موانع و حد و حدود هوش به بهبود حیرتانگیز انطباق پذیری انسان می انجامد.

چهبسا آن لحظهٔ تاریخی برای بسط و شکوفایی انسان، یعنی جهشی بسوی یک ارگانیسم فراانسانی رسیده باشد. اما عواقب این کار و شقوق مختلف آن چه خواهد شد؟ آیا ما طالب جهانی هستیم پر از الیورها؟ چه وقت چنین دنیایی را میخواهیم؟ تحت چه شرایط و لوازمی؟ چه کسانی باید به آنها دسترسی داشته باشند، و چه کسانی نباید دسترسی داشته باشند؟ آیا می توان معالجات بیوشیمی را در مورد عقبماندگان ذهنی بکار بست و آنان را به صورت انسانهای طبیعی در آورد؟ آیا این مداواها را باید برای ارتقاء افراد متوسط بکار ببریم و یا باید آنها را برای ساختن افرادی برتر از نوابغ مورد استفاده قرار دهیم؟

در زمینههای کاملاً متفاوت، این نوع پیچیدگیها در امر گزینش فراوان دیده می شود. آیا باید تمام منابع خود را در یک تلاش سریع و همهجانبه برای دستیابی به انرژی هستهای کم هزینه بکار گیریم؟ و یا باید کوششی معادل این را برای تعیین بنیان و اساس بیوشیمیایی پرخاشگری بکار اندازیم؟ آیا باید میلیاردها دلار برای یک هواپیمای جت مسافربری و بارکش باسرعت مافوق صوت هزینه کرده و یا این وجوه را برای توسعهٔ قلب مصنوعی به مصرف رساند؟ آیا باید در ژن انسان دخالت کنیم؟ و یا همانطور که برخی بجد پیشنهاد می کنند آب عظیمی را به داخل کشور برزیل روانه کنیم و در آنجا دریایی بسازیم به اندازهٔ مجموع مساحت دو کشور آلمان غربی و آلمان شرقی؟ بدون تردید بزودی خواهیم توانست در سر کشور آلمان غربی و آلمان شرقی؟ بدون تردید بزودی قادر خواهیم بود که در میز صبحانه همراه با غذا مقداری مادهٔ مافوق الاس دی یا یک افزونهٔ ضدپرخاشگری سیارات دیگر مهاجرنشینهایی برپا کنیم و دستگاههای لذتسنج در داخل جمجمهٔ نوزادان قرار دهیم. اما آیا باید به این کارها مبادرت ورزیم؟ چه کسی در این میان نوزادان قرار دهیم. اما آیا باید به این کارها مبادرت ورزیم؟ چه کسی در این میان باید تصمیم بگیرد؟ بر اساس کدام معیار انسانی چنین تصمیمهایی را می توان

۱۳) در مورد حمل و نقل مافوق سرعت صوت نگاه کنید به مقالهٔ «SST» و دولت: منتقدین در خلاً فریاد میکشند» در ۸ «Science» سپتامبر ۱۹۳۷ و مقالهٔ کارل کرایتر در همین نشریه، ۲۲ ژانویهٔ ۱۹۲۹.

۱٤) در مورد دریای مصنوعی در برزیل نگاه کنید به مقالهٔ تام آلکساندر، در نشریهٔ Fortune دسامبر ۱۹۶۷، صفحهٔ ۱٤۸.

۱۵) سوما (Soma): در کتاب علمی تخیلی دنیای شگفت انگیز نو اثر آلدوس هاکسلی، سوما نام مادهای مخدر است که به مصرف می رسد. -م.

#### گرفت؟

واضح است که جامعهای که البور، انرژی هستهای، هواپیماهای مافوق سرعت صوت و مهندسی ماکرو را در مقیاس قارهای همراه با الداسدی و دستگاههای لذتسنج برمی گزیند، فرهنگی بوجود می آورد که با فرهنگ جامعهای که به جای اینها بالا بردن هوش و خرد و توزیع داروهای ضدخشونت و تهیهٔ قلبهای مصنوعی ارزانقیمت را برمی گزیند، بکلی تفاوت دارد.

به این ترتیب بین جامعهای که پیشرفت تکنولوژی را با حسن انتخاب تحت اختیار می گیرد و جامعهای که کورکورانه هر فرصتی را غنیمت می شمرد و به آن لبیک می گوید، بسرعت تفاوتهای اساسی بروز می کند. این تفاوت بین جامعهای که در آن آهنگ پیشرفت تکنولوژیکی متعادل و در جهت جلوگیری از شوک آینده راهبری می شود، با جامعهای که در آن تودههای مردم از تصمیم گیری بخردانه عآجز مانده اند، حاد تر و شدید تر می شود. در جامعهٔ اول دموکراسی سیاسی و شرکت وسیع مردم در سرنوشت خویش امکان پذیر است، و حال آنکه در جامعهٔ نوع دوم فشارهای فراوان به جایی می رسد که حاکمیت سیاسی به دست تعدادی نخبگان و مدیران تکنوکرات بیفتد. خلاصهٔ کلام آنکه نوع انتخاب تکنولوژی بطور قاطع سبکهای فرهنگی آینده را شکل می دهند.

به همین دلیل است که سؤالهای مربوط به تکنولوژی را دیگر نمی توان صرفاً برحسب خود تکنولوژی پاسخ داد. این سؤالها دیگر جنبهٔ سیاسی دارند. در واقع این سؤالها از بیشتر مسائل سیاسی سطحی که امروز ذهن ما را به خود مشغول کرده است، تأثیر بسیار عمیق تری بر ما می گذارند. از همین روست که دیگر نمی توانیم به شیوهٔ گذشته به تصمیم گیریهای خود در مورد تکنولوژی ادامه بدهیم. دیگر نباید اجازه بدهیم که این تصمیمها بطور تصادفی و بی ار تباط با یکدیگر اتخاذ شوند. دیگر نباید اجازه بدهیم که این تصمیمها در خلاً و کو تاهمدت بر ما تحمیل شوند. دیگر نباید اجازه بدهیم که این تصمیمها در خلاً و نبود خطمشی سیاسی اتخاذ شوند. و نباید بطور تصادفی مسئولیت چنین نبود خطمشی سیاسی اتخاذ شوند. و نباید بطور تصادفی مسئولیت چنین تصمیم گیریهایی را به عهدهٔ سوداگران و دانشمندان و مهندسان و یا مدیرانی محول کنیم که از عواقب و آثار عمیق اقدامات خود آگاهی ندارند.

### رادیوهای ترانزیستوری و مسائل جنسی

بنابراین برای تحت اختیار و نظارت گرفتن تکنولوژی، و بدان وسیله تحت تأثیر قرار دادن آهنگ پرشتاب تغییر بطور کلی، باید ابتدا تکنولوژی جدید را، قبل از آنکه در بین خود پخش کنیم، مورد یکسلسله آزمونهای جدی قرار بدهیم. باید دربارهٔ هر نو آوری، قبل از آنکه جواز فروش برای آن صادر شود، یکسلسله سؤالهای غیرمرسوم و نامعهود مطرح کرد.

اول آنکه تجارب تلخ باید تا به حال به ما آموخته باشد که آثار و عواقب جسمی هر تکنولوژی نو را با دقت بسیار زیر نظر بگیریم. پیش از ارائهٔ هر شکل جدیدی از نیرو، هر نوع مادهٔ تازه، یا هر نوع مادهٔ شیمیایی و صنعتی جدید، باید تعیین کنیم که این دستاورد تازه تا چه حد بر آن تعادل ظریف و شکننده بین ما و محیط، که حیات ما به آن وابسته است، اثر می گذارد و آن را دگرگون می کند. علاوه بر اینها باید تأثیرات غیرمستقیم آن را در ابعاد بزرگ هم در زمان و هم در مکان پیش بینی کنیم. فضولات صنعتی که در داخل یک رودخانه ریخته می شود ممکن است صدها و حتی هزاران فرسنگ آنسوتر و در دریا تأثیراتش را نشان بدهد. آثار ددت ممکن است تا سالها بعد از مصرفش معلوم نشود. آنقدر در این باره نوشته اند که دیگر لزومی به قلمفرسایی بیشتر نیست.

دوم، که بسیار پیچیده تر است آن است که باید تأثیر دراز مدت یک نو آوری فنی را بر محیط اجتماعی و فرهنگی و روانشناختی مورد پرسش قرار بدهیم. بسیاری بر این عقیده اند که اتومبیل شکل شهرهای ما را تغییر داده است و مالکیت منزل و الگوهای خرده فروشی را دگرگون کرده، رسوم روابط جنسی را برهم زده و پیوندهای خانوادگی را سست کرده است. می گویند که در خاورمیانه، گسترش سریع رادیوهای ترانزیستوری به این افتخار نائل شده که به جنبش ناسیونالیسم عربی کمک کرده است. قرصهای ضدبار داری، کامپیوترها، تلاشهای فضایی، و نیز اختراع و اشاعهٔ تکنولوژیهای «نرمافزاری» چون تجزیه و تحلیل سیستمها همگی به دنبال خود دگرگونیهای اجتماعی مهم و معنی داری را باعث شده اند.

دیگر نمی توانیم به این امر تن دهیم که اینگونه تأثیرات ثانوی اجتماعی و فرهنگی خودبخود «اتفاق بیفتند.» باید از قبل بکوشیم آنها را پیشبینی کنیم و تا آنجا که ممکن است ماهیت و قدرت و زمان مناسب آنها را بر آورد نماییم. هرگاه احتمال آن برود که این تأثیرات زیان آور باشند، باید آماده باشیم تا جلو تکنولوژی جدید را بگیریم. مطلب به همین سادگی است. ما نباید اجازه بدهیم که تکنولوژی در جامعه شلتاق کند.

این نیز کاملاً درست است که ما هرگز به تمام آثار و عواقب هر عملی چه تکنولوژیک و چه غیرتکنولوژیک واقف نخواهیم شد. اما این درست نیست که هیچ چارهای نداریم. برای مثال گاه امکان دارد که در نواحی محدود و در بین

گروههای محدود، آثار ثانوی یک تکنولوژی جدید را قبل از اشاعهٔ آن مورد مطالعه قرار بدهیم. اگر قوهٔ ابتکار داشته باشیم می توانیم دست به طرح آزمایشهای زنده و حتی اجتماعات داوطلب بزنیم تا در زمینهٔ تصمیمات مربوط به تکنولوژی ما را یاری کنند. و همانطور که می خواهیم حصارهایی برای گذشته درست کنیم که آهنگ تغییر در آنها بطور مصنوعی پایین نگه داشته می شود، و نیز حصارهایی برای آینده که افراد بتوانند محیطهای آینده را بطور نمونه بسازند، می توانیم این را هم بخواهیم که اجتماعات بسیار تازهٔ مخصوصی درست کنیم و یا به تأسیس آنها کمک کنیم که در آنها داروهای جدید، منابع انرژی، وسایط نقلیه، وسایل کمک کنیم که در آنها داروهای جدید، منابع انرژی، وسایط نقلیه، وسایل رایش، وسایل منزل و دیگر نو آوریها بطور آزمایشی مورد استفاده قرار می گیرند و بررسی می شوند.

امروز هر شرکت بطور معمول برای حصول اطمینان از اینکه آیا محصولش مطابق کارکردهای اولیه ساخته شده یا نه آن را در محل مورد آزمون قرار می دهد. همین شرکت برای اطمینان یافتن از اینکه آیا محصولش به فروش می رود یا نه آن را در بازار امتحان می کند. اما بجز چند استثناء بسیار نادر هیچ کس بعداً برای تعیین آثار جانبی محصولات بر روی انسان به بررسی مصرف کننده و یا اجتماع نمی پردازد. ممکن است در آینده بقای ما به دانستن چنین کاری وابسته باشد.

حتی وقتی که آزمون عینی و زنده امکان نداشته باشد، باز می توان تأثیرات دور تکنولوژیهای گوناگون را بطور منظم پیش بینی کرد. دانشمندانی که روی رفتار انسان کار می کنند بسرعت مشغول تکمیل و توسعهٔ ابزارهای جدیدی مثل مدلسازی ریاضی، شبیه سازی و تجزیه و تحلیل دلفی شستند که به ما امکان می دهند تا دربارهٔ پیامدهای اعمال خود با آگاهی بیشتری قضاوت کنیم. ما بتدریج وسایل و ابزار فکری مورد نیاز را برای ارزیابی اجتماعی تکنولوژی فراهم می آوریم؛ ما ناچاریم دست به این کار بزنیم.

سوم، که مسألهای است مشکل تر و حساس تر، این است که: صرف نظر از تغییرات مشخصی که عرضهٔ یک تکنولوژی جدید بر ساخت اجتماعی دارد ببینیم که این تکنولوژی بر سیستمهای ارزشی جامعه چگونه اثر میگذارد؟ ما از ساخت ارزشها و نحوهٔ تغییر پیدا کردن آنها مطلب زیادی نمی دانیم، ولی دلایلی در دست مبنی بر اینکه تکنولوژی بر آنها تأثیر مهمی برجای میگذارد، من در جای

۱۹) در شیوهٔ دلفی (که از سوی شرکت راند تکامل یافته) متخصصان در یک وضعیت آزمایشگاهی با یکدیگر کار میکنند تا استدلالشان را تبلور بخشند و در زمینهٔ توسعههای ر احتمالی به توافق برسند.

دیگری پیشنهاد کردم که یک حرفهٔ جدید «پیشبینی تأثیر تکنولوژی بر ارزشها» بوجود بیاوریم، که در آن مردان و زنآن تعلیم دیده بتوانند از پیشرفته ترین روشهای مربوط به علم رفتار بهره گیرند و آثار و عواقب تکنولوژی جدید را بر ارزشها مورد بررسی و ارزیابی قرار بدهند. ۷۰

در سال ۱۹۶۷ گروهی از اقتصاددانان و دانشمندان و معماران و برنامهریزان و نویسندگان و فیلسوفان برجسته، در دانشگاه پیتسبورگ یک روز تمام با استفاده از روش شبیه سازی کوشیدند هنر پیشبینی ارزشها را بهبود بخشند. در دانشگاه هاروارد، «برنامهٔ تکنولوژی و جامعه» نیز در همین زمینه فعالیت داشت. در دانشگاه کورنل، و در «مؤسسهٔ بررسی علم در امور انسانی» در دانشگاه کلمبیا تلاشهایی صورت گرفت تا برای رابطهٔ بین تکنولوژی و ارزشها مدلی تهیه شود و یک بازی طراحی کنند که در آن بتوان تأثیر هریک از اینها را بر دیگری تجزیه و تحلیل کرد. همهٔ این ابتکارات با آنکه هنوز در مراحل بسیار ابتدائی قرار دارند، این نوید را به ما می دهند که در آینده بتوانیم تکنولوژی جدید را بسیار دقیق تر از گذشته بررسی کنیم.

چهارم و آخرین مسأله آن است که باید مسألهای را مطرح کنیم که تاکنون چندان مورد تحقیق قرار نگرفته و چنانچه بخواهیم از شوک آیندهٔ دامنگستر جلوگیری کنیم، بسیار اساسی و حیاتی است. ما در برابر هر نو آوری تکنولوژیکی عمده باید بپرسیم: آثار و نتایج ضمنی و پرشتاب آن چیست؟

مسائل و مشکلات انطباق پذیری از دشواریهای برخورد با این یا آن اختراع و یا تکنیک بسیار فراتر می رود. مسألهٔ ما دیگر نو آوری نیست، بلکه زنجیرهٔ نو آوریهاست، دیگر هواپیماهای مافوق سرعت صوت، یا رآکتورهای زایا<sup>۱۸</sup>، یا ماشینها هاور کرافت نیست، بلکه زنجیرهٔ بهم پیوستهٔ این نو آوریها و تازگیهایی است که سیلاب وار به درون جامعه سرازیر می شوند.

آیا یک نو آوری که بتازگی مطرح شده به ما کمک میکند تا آهنگ و سمت و سوی حرکت و پیشرفت بعدی آن را کنترل کنیم? و یا خود باعث پرشتاب شدن مجموعهای فرایندها میشود که ما بر آنها هیچگونه کنترلی نداریم؟ این نو آوری

١٧) نگاه كنيد به مقالهٔ الوين تافلر در [١٣١].

۱۸) رآکتور زایا، نوعی رآگتور هستهای است که در آن مادهٔ شکافپذیر به مقداری بیش از آنچه به مصرف میرسد تولید شود، بطوری که حتی اگر جزئی از محصول نهائی در همان رآکتور بکار برده شود باز هم مازادی باقی میماند که در جای دیگر مصرف شود. –م.

چگونه بر میزان ناپایداری و نسبت تازگی و تنوع و کثرت گزینش اثر میگذارد؟ ما تا زمانی که بطور منظم این سؤالها را بررسی نکنیم، کوششهایمان برای به خدمت گرفتن تکنولوژی در جهت اهداف و مقاصد اجتماعی، و کنترل حرکت پرشتاب تغییر بطور کلی، نارسا و بی ثمر خواهد بود.

و این است یک برنامهٔ فکری فوری و فوتی برای علوم اجتماعی و طبیعی. ما به خود یاد دادهایم که نیرومندترین تکنولوژیها را پدید آوریم و آنها را با هم ترکیب کنیم. ولی هنوز این زحمت را بر خود هموار نکردهایم تا از آثار و عواقب شان مطالبی بدانیم. امروز این آثار و عواقب حیات ما را به نابودی تهدید می کند. ما باید بیاموزیم، باید خیلی سریع بیاموزیم.

### نقيب تكنولوزي

به هرحال این تکاپو فقط یک تکاپوی فکری نیست؛ در عین حال یک تکاپوی سیاسی نیز هست. علاوه بر یافتن ابزارهای جدید تحقیق، یعنی جستن راههای جدید برای درک و شناخت محیط پیرامونمان، باید به ایجاد نهادهای سیاسی دست بزنیم تا تحقیق در مورد چنین سؤالاتی را تضمین کنند، و برخی از تکنولوژیهای پیشنهادشده را یا تشویق کنند و یا مردم را به استفاده نکردن از آنها (و شاید ممنوع کردنشان) توصیه نمایند. ما عملاً به دستگاهی نیازمندیم که ماشین آلات را مورد بررسی قرار دهد.

یکی از وظایف سیاسی اساسی ما در دههٔ آینده تأسیس چنین دستگاهی است. ما دیگر نباید از اعمال نظارت اجتماعی حساب شده بر تکنولوژی واهمهای داشته باشیم. مسئولیت این نظارت را باید ادارات دولتی و شرکتها و آزمایشگاههایی که نو آوریهای تکنولوژیکی در آنجا پدید می آیند برعهده بگیرند.

هرگونه پیشنهادی برای نظارت بر تکنولوژی بلافاصله موجب شک و تردید در بین اهل علم می شود. و بلافاصله شبح دخالت ناشیانهٔ دولت مطرح می گردد، ولی نظارت بر تکنولوژی لزوماً به معنای محدود کردن آزادی تحقیقات نیست. مسأله نه بر سر کشف، بلکه بر سر شیوع، و نه بر سر اختراع، بلکه بر سر کاربرد است. همچنانکه آمیتای اتزیونی (Amitai Etzioni) جامعه شناس معروف به کنایه گفته است: «بسیاری از لیبرالها که کنترل و نظارت اقتصادی کینز" را پذیرفته اند، در مورد تکنولوژی از عدم مداخلهٔ دولت جانبداری می کنند. استدلال اینان درست

۱۹) جان مینارد کینز (۱۸۸۳–۱۹٤٦): اقتصاددان بریتانیایی. --م.

مانند همان استدلالهایی است که در اقتصاد از عدم مداخلهٔ دولت جانبداری می کردند، به این معنی که هر کوششی برای کنترل تکنولوژی قوهٔ نو آوری و ابتکار را خفه می کند.» ۲۰

هشدارهای مبنی بر نظارت و کنترل شدید را نباید دست کم گرفت. ولی آثار و عواقب عدم کنترل ممکن است بمراتب وخیم تر باشد. واقعیت امر این است که علم و تکنولوژی هر گز به معنای مطلق آزاد نیستند. اختراعات و سرعت کاربردشان هردو تحت تأثیر ارزشها و نهادهای جامعهای است که آنها را ایجاد می کند. عملاً هر جامعه پیش از آنکه وسیعاً از نو آوریهای فنی استفاده کند، آنها را مورد بررسی و آزمایش قرار میدهد. اما شیوهٔ اتفاقی این بررسی که امروز انجام می شود، و معیارهایی که انتخاب مبتنی بر آنهاست باید دگر گون شود. در کشورهای غربی معیار جلو گیری از پخش برخی از نو آوریهای فنی، و بکارگیری برخی دیگر، سود آوری اقتصادی است. در کشورهای کمونیستی بررسی نهائی بدان سبب صورت می گیرد که آیا نو آوری به رشد اقتصادی و قدرت ملی کمک می کند یا نه. در کشورهای نوع اول تصمیمها خصوصی و در مجموع غیرمتمرکز است. در کشورهای نوع دوم این تصمیمها دولتی و کاملاً متمرکز است.

اکنون این هردو سیستم کهنه و فرسودهاند و نمی توانند با پیچیدگی جامعهٔ فراصنعتی رویارو شوند. هردو سیستم تقریباً فقط به آنی ترین و آشکار ترین پیامدهای تکنولوژی توجه دارند. اما تأثیرات غیر آنی و غیر آشکار تکنولوژی است که باید توجه ما را برانگیزد. سولاندت (O.M. Solandt) رئیس «شورای علم کانادا» می نویسد: «جامعه باید به گونهای سازماندهی شود که بخشی از تواناترین و شایسته ترین دانشمندان آن همواره به کار پیشبینی تأثیرات درازمدت تکنولوژی جدید بپردازند. روش کنونی ما که به هوشیاری افراد در پیشبینی خطر و تشکیل گروههای فشار به منظور اصلاح خطاها و اشتباهات وابسته است، به کار آینده نمی خورد. آ برداشتن یک گام در جهت درست آن است که یک نقیب نمی خورد. آ برداشتن یک گام در جهت درست آن است که یک نقیب نمی خورد. (Ombudsman) تکنولوژیک تأسیس کنیم، یعنی یک ادارهٔ دولتی که وظیفهاش در یافت و بررسی و اقدام مقتضی در مورد شکایاتی باشد که به کاربرد غیرمسئولانهٔ

۲۰) در مورد مقاومت دانشمندان نگاه کنید به مقالهٔ «تغییر و انطباق» از آمیتای اتزیونی در نشریهٔ Science، دسامبر ۱۹۳۸، صفحهٔ ۱۵۳۳.

۲۱) در مورد تنظیم تکنولوژی نگاه کنید به «کنترل تکنولوژی» از سولاندت در نشریهٔ Science اول اوت ۱۹۲۹، همچنین نگاه کنید به بحث متفکرانهٔ مشکلات برنامهریزی در علم و تکنولوژی در [۳۱۳] و نیز در [۳۱۶].

تکنولوژی مربوط می شود.

چه کسی مسئول اصلاح تأثیرات زیانبار تکنولوژی است؟ پخش سریع مواد پاککننده که در ماشینهای لباسشویی و ظرفشویی استفاده می شوند، مسألهٔ پالایش آنها را در سراسر ایالات متحد امریکا تشدید کرد. تصمیمات مربوط به عرضهٔ مواد شوینده بطور خصوصی اتخاذ شد، اما آثار جانبی استفاده از آنها مستلزم هزینههایی است که باید بطور کلی، مالیات دهندگان و (به شکل مصرف آب نامرغوب) مصرف کنندگان بپردازند. هزینههای آلودگی هوا را نیز مالیات دهندگان و اجتماع می پردازد، گرچه، مثل بقیهٔ موارد، منشاء آلودگیها شرکتها و صنایع خصوصی یا تأسیسات دولتی است. شاید راه عاقلانه برای تأمین هزینههای جلوگیری از آلودگی، منظور کردن آنها در مخارج عمومی اجتماعی است و نه در صنایع مخصوص. برای تخصیص هزینه راههای بسیاری وجود دارد. اما هر راهی که انتخاب مخصوص. برای تخصیص هزینه راههای بسیاری وجود دارد. اما هر راهی که انتخاب کنیم، تعیین حدود مسئولیت اهمیت اساسی دارد. غالباً هیچ بنگاه و گروه و نهادی مستقیماً مسئول این کار نیست.

یک نقیب تکنولوژی می تواند همچون وسیلهای برای انعکاس شکایات مورد استفاده قرار گیرد. نقیب تکنولوژی می تواند با فراخواندن توجه مطبوعات به شرکتها یا مؤسسات دولتی که از تکنولوژی جدید به شکل غیرمسئولانه و بدون حزم و دوراندیشی کافی استفاده کردهاند، فشار آورد تا از تکنولوژی جدید بنحو هوشمندانه تری استفاده کنند. چنانچه نقیب تکنولوژی در صورت لزوم حق طرح دعوا را برای جبران ضرر و زیان داشته باشد می تواند در جلوگیری و بازداشتن از کارهای غیرمسئولانه در کاربرد تکنولوژی عامل مهمی بشمار رود.

#### حفاظ محيطى

اما تحقیق خشک و خالی و پس از انجام عمل، و کسی یا جایی را مقصر دانستن اصلاً کفایت نمی کند. ما باید در برابر خطرات ناشی از ورود ناخواستهٔ تکنولوژی، محیطی درست کنیم که چون حفاظی ما را نگهداری کند و همچنین یک سیستم مشوقهای عمومی ترتیب بدهیم که نوعی تکنولوژی را که بیخطر و از نظر اجتماعی مطلوب می باشد مورد تشویق قرار دهد. این سخن بدان معنی است که باید یک دستگاه دولتی یا خصوصی وجود داشته باشد که پیشرفتهای تکنولوژیکی عمده را قبل از آنکه به عموم مردم عرضه شود بررسی نماید.

می توان از شرکتها خواست تا «هیأت تجزیه و تحلیل پیامدها» را برای مطالعهٔ آثار و عواقب بالقوهٔ نو آوریهایی که مورد قبولشان واقع شده است، تأسیس کنند.

در پارهای موارد نیز می توان از شرکتها خواست که نه فقط تکنولوژی جدید را در نواحی آزمایش مورد بررسی و آزمون قرار دهند، بلکه قبل از اجازهٔ ارائه و پخش نوآوری در کل جامعه گزارشی از تأثیرات آن را به اطلاع عموم برسانند. بخش اعظم این مسئولیت را باید به عهدهٔ خود صنعت محول کرد. کنترل و نظارت هرچه غیرمتمر کزتر باشد بهتر است. چنانچه تعیین سیاست و خطمشی داخلی نتیجه بخش باشد، به کنترل سیاسی از بیرون ترجیح دارد.

اما در هر جا که این نظم و انضباط داخلی مثمر ثمر واقع نشد و اغلب نیز این وضع پیش می آید ممکن است دخالت دولت لازم باشد، که در چنان صورتی نباید از زیر بار مسئولیت شانه خالی کنیم. در ایالات متحد امریکا، امیلیو داداریو نباید از زیر بار مسئولیت شانه خالی کنیم. در ایالات متحد امریکا، امیلیو داداریو (Emilio Q. Daddario) عضو کنگره و رئیس «کمیتهٔ فرعی علوم و تحقیقات و توسعه» پیشنهاد تأسیس یک «هیأت بررسی تکنولوژی» را در داخل حکومت فدرال مطرح کرده است. مطالعاتی که توسط «آکادمی ملی علوم»، «آکادمی ملی مهندسی» «خدمات مَراجع قوانین» در «کتابخانهٔ کنگره» و توسط برنامهٔ علم و تکنولوژی دانشگاه جرج واشینگتن انجام گرفته، همگی قصد و هدفشان تعیین ماهیت مناسب یک چنین اداره یا سازمانی است. ممکن است دربارهٔ شکل آن حرفی داشته باشیم، ولی در ضرورت آن هیچ جای گفتگو نیست.

جامعه همچنین می تواند اصول کلی معینی را برای پیشرفت تکنولوژیکی تعیین کند. برای مثال هر جا که اعمال یک نو آوری متضمن قبول خطرات بی جهت باشد، ممکن است لازم باشد که دستگاه مسئول به منظور تصحیح و اصلاح آثار و عواقب زیانبار تکنولوژی جدید (البته در صورت پدید آمدن) بودجهای را برای این امر اختصاص دهد. ما حتی می توانیم یک «ذخیرهٔ بیمهٔ تکنولوژیکی» ایجاد کنیم که مؤسسات پخش کنندهٔ نو آوریها از نظر مالی آن را تأمین کنند.

بعضی از مداخلات بزرگ و عمده در محیط زیست را می توان به تعویق انداخت و یا ممنوع کرد؛ و این کار شاید بر اساس این اصل صورت می گیرد که اگر تجاوز به طبیعت بقدری بزرگ و ناگهانی باشد که تأثیرات آن را نتوان بررسی و احتمالاً اصلاح کرد، باید جلو آن را گرفت. برای مثال می گویند که سد اسوان نه تنها هیچ کمکی به کشاورزی مصر نمی کند، بلکه ممکن است روزی زمینهای دو

۲۲) برای مطالعات نظری و تاریخی مسائل بررسی تکنولوژیکی نگاه کنید به مقالههای مایو در [۳۲۳]، [۳۲۵] و [۳۲۵]. همچنین نگاه کنید به «تجارب اولیهٔ خطرات استفادهٔ پزشکی از اشعهٔ ایکس: ۱۸۹۳–۱۹۰۹» از باربارا اسپنسر مارکس، گزارش ۲۰۵۰ همچنین نگاه کنید به [۲۹۰]، صفحهٔ ۲۲۰.

سمت رودخانهٔ نیل را به شورهزار مبدل سازد. و این یعنی فاجعه، البته چنین حادثهای یکشبه اتفاق نمیافتد. بنابراین احتمال آن هست که بتوان آن را بررسی و از آن جلوگیری کرد. برعکس برنامهٔ روانه کردن آب به داخل سرزمین برزیل چنان تأثیرات ناگهانی و فعلاً نامحسوسی بر محیط طبیعی برجای میگذارد که تا بررسیهای لازم انجام نگرفته و اقدامات اصلاحی مهیا نشده باشد، نباید اجازهٔ چنین اقدامی را صادر نمود.

و اما برای تعیین کردن پیامدهای اجتماعی یک تکنولوژی جدید می توان آن را در اختیار گروهی از دانشمندان رفتارشناس، مثل روانشناسان و جامعهشناسان، و اقتصاددانان و علمای علم سیاست قرار داد تا اینان در نهایت شایستگی خود، میزان تأثیر احتمالی آن را بر جامعه در زمانهای گوناگون تعیین کنند. اگر یک نو آوری احتمالاً آثار و عواقب زیانبار و جدی در بر داشته باشد و یا فشارهای نامحدود و فزایندهای پدید آورد باید آن را با احتساب مزایا و مضار اجتماعیاش مورد سنجش قرار داد. در مواردی که برخی از نو آوریها تأثیر بسیار شدیدی دارند، مؤسسهٔ بررسی تکنولوژی باید قانوناً این حق را داشته باشد که تا پایان گرفتن بحث و بررسی عمومی، از آنها جلوگیری کند و کارشان را به تعویق اندازد. این مؤسسه در سموارد دیگر می تواند، در صور تی که پیشاپیش اقدامات کافی جهت از بین بردن پیامدهای منفی آنها صورت گرفته باشد، اجازهٔ پخش آنها را صادر نماید. به این طریق جامعه خود را از پیش برای مواجهه با مسائلی که تکنولوژی به همراه می آورد آماده می کند و منتظر فاجعه نمی ماند. ما نه تنها با بررسی تکنولوژیهای خاص، بلکه با ملحوظ قرار دادن روابط آنها با یکدیگر، فاصلهٔ زمانی بین آنها، سرعت پیشنهادشده برای پخش آنها و سایر عوامل مشابه، سرانجام ممکن است بتوانیم بر آهنگ تغییر و نیز بر جهت آن کنترل و نظارتی اعمال کنیم.

لازم به گفتن نیست که این پیشنهادها خود سرشار از پیامدهای اجتماعی شدید می باشند و به بررسی دقیق نیاز دارند. شاید برای دستیابی به اهداف مورد نظر راههای بسیار بهتری هم وجود داشته باشد. اما دیگر فرصت چندانی نیست. دیگر ما نمی توانیم کور کورانه بسوی جامعهٔ فراصنعتی بشتابیم. سیاستهای مربوط به کنترل تکنولوژی کشمکشها و تعارضات تلخ و سختی را در روزهای آینده موجب خواهد شد. ولی چه کشمکش در کار باشد و چه نباشد، اگر بخواهیم حرکت پرشتاب تغییر را تحت کنترل قرار دهیم، تکنولوژی را باید رام کنیم و اگر می خواهیم از شوک آینده ممانعت بعمل آوریم، حرکت پرشتاب تغییر را باید تحت کنترل قرار بدهیم.

# فصل بيستم

# تدبير آيندهگرايي اجتماعي

آیا می توان در جامعهای که نظارت و کنترل در آن وجود ندارد، زندگی کرد؟ این سؤالی است که مفهوم شوک آینده آن را در برابر ما قرار می دهد. زیرا این همان وضعی است که ما در آن قرار گرفته ایم. اگر فقط تکنولوژی بود که بندهای خود را گسیخته بود، باز مشکلات و مسائل ما بسیار شدید می بود. اما واقعیت مهلک آن است که فرایندهای اجتماعی بسیاری از قید و بند رها شده اند، وحشیانه به این سو و آن سو می شتابند و در برآبر بهترین تلاشهای ما برای راهبری کردنشان سرپیچی می کنند.

هزاران مورد مثل شهرنشینی، تعارضات قومی، مهاجرت، جمعیت و جنایت و ... مسائلی هستند که به ذهن میرسند و تلاشهای ما برای شکل دادن به تغییر آنها روزبروز بی معنی تر و بی ثمر تر می شود. تعدادی از اینها سخت به شتاب تکنولوژی مربوطند و بقیه تا حدودی از آن مستقل هستند. تغییرات نامتوازن و آهنگ پرشتاب و جهت گیریهای پرپیچ و خم و پرفراز و فرودِ تغییر ما را وامی دارد که بپرسیم آیا جوامع تکنولوژیک، حتی جوامع نسبتاً کوچکی مثل سوئد و بلژیک نیز آنقدر پیچیده و سریع شده اند که دیگر نمی توان آنها را مهار کرد؟

چگونه می توانیم جلو شوک آینده همگانی را بگیریم، آهنگ تغییر را به انتخاب خود تنظیم کنیم و میزان و سطح تحریکات را خودمان کم و زیاد کنیم، آنهم در زمانهای که حکومتها، حتی حکومتهایی که بسیار حسننیت دارند، نمی توانند جهت درست تغییر را نشان بدهند؟

به همین دلیل یکی از متخصصان برجستهٔ شهرنشینی در امریکا، با نفرتی که سعی در پنهان داشتنش نمیکند مینویسد: «مؤسسهٔ نوسازی شهرنشینی پس از صرف

هزینهای بیش از سه میلیارد دلار موفق شده که عملاً میزان عرضهٔ خانههای ارزانقیمت را در امریکا کاهش دهد.» نظیر چنین ناکامیها را در دهها زمینه می توان مشاهده نمود. چرا امروزه برنامههای رفاهی به جای آنکه به افراد کمک کنند اغلب با شکست مواجه می شوند؟ چرا دانشجویان که ظاهراً از گروه برگزیده و نازکنارنجی هستند دست به شورش می زنند؟ چرا بزرگراهها به جای کاستن از بار ترافیک، به مشکل آن می افزایند؟ خلاصهٔ کلام آنکه چرا اینهمه برنامههای لیبرال خیرخواهانه به این سرعت گندشان بالا می آید و تأثیرات جانبی شان نتایج اولیه را بر باد می دهد؟ شگفتانگیز نیست که ریموند فلچر (Raymond Fletcher)، نمایندهٔ نومید پارلمان انگلستان اخیراً به شکوه گفت: «جامعه بی سر و سامان شده است!» ا

اگر منظور وی از بی سر و سامانی فقدان یک الگو است، باید گفت که اغراق کرده است. اما اگر منظورش آن است که نتایج سیاست اجتماعی نامنظم و پیش بینی آن دشوار شده است کاملاً حق دارد. معنی و مفهوم سیاسی شوک آینده همین است. زیرا همانطور که شوک آیندهٔ فردی به معنی ناتوانی او در هماهنگ کردن خود با آهنگ تغییر است، حکومتها نیز گرفتار نوعی شوک آیندهٔ جمعی و ضعف و فتور در جریان تصمیم گیری شان هستند.

سر جفری و یکرز (Sir Geoffrey Vickers) دانشمند برجستهٔ علوم اجتماعی در انگلستان با روشن بینی دلسرد کنندهای به این مسأله اشاره می کند: «آهنگ تغییر با سرعتی پرشتاب افزایش می یابد، بدون آنکه در آهنگی که با آن بتوان واکنشهای بیشتری نشان داد شتابی نظیر آن پدید آمده باشد؛ و این ما را به جایی می کشاند که فراتر از آن دیگر هیچ کنترلی در کار نیست.»

# مرگ تکنو کراسی

آنچه اکنون شاهدش هستیم سر آغاز فروپاشی کامل صنعتگرایی و همراه آن از میان رفتن برنامهریزی مبتنی بر تکنوکراسی است. منظور من از برنامهریزی تکنوکراتیک فقط برنامهریزی ملی متمرکز نیست که تا این اواخر از ویژگیهای اتحاد جماهیر شوروی محسوب می شد، بلکه آن نوع کوششهای منظمی نیز هست

۱) نگاه کنید به مقالهٔ محیط شهری در [۳۱۳]، صفحهٔ ۴۹۷.

٢) از مصاحبهٔ نویسنده با فلچر،

۳) نگاه کنید به «برنامهریزی بومی و رؤیای امریکایی» از جفری ویکرز در [۲٤۱]، صفحهٔ ۳۷۴-۳۹۵.

که جنبهٔ رسمی شان کم تر، ولی بیشتر پراکندهاند و در کشورهایی که تکنولوژی بالا دارند، صرف نظر از اعتقادات سیاسی شان، به چشم میخورد و هدفشان اداره کردن حساب شدهٔ تغییرات است. مایکل هارینگتون (Michael Harrington) منقد سوسیالیست که معتقد است ما برنامه ریزی را رها کرده ایم، قرن ما را «قرن تصادفی» می نامد. با اینهمه همانطور که گالبرایث (Galbraith) نشان داده است حتی در بافت اقتصاد سرمایه داری نیز شرکتهای بزرگ دست به کارهای مفصلی می زنند تا تولید و توزیع خود را عقلایی کنند و آیندهٔ خود را به بهترین نحو برنامه ریزی نمایند. دولتها نیز عمیقاً خود را مشغول برنامه ریزی کردهاند. با آنکه اعمال نفوذ و دستکاری در اقتصاد بعد از جنگ جهانی دوم به شیوهٔ کینز ناکافی بود، اما نباید آن را تصادفی دانست. در فرانسه برنامه ریزی (Le Plan) به صورت یکی از ویژگیهای معمولی زندگی ملی در آمده است. در سوئد و ایتالیا و آلمان و ژاپن دولتها فعالانه در بخش اقتصاد دخالت می کنند تا برخی از صنایع را حمایت کنند، به صنایع دیگر سرمایه بدهند و رشد اقتصادی را پرشتاب سازند. حتی در ایالات متحد امریکا و انگلستان حکومتهای محلی به چیزهایی مجهز شده اند که دست کم می توان آنها را بخشهای برنامه ریزی نامید.

پس چرا به رغم همهٔ این کوششها سیستم از کنترل خارج می شود؟ مشکل این نیست که برنامه ریزی ما خیلی کم است؛ بلکه ما خیلی بد برنامه ریزی می کنیم. بخشی از مشکل را باید در مقدماتی جستجو کرد که در برنامه ریزی ما نهفته است.

نخست، برنامه ریزی تکنو کراتیک که خود محصول صنعت گرایی است، ارزشهای دورانی را منعکس می کند که بسرعت رو به افول گذاشته است. صنعت گرایی هم در شکل سرمایه داری و هم در شکل کمونیستی سیستمی بود که هدفش به حداکثر رساندن رفاه مادی بود. پس برای یک تکنو کرات، چه در دیترویت باشد و چه در کییف، هدف اصلی پیشرفت اقتصادی است، و تکنولوژی ابزار اولیه است. این واقعیت که در یک مورد پیشرفت منجر به نفع خصوصی و در دیگری، از لحاظ نظری، به نفع عمومی تمام می شود، در اصل قضیه که در هردو مشترک است تفاوتی ایجاد نمی کند. برنامه ریزی تکنو کراتیک اختصاد حداد است.

٤) نگاه کنید به [۳۱۸].

۵) نگاه کنید به [۸۲].

دوم آنکه برنامه ریزی تکنو کراتیک گرایش زمانی صنعتگرایی را منعکس می سازد. صنعتگرایی در مبارزهٔ خود برای رهایی از گذشته گرایی خفقان آور جوامع پیشین بشدت توجه خود را به زمان حال معطوف کرد. این در عمل به آن معناست که برنامه ریزیهایش معطوف به آینده های نزدیک بود. فکر برنامهٔ پنجساله زمانی که برای اولین بار در دههٔ ۱۹۲۰ توسط شورویها عنوان شد، همچون یک آینده گرایی دیوانه و از جهانیان را حیرت زده کرد. حتی امروز به استثناء پیشرفته ترین سازمانهای دو قطب ایدئولوژیک، در نظر گرفتن و تنظیم برنامهٔ پیشرفته ترین سازمانهای دو قطب ایدئولوژیک، در نظر گرفتن و تنظیم برنامهٔ خواهیم دید تعدادی از شرکتها و مؤسسات دولتی شروع کرده اند که افق دید و برنامهٔ خود را تا ده، بیست، و حتی پنجاه سال آینده گسترش دهند. اما اکثریت مردم مثل کوران از یک هفته بیشتر را تصور نمی کنند. برنامه ریزی تکنو کراتیک مثل کوران از یک هفته بیشتر را تصور نمی کنند. برنامه ریزی تکنو کراتیک

سوم آنکه برنامهریزی تکنو کراتیک که باز تاب سازمان بورو کراتیک دوران صنعتگرایی است بر اساس سلسلهمراتب استوار بود. جهان به رئیس و مرئوس، و برنامهریزان و برنامهریزی شدگان تقسیم می شد؛ در این جهان کسانی برای دیگران تصمیم می گرفتند. این سیستم که مناسب زمانی است که تغییرات با آهنگ و نواخت دوران صنعتی گسترده می شود، همین که آهنگ به سرعت دوران فراصنعتی می رسد از هم متلاشی می شود. محیط پیرامون ما که روزبروز ناپایدار تر می شود، ایجاب می کند که در آن، حتی تا رده های پایین جامعه، از تصمیمات غیربرنامه ای پیروی شود؛ نیاز برای بازخورد فوری، تمایز بین صف کارکنان و ستاد مدیریت را مخدوش می کند؛ و سلسلهمراتب متزلزل می شود. برنامهریزان از شرایط و اوضاع محلی بسیار دورند و اصلاً به آن آگاهی ندارند و واکنش شان در برابر تغییرات مسیار کند است. با دامنه دار شدن شک و تردید نسبت به غیر عملی بودن کنترل از بسیار کند است. با دامنه دار شدن شک و تردید نسبت به غیر عملی بودن کنترل از می کنند. اما برنامه ریزان مقاومت می کنند. زیرا برنامه ریزی تکنو کراتیک، مثل نظام می کنند. اما برنامه ریزان مقاومت می کنند. زیرا برنامه ریزی تکنو کراتیک، مثل نظام دیوانسالاری، اساساً غیر دموکر اتیک است.

دیگر نیروهایی را که ما را بسوی دوران فراصنعتی پیش میرانند نمی توان با روشهای ورشکستهٔ دوران صنعتی هدایت کرد. البته ممکن است این روشها تا مدتها در صنایع و اجتماعات عقبمانده و کند آهنگ دوام بیاورند. اما اگر این روشهای نابجا را در صنایع پیشرفته، در دانشگاهها و در شهرها بکار بندیم، یعنی در هر جا که تغییرات در آنجا بسرعت اتفاق می افتد، ناپایداری را تشدید می کند و به نابسامانیها

و افت و خیزهای بسیار شدیدی می انجامد. و انگهی هرچقدر آثار و علائم ناتوانی این روشها بیشتر روی هم جمع شوند، جریانهای سیاسی و فرهنگی و روانشناختی خطرناک بیشتر نمودار خواهد شد.

به عنوان مثال یکی از واکنشهایی که به دنبال از بین رفتن کنترل پدید آمد بیزاری از عقل بود. علم در آغاز باعث شد که انسان احساس کند بر محیط و به تبع آن بر آینده چیرگی دارد. علم با فراهم آوردن امکان تصرف و شکل دادن به آینده یک ظاهراً لایتغیر می نمود، مذاهب تخدیری را، که بی عملی و درویش مسلکی را تبلیغ می کردند خرد و تضعیف کرد. امروز شواهد روزافزونی که در مورد کنترل ناپذیری جامعه فراهم آمده باعث ایجاد سرخوردگی از علم می شود. و در نتیجه دوباره با چهرهٔ بزک کردهٔ درویش مسلکی رو به رشد روبرو شده ایم، ناگهان ستاره بینی مد روز می شود. ذن، یوگا، جلسات احضار ارواح و سحر سیدن به تجربهٔ دیونیسی مدروز می شود. ذن، یوگا، جلسات احضار ارواح و حوش رسیدن به تجربهٔ دیونیسی و آمده این ارتباط غیر کلامی و غیر مستقیم تشکیل رسیدن به تجربهٔ دیونیسی و آمده اگریستانسیالیست با درویش مسلکان کاتولیک، می شود. به ما می گویند که احساس کردن مهم تر و بر تر از اندیشیدن است، گویی بین این دو تناقض و جود دارد. منادیان اگزیستانسیالیست با درویش مسلکان کاتولیک، و روانکاوان مکتب یونگ با گورو مهای هندو دست به دست هم می دهند تا صوفیگری و مسائل هیجانی را بر تر از امور علمی و عقلی بنشانند.

پس اگر این رجعت به دیدگاههای ماقبل علم با موج عظیم تر غم غربت در جامعه همراه شود، تعجبی ندارد. گرایش به اسباب و اثاثیهٔ قدیمی، پوسترهای روزگاران گذشته، بازیهای یادآور موضوعات بی اهمیت گذشته، تجدید حیات ۱«Art Nouveaw» گسترش سبکهای ادواردی ایکشف مجدد چهرههای مورد پسند

۹) دیونیسوس، در دین یونانی خدای شراب و بار آوری. -م.

۷) کارل گوستاو یونگ (۱۸۷۵–۱۹۹۱): روانشناس و روانپزشک سویسی. -م.

۸) گورو: مرشد روحانی در آیین هندو که گمان میرود هر مرید طالب عوامل روحانی را به او نیاز است. حتی به کنایه آن را دربارهٔ مربیی بکار میبرند که گویی در خود چیزی دارد که از حرمت بسیار برخوردار است. -م.

۹) جنبشی هنری برپایهٔ کاربرد شکلهای مواج خطی که در اوایل دههٔ ۱۸۹۰ در اروپا و امریکا به ظهور رسید. --م،

۱۰) سبک ادواردی: مربوط به دورهای است در فاصلهٔ ۱۹۰۱–۱۹۱۰ که ادوارد هفتم در بریتانیا سلطنت می کرد و همه چیز از شکوه و وقاری از سر آسودگی و رضامندی حکایت داشت. –م.

تودهٔ مردم و نام آورانی چون همفری بوگارت و فیلدز ۱۰ همگی بازتاب عطش روانی برای گذشتهٔ ساده تر و کم تلاطم تر است. کارخانه های قدر تمند نیز برای بر آوردن این هوس زودگذر و بهره برداری از این عطش وارد میدان می شوند. سوداگری در مورد حسرت گذشته به صورت یک صنعت پررونق درمی آید.

شکست و ناتوانی برنامهریزی تکنو کراتیک و در نتیجهٔ آن، احساس گسستن زمام امور باعث شده که فلسفهٔ «اکنونگرایی» رشد پیدا کند. ترانهها و تبلیغات همگی به پیدایش نسل جدید خوشامد می گویند، و روانپزشکان باسواد که دربارهٔ خطرات محتمل سرکوب احساسات گفتگو می کنند، به ما هشدار می دهند که خوشیها و لذات را به بعد مو کول نکنیم. مردم را به عمل کردن و بر آوردن فوری امیال تشویق می کنند. دختری نوجوان پس از فستیوال عظیم موسیقی راک در و وداستاک<sup>۱۱</sup> به خبرنگاری چنین می گوید: «ما بیشتر به همین دم توجه داریم. هر کاری که همین الآن دلت می خواهد بکن... اگر در جایی خیلی بمانی جزء برنامه می شوی... پس فقط حرکت کن..» خودانگیختگی (Spontaneity) عمل بدون مقدمه که از نظر شخص معادل با بی برنامگی اجتماعی است، به مثابهٔ یک فضیلت روانشناختی مهم مورد ستایش قرار می گیرد.

قیاس و نظیر سیاسی این مورد پیدایش ائتلاف عجیب جناحهای راست و چپگراهای جدید است که از چیزی حمایت می کنند که می توان به آن فقط رهیافت «ولنگارانه» نسبت به آینده گفت. به همین جهت است که ما بطور روزافزون شاهد فراخوانی به ضدبرنامه یا بی برنامگی هستیم، که گاهگاه با حسن تعبیر به آن «رشد زنده» می گویند. و این در بین برخی از تندروها رنگ و بوی هرج و مر جطلبی پیدا کرده است. نه تنها از نظر اینان برنامهریزی درازمدت برای آیندهٔ مؤسسه و یا جامعهای که آرزوی سرنگونیاش را دارند عملی لغو و غیر عاقلانه است، حتی گاهی برنامهریزی جهت یک ساعت و نیم دیگر برای یک غیر عاقلانه است، حتی گاهی برنامهریزی جهت یک ساعت و نیم دیگر برای یک گردهمایی نشان بدسلیقگی است. بی برنامگی مورد ستایش قرار می گیرد.

مخالفان برنامه ریزی با این استدلال که برنامه ریزی ارزشهایی را بر آینده تحمیل میکند، این واقعیت را که بیبرنامگی نیز همین تحمیل را اغلب با نتایج بسیار

۱۱) همفری بوگارت (Humphrey Bogart) (۱۹۵۷–۱۹۵۷): بازیگر امریکایی. –م. (۱۲۵۷–۱۹۵۷): بازیگر امریکایی. –م. (W. C. Fields) فیلدز (۷. ۲۰۰۵) (۱۹۶۹–۱۹۶۹): بازیگر امریکایی. –م.

۱۳) وود استاک (Wood Stock): اشاره به نستیوالی است که طرفداران موسیقی راک در سال ۱۹۷۰ برگذار کردند و حدود ۲۵۰۰۰۰ نفر در آن شرکت جستند. م. ۱۹۷۰ نگاه کنید به The New York Times اوت ۱۹۹۹.

بدتری اعمال می کند نادیده می گیرند. اینان که از خصلت محدود و اقتصاد مداری برنامه ریزی تکنو کراتیک خشمگین هستند تجزیه و تحلیل سیستمها و احتساب مضار و مزایا، و روشهای مشابه را به باد نکوهش می گیرند و به این واقعیت توجه نمی کنند که اگر همین ابزارها را به شیوهٔ دیگر مورد استفاده قرار دهند مبدل به تکنیکهای نیرومندی برای انسانی کردن آینده می شوند.

وقتی منتقدان فریاد برمی دارند که برنامه ریزی تکنو کراتیک ضدانسانی است و در حرکت سراسیمه اش در جهت به حداکثر رساندن سود اقتصادی، ارزشهای اجتماعی، فرهنگی و روانشناختی را به دست فراموشی می سپارد، معمولاً حق با ایشان است. وقتی برنامه ها را به کو ته بینی و غیر دمو کراتیک بودن متهم می کنند، معمولاً حق دارند. وقتی برنامه ها را به عبث و پوچ بودن متهم می کنند معمولاً حق دارند.

اما وقتی به گذشته، به نابخردی، به گرفتن مواضعی ضدعلمی، و نوعی غم و حسرت بیمارگونه برای گذشته و ستایش اکنون درمیغلتند نه تنها اشتباه میکنند بلکه خطرناکند. از آنجا که بطور کلی چیزی که اینان بهجای صنعتگرایی پیشنهاد میکنند بازگشت به نهادهای ماقبل صنعتی است، به همین گونه شقی که به جای تکنو کراسی پیشنهاد میکنند نه چیزی بعد از تکنو کراسی، بلکه چیزی ماقبل تکنو کراسی است.

هیچ چیز از این ناسازگار تر نمی توان سراغ گرفت. صرف نظر از همهٔ این بحثهای نظری نیروهای مهیبی در جهان از قید و بند رها شده اند. اگر بخواهیم جلو شوک آینده را بگیریم و یا جمعیت را کنترل کنیم، و جلو آلودگی و مسابقهٔ تسلیحاتی را بگیریم، نباید بگذاریم تصمیماتی که سرنوشت کرهٔ زمین به آنها بستگی دارد از سر بی دقتی و نادانی و بدون برنامه اتخاذ شوند. ولنگاری، یعنی دست زدن به خودکشی همگانی.

ما نیازی نداریم که به خردگریزی گذشته و یا به پذیرفتن انفعالی تغییر و نومیدی و یا هیچگرایی بازگشت کنیم، به جای اینها به یک تدبیر نیرومند و جدید نیاز داریم، به دلایلی که روشن خواهد شد، من این تدبیر را «آیندهگرایی اجتماعی» می نامم، یقین دارم که اگر این تدبیر را پیشهٔ خود سازیم در اداره کردن تغییر به قابلیت بسیاری دست می یابیم، می توانیم برنامه هایی انسانی تر و دوراندیشانه تر و دمو کراتیک تر از تمام برنامه هایی که تا به حال مورد استفاده قرار گرفته اند تدوین کنیم، خلاصهٔ کلام آنکه می توانیم از تکنو کراسی فراتر رویم.

#### انسانی شدن برنامهریز

تکنوکراتها گرفتار اقتصاد اندیشی اند، و بجز مواقع جنگ و بلاهای بزرگ عقیده شان بر این اصل است که حتی مسائل و مشکلات غیراقتصادی را نیز می توان با درمانهای اقتصادی معالجه کرد.

آینده گرایی اجتماعی با پیش فرضهای اساسی مدیران پیرو مارکس و کینز به کشمکش می پردازد. جامعهٔ صنعتی در شرایط تاریخی و جغرافیایی خاص خودش، با پیگیری یگانه هدفش که پیشرفت اقتصادی بود، به نحو شایستهای به نوع بشر خدمت نمود. اما هنگامی که ما بسرعت بسوی جامعهٔ فراصنعتی پیش می تازیم عادات و رفتار جدیدی پدید می آیند و اهدافی برای انسان مطرح می شود که شأن و مقامی همطراز رفاه اقتصادی پیدا می کنند و گاه حتی جانشین آن می شوند. از دیدگاه شخصی، خودشکوفایی و مسئولیت اجتماعی و توفیق در زمینهٔ زیبایی شناسی و لذت جویی فردی و بسیاری اهداف دیگر با انگیزهٔ ساده و خام پیروزی در زمینهٔ اقتصادی تقابل پیدا می کنند و گاه آن را تحت الشعاع قرار می دهند. رفاه اقتصادی به مثابهٔ پایه و اساسی است که انسانها از آنجا برای رسیدن به انواع اهداف مابعد اقتصادی دیگر دست به تلاش می زنند.

در عین حال در جوامعی که بسوی شرایط فراصنعتی گام برمیدارند متغیرهای اقتصادی، نظیر مزد و تراز پرداختها و بهرهوری بطور فزایندهای در برابر دگرگونیهایی که در محیط غیراقتصادی رخ میدهد حساسیت بیشتری از خود نشان میدهند. مسائل و مشکلات اقتصادی فراوانند، ولی یکئسلسله مسائل دیگر که از نظر اقتصادی در درجهٔ دوم اهمیت قرار دارند، ناگهان برجسته و نمایان تر میشوند. نژادپرستی، جنگ بین نسلها، جنایت، خودمختاری فرهنگی و خشونت، همگی دارای ابعاد اقتصادی هستند؛ ولی براستی هیچکدام از اینها را هم نمی توان فقط با اقدامات اقتصاد۔مدار حل و فصل کرد.

حرکت از تولید کالا به تولید خدمات، بررسی روانشناختی کالاها و خدمات و سرانجام حرکت بسوی تولید و عرضهٔ تجربه، همگی بخش اقتصادی را به نیروهای غیراقتصادی پیوند می زند. اولویتهای مصرف کننده همراه با تغییرات سریعی که در سبک زندگی پدید می آید جهت خود را عوض می کنند، بطوری که آمدن و رفتن خرده کیشها در آشفتگیهای اقتصادی بازتاب می یابند. تولید فراصنعتی به کارگرانی نیاز دارد که در کار دستکاری نمادها مهارت داشته باشند، به گونهای که آنچه در دهنشان می گذرد نسبت به زمان گذشته هم اهمیت بیشتری پیدا کند و هم به عوامل

فرهنگی بستگی بیشتری داشته باشد.

حتى شواهد و قرائني در دست است كه نشان ميدهد سيستم مالي نيز در برابر فشارهای اجتماعی و روانشناختی بیشتر از قبل واکنش نشان می دهد. فقط در یک جامعهٔ مرفه که بسوی فراصنعتی شدن پیش میرود می توان شاهد پیدایش وسایل سرمایه گذاری جدید، مثل شرکتهای سرمایه گذاری بود که انگیزه و محرکشان برای عمل کردن و یا عمل نکردن، ملاحظات غیراقتصادی است. شرکت سرمایه گذاری واندربیلت (Vanderbilt) و شرکت پرویدنت (Provident) از سرمایه گذاری در سهام مشروبات الكلى و توتون و تنباكو پرهيز ميكنند. شركت ميتس (Mates) كه بسیار نیرومند است سهام هر شرکتی را که در کار تولید مهمات و جنگ افزار دست دارد، نمی پذیرد، و شرکت کوچک ونتیج ۱۰/۹۰ (Vantage) بخشی از موجودی خود را در صنایعی سرمایه گذاری می کند که فعالیتشان معطوف به کاهش و تخفیف مشکلات ناشی از تغذیه و از دیاد جمعیت در کشورهای در حال توسعه است. شرکتهایی و جود دارد که عمدتاً و یا فقط در فعالیتهای خانهسازی، که برای اتحاد و یگانگی نژادها مسکن میسازد، سرمایهگذاری میکنند. بنیاد فورد و کلیسای مشایخ هردو بخشی از اوراق بهادار قابل توجه خود را در شرکتهایی سرمایهگذاری میکنند که فعالیت آنها صرفاً جنبهٔ اقتصادی ندارد، بلکه قصدشان بیشتر کمک به حل مسائل شهری است. با آنکه تعداد این فعالیتها هنوز زیاد نیست، ولی جهت تغییر را دقیقاً

در این میان شرکتهای بزرگ امریکایی، که سرمایههای ثابتی در مراکز شهری دارند، علی رغم میل خودشان به گرداب تغییرات اجتماعی کشیده شدهاند. اکنون صدها شرکت مشغول تهیهٔ کار برای بیکاران، شرکت جستن در برنامههای سواد آموزی و آموزش حرفهای و سایر فعالیتهای غیرمرسوم هستند. اینگونه فعالیتهای تازه آنچنان اهمیتی پیدا کردهاند که بزرگ ترین شرکت جهان یعنی «شرکت تلفن و تلگراف امریکا» (AT&T)، اخیراً «بخش مسائل محیط» را تأسیس کرده است. این بخش با فعالیت ابتکاری خود یک سلسله وظایف گوناگون را از جمله رسیدگی به آلودگی آب و هوا، زیباسازی و شکل و شمایل کامیونها و تجهیزات شرکت و کمک به تعلیمات قبل از مدرسه در محلات فقیرنشین حاشیهٔ تجهیزات شرکت و کمک به تعلیمات قبل از مدرسه در محلات فقیرنشین حاشیهٔ

۱۵) در این مورد نگاه کنید به Playboy، ژوئن ۱۹۲۹، صفحهٔ ۱۵۲. منافع غیراقتصادی شرکتهای سرمایهگذاری «در بودجههای سال ۲۰۰۰» توسط الوین تافلر در «Changing» شرکتهای سال ۲۰۰۰» توسط الوین تافلر در «Balanced Fund Annual Report» نیویورک، ۱۹۲۹، صفحهٔ ۲ مورد بررسی قرار گرفته

شهر، وجههٔ همت خویش ساخته است. هیچیک از این اقدامات لزوماً به معنی آن نیست که شرکتهای بزرگ نوعدوست شدهاند، بلکه فقط به این معناست که پیوندهای نزدیک بین بخش اقتصاد و نیروهای قدر تمند فرهنگی و روانشناختی و اجتماعی روبه تزاید گذاشته است.

با آنکه این نیروها به آستانهٔ در ما رسیدهاند و دقالباب میکنند، ولی بیشتر برنامه ریزان و مدیران تکنو کرات رفتارشان به گونهای است که گویی هیچ اتفاقی نیفتاده است. اینان طوری عمل میکنند که گویی بخش اقتصاد درهای خود را چون یک زاهد به روی تأثیرات اجتماعی و روانی و فرهنگی مسدود کرده است. هم در کشورهای سرمایه داری و هم کمونیستی، مقدمات و مفروضات اقتصاد مداری چنان ریشه دوانیده و گسترده شده است که سیستمهای اطلاعاتی مورد نیاز برای اداره کردن تغییرات را نیز تحریف میکنند.

برای مثال تمام کشورهای مدرن برای اندازه گیری و ارزیابی عملکرد اقتصادی خویش از وسایل و دستگاههای دقیقی استفاده می کنند. ما عملاً هر روز می توانیم جهات تغییر را با در نظر گرفتن بهرهوری و قیمت و سرمایه گذاری و عوامل مشابه دریابیم. ما به کمک مجموعهای از «شاخصهای اقتصادی» سلامت کلی اقتصاد و سرعت تغییر آن و جهتهای کلی تغییر آن را اندازه گیری می کنیم. اگر این مقیاسها را در دست نمی داشتیم، کنترل و نظارت ما بر اقتصاد کمتر از اینها می بود.

برعکس در زمینهٔ امور اجتماعی چنین مقیاسها یا مجموعهای از «شاخصهای اجتماعی» در دست نداریم تا سلامتی جامعه را، متمایز از اقتصاد، برای ما بازگوید. ما هیچ مقیاسی برای تعیین «کیفیت زندگی» در دست نداریم. هیچ نشان و شاخصی در اختیار نداریم تا به ما نشان دهد که آیا بیگانه شدگی مردم از یکدیگر بیشتر شده یا بالعکس کمتر شده است؛ که آموزش و پرورش مؤثر تر شده است یا نه؛ که هنر و موسیقی و ادبیات در حال شکوفایی است یا نه؛ که مدنیت (civility) و غفران و مهربانی در حال افزایش است یا نه. استوارت یودال (Stewart Udall) وزیر کشور اسبق ایالات متحد امریکا می نویسد: «تولید ناخالص ملی جام مقدس ۱۲ ماست. ولی ما از محیط خود هیچ شاخص و آماری برای سنجش این مطلب که آیا وضع

۱۶) جام مقدس (Holy Grail): ظرفی که گفته می شود مسیح قبل از مصلوب شدن از آن استفاده می کرده است. و می گویند قسمتی از خون او را در آن جمع کرده اند. مجازأ یعنی رشد اقتصادی بدون تورم. —م.

زندگی کردن در کشور ما سال به سال بهتر می شود یا نه در دست نداریم.» در ظاهر این مسألهای است که صرفاً جنبهٔ تکنیکی دارد، یعنی مسألهای است در خور بحث آمار شناسان. اما از نظر سیاسی این مسأله بسیار پرمعنا و مهم است، زیرا اگر فاقد چنین مقیاسهایی باشیم پیوند دادن سیاستهای ملی و یا محلی با اهداف اجتماعی در از مدت و مناسب دشوار می شود. فقدان چنین شاخصهایی به تکنو کراسی مبتذل و پیش پا افتاده تداوم می بخشد.

در واشینگتن جنگ فزاینده و مؤدبانهای، که برای تودهٔ مردم چندان آشکار نیست، بر سر این مسأله در گرفته است. برنامه ریزان و اقتصاددانان تکنو کرات در زمانی که سر و کلهٔ تعیین کنندگان خطمشی سیاسی پیدا می شود اصولاً فکر شاخصها را برای موقعیت جاافتادهٔ خود خطرناک می دانند. بر عکس علمای اجتماعی برجسته ای چون بر ترام گراس از دانشگاه و این، النور شلدون (Eleanor Sheldon) و ریموند ویلبرت مور (Wilbert Moore) از بنیاد راسل، دانیل بل (Daniel Bell) و ریموند باوئر (Raymond Bauer) از دانشگاه هار وارد به شکل بلیغی از نیاز به شاخصهای باوئر (عامی گری اقتصادی" در نهاد فعلی آمار دولتی ایالات متحد امریکا هستیم."

این مخالفت و طغیان حمایت عمیق گروه کوچکی از سیاستمداران و مقامات دولتی را، که به نیاز شدید ما به کمک سیستم هوشمند اجتماعی مابعد تکنو کراتیک وقوف دارند، بسوی خود جذب کرده است. ۱۹ از این جملهاند دانیل موی نیهان یکی از مشاوران اصلی کاخ سفید، سناتور والتر ماندیل (Walter Mondale) از مینهسو تا و سناتور فرد هریس (Fred Harris) از او کلاهما؛ و نیز چند تن از اعضاء کابینهٔ سابق، ما امیدواریم که در آیندهٔ نزدیک همین مخالفت در سایر پایتختهای جهان نیز شعلهور شود و بار دیگر بین تکنو کراتها و مابعد تکنو کراتها یک خط فاصل ترسیم شود.

به هر حال شوک آینده نشان می دهد که ما به مقیاسهای اجتماعی جدیدی نیاز داریم که هنوز نشانی از آنها در تألیفات فراوان و روبه تزاید در زمینهٔ شاخصهای اجتماعی به چشم نمی خورد. برای مثال ما شدیداً به تکنیکهایی نیاز داریم تا میزان

۱۷) نگاه کنید به «اندیشهٔ گزارش اجتماعی» از دانیل بل در Public Interest، بهار ۱۹۲۹ صفحهٔ ۸۱.

۱۸) نگاه کنید به مقدمهٔ گراس بر [۳۱۳]، صفحهٔ ix.

۱۹) در زمینهٔ شاخصهای اجتماعی نگاه کنید به [۳۱۳]، [۳۱۷]، [۳۲۷]، [۳۳۰] و [۳۳۷].

ناپایداری را در اجتماعات گوناگون و گروههای جمعیتی گوناگون و تجربهٔ فردی مورد سنجش قرار دهیم. در اساس این امکان وجود دارد که یک «شاخص ناپایداری» ترسیم کرد که بتوان با آن آهنگ برقرار کردن پیوند و رابطه و گسستن پیوند و رابطه را با اشیاء و مکانها و مردم و سازمانها و ساختارهای غیررسمی که محیط ما را تشکیل میدهند مشخص ساخت.

چنین شاخصی سوای مشخص کردن امور دیگر، می تواند تفاو تهای خارق العادهٔ تجربهٔ گروههای مختلف جامعه، حالت ایستا و کسالت بار زندگی تعداد کثیری از مردم و جابجایی و تحرک در زندگی افراد دیگر را مشخص سازد. سیاستهای دولت که می کوشد در برابر این دو نوع مردم متفاوت رفتار همانندی را وجههٔ همت خود قرار دهد، بی تردید با خشم و مقابلهٔ یکی از این گروهها و یا با واکنش هردو رویارو خواهد شد.

به همین ترتیب ما در محیط خود به شاخصهای تازگی نیاز مندیم. آیا اجتماعات و ساز مانها و افراد چند بار ناچار می شوند در برابر وضعیتها و شرایط جدید قرار بگیرند؟ چه تعداد از وسایل خانهٔ یک کارگر متوسط، خواه از نظر کارکرد و خواه از نظر شکل و قیافه، واقعاً «نو»، و چه تعدادشان قدیمی هستند؟ برای ایجاد تحریک و برانگیختن، بدون آثار بیش تحریکی چه میزان تازگی خواه در مورد اشیاء و مردم و خواه هر امر دیگر مورد لزوم است. اگر این سخن درست باشد که کودکان بیش از والدینشان تازگی را جذب میکنند، تا چه میزان می توانند چنین کنند؟ برزگسالی با کم شدن تحمل در برابر تازگی چه ربطی دارد؟ و این تفاو تها چگونه با تضاد سیاسی و کشمکش بین نسلها، که اکنون شیرازهٔ جامعههای تکنولوژیک را از هم گسیخته است مر تبط می شود؟ با مطالعه و سنجش هجوم چیزهای نو، چهبسا بتوانیم جریان تغییر را در ساختارهای اجتماعی و در زندگی شخصی خود تحت اختیار بگیریم.

دربارهٔ گزینش و بیش گزینگی چه کار می توانیم بکنیم؟ آیا می توانیم از میزان و درجهٔ گزینشهای مهم و بامعنی در زندگی مردم مقیاسهایی درست کنیم؟ آیا هر حکومتی که تظاهر به دمو کراتیک بودن می کند، می تواند نسبت به چنین مسألهای بی توجه باشد؟ به رغم تمام خطابه ها و لفاظیها در مورد آزادی گزینش، هیچ مؤسسهٔ دولتی در جهان نیست که ادعا کند در جهت اندازه گیری آن کوشیده است. فرض مسأله بسادگی چنین است که در آمد یا رفاه بیشتر به معنای گزینش بیشتر است و گزینش بیشتر است که گزینش بیشتر است که فرض می آزادی بیشتر، آیا زمان آن فرانرسیده است که فرضیات بنیادی نظامهای سیاسی خود را به بو تهٔ آزمون بکشانیم؟ اگر بر آن هستیم فرضیات بنیادی نظامهای سیاسی خود را به بو تهٔ آزمون بکشانیم؟ اگر بر آن هستیم

که از شوک آینده جلوگیری کنیم و یک جامعهٔ فراصنعتی و انسانی بسازیم، برنامهریزی مابعد تکنوکراتیک دقیقاً باید به یک چنین مسائلی بپردازد.

وجود یک سیستم حساس از شاخصها، که با اندازهگیری دستاوردهای اجتماعی و فرهنگی همراه و با شاخصهای اقتصادی هماهنگ و یگانه باشد، بخشی از تجهیزات تکنیکی است که هر جامعه قبل از پا نهادن پیروزمندانه به مرحلهٔ بعدی رشد اقتصادی-تکنولوژیکی به آن نیاز دارد. این شاخصها برای برنامهریزی مابعد تکنو کراتیک و در اختیار گرفتن تغییرات از پیش شرطهای بسیار ضروری است. علاوه بر این انسانی کردن برنامهریزی باید در ساختارهای سیاسی ما نیز وارد شود. برای پیوند دادن سیستم هوشمند اجتماعی در دوران فراصنعتی با مراکز تصمیم گیری جامعه باید توجه به کیفیت زندگی را به صورت امری نهادی در آوریم. به این ترتیب برترام گراس و دیگر افراد جنبش شاخصهای اجتماعی، پیشنهاد کردهاند که یک «شورای مشاوران اجتماعی رئیس جمهور» ایجاد شود. به نظر اینان مدل این شورا مثل «شورای مشاوران اقتصادی» است که هماکنون وجود دارد و همان وظایف را در زمینهٔ امور اجتماعی انجام خواهد داد. این شورای جدید شاخصهای اجتماعی اصلی را، دقیقاً مثل «شورای مشاوران اقتصادی» که شاخصهای اقتصادی را تحت نظر دارد، بررسی و تغییرات را برای رئیس جمهور تفسیر می کند. این شورا گزارش سالانهٔ خود را دربارهٔ کیفیت زندگی منتشر خواهد کرد و پیشرفت (یا عدم پیشرفت) اجتماعی ما را در مورد اهداف خاص نشان خواهد داد. چنین گزارشی، مکمل گزارش اقتصادی سالانه که «شورای مشاوران اقتصادی» تهیه می کند خواهد بود و آن را متعادل می سازد. شورای مشاوران اجتماعی با فراهم آوردن دادههای مفید و معتبر دربارهٔ وضع اجتماعی ما، برنامهریزی را کلاً تحت تأثیر قرار می دهد، آن را در برابر هزینه ها و منافع اجتماعی حساس تر می کند و آن حالت سرد تکنو کراتیک و اقتصاد.مداری را تخفیف میبخشد.<sup>۲۰</sup>

تأسیس چنین شوراهایی چه در سطح فدرال و چه در سطح ایالتها و شهرداریها تمام مشکلات ما را برطرف نخواهد کرد؛ حتی تعارضها را نیز از میان نخواهد برد؛ حتی هیچ تضمینی بر درست کار کردن شاخصهای اجتماعی ایجاد نمی کند. خلاصهٔ

۲۰) طرفداران «شورای مشاوران اجتماعی» بر سر این مطلب که این شورا از نظر سازمانی باید مستقل عمل کند و یا به صورت بخشی از «شورای مشاوران اقتصادی و اجتماعی» بزرگئتر در آید با یکدیگر اختلاف نظر دارند. ولی همگی در مورد این نکته که هوش و خرد اجتماعی را باید با مسائل و امور اقتصادی هماهنگ و یگانه کرد، با هم توافق دارند.

کلام آنکه سیاست بازی را از زندگی سیاسی حذف نمی کند. اما این اندیشه را که اهداف پیشرفت فراتر از پیشرفت اقتصادی است جا می اندازد و یک قدرت و وزن سیاسی به آن می دهد. تعیین بخشهایی برای بررسی کردن شاخصهای تغییرات در کیفیت زندگی گام بزرگی است در جهت انسانی کردن برنامه ریزی، که خود نخستین و ضروری ترین مرحلهٔ تدبیر و خطمشی آینده گرایی اجتماعی است.

### افقهای زمانی

تکنوکراتها گرفتار نزدیکبینیاند. فقط به منافع آنی و نتایج فوری فکر میکنند. آنان اعضاء زودرس و نابهنگام نسل کنونی بشمار میروند.

اگر منطقهای به برق احتیاج داشته باشد آنان فوراً یک کارخانهٔ برق در آنجا درست میکنند. ولی با این امر که چنین کارخانهای ممکن است الگوهای کار را بشدت تغییر دهد، و یا در طول یکدهه ممکن است افرادی را بیکار کند و یا بطور وسیعی به باز آموزی کارگران نیاز افتد و هزینههای بهزیستی اجتماعی شهر همجوار کارخانه را بشدت افزایش دهد، کاری ندارند و اینگونه ملاحظات از نظر زمانی بسیار دور از حیطه و توجه آنان قرار دارد. این واقعیت که کارخانه می تواند در یک نسل بعد آثار و عواقب و یرانگری بر محیط زیست بجا بگذارد در چارچوب زمان آنان نمی گنجد.

در جهانِ تغییرات شتابنده، و در مقایسه با عصری که امور به کندی می گذشت، سال بعد برای ما از ماه بعد در آن عصر نزدیک تر است. کسانی که در صنعت و حکومت و در مواضع دیگر تصمیم گیری می کنند باید واقعیت زندگی را که این چنین تغییر پیدا کرده است هضم کنند و در مد نظر داشته باشند. افق و چشم انداز زمان آنان باید گسترش پیدا کند.

برنامهریزی برای آیندهٔ دور به معنای وابسته کردن خود به برنامههای خشک و جزمی نیست. برنامهها را می توان طوری تنظیم کرد که حالت آزمایشی و سیال داشته باشند و بتوان آنها را پیوسته مورد تجدید نظر قرار داد. ولی انعطاف پذیری به معنای کو تهبینی نیست. برای فراگذشتن از تکنو کراسی، افقهای زمان ما از نظر اجتماعی باید از فراز دههها و حتی نسلها بگذرد و به آینده پرواز کند. این کار به چیزی بیش از طولانی تر کردن برنامههای رسمی نیاز دارد. باید یک آینده آگاهی اجتماعی جدید را به صدر تا ذیل جامعه تزریق کرد.

یکی از سالم ترین پدیده های سالهای اخیر از دیاد ناگهانی ساز مانهایی است که کار خود را وقف بررسی و مطالعهٔ آینده کرده اند. این کار بخودی خود به مثابهٔ یک

واکنش متعادلکننده در جامعه در برابر سرعت گرفتن تغییرات محسوب می شود. ما در طی چند سال اخیر شاهد بوجود آمدن محافل فکری بودهایم که به آینده نظر داشته اند، مثل مؤسسه برای آینده؛ تشکیل گروههای مطالعات آکادمیک مثل کمیسیون سال ۲۰۰۰ و برنامهٔ هاروارد دربارهٔ تکنولوژی و جامعه؛ پیدایش نشریههای آینده گرا در انگلستان و فرانسه و ایتالیا و آلمان و ایالات متحد امریکا؛ گسترش دوره های دانشگاهی در زمینهٔ پیشبینی و موضوعات مرتبط با آن؛ برگذاری گردهماییهای بین المللی آینده گرا در اسلو و برلین و کیو تو؛ ائتلاف گروههایی مثل فو توریبلز (Futuribles)، اروپای سال ۲۰۰۰، بشریت سال ۲۰۰۰، و جامعهٔ جهانی آینده.

مراکز آینده گرا در برلین غربی، در پراگئ، در لندن، در مسکو، رم و واشینگتن، در کاراکاس و حتی در جنگلهای دوردست برزیل در بلم (Belém) و بلو هوریزونته (Belo Horizonte) نیز یافت می شوند. برخلاف برنامه ریزان تکنو کرات معمولی که افق دیدشان معمولاً از چند سال آینده بیشتر تجاوز نمی کند، این گروهها به تغییرات پانزده و بیست و پنج و حتی پنجاه سال آینده توجه دارند.

هر جامعه نه تنها با یکسلسله آیندههای محتمل، بلکه با آیندههای امکان پذیر و با کشمکش بر سر آیندههای ترجیحی مواجه است. اداره کردن تغییر عبار تست از آنکه متعاقب موارد ترجیحی که بر سر آنها توافق حاصل شده، بکوشیم که برخی از امور امکان پذیر را به امور محتمل تبدیل کنیم. تعیین امر محتمل مستلزم علم آینده گرایی است. نشان دادن و ترسیم امور امکان پذیر مستلزم هنر آینده گرایی است. تعیین کردن اولویتها مستلزم سیاستهای آینده گرایی است.

جنبش آینده گرای وسیع و جهانشمولی که امروز وجود دارد، هنوز بین این کارکردها و وظایف تفاوتهای روشنی قائل نشده است. تأکید این جنبش همچنان بر سر بررسی احتمالات است. به همین دلیل در بسیاری از این مراکز، اقتصاددانان، جامعه شناسان، ریاضیدانان، زیست شناسان، فیزیکدانان، محققان عملیات و سایرین روشهایی را برای پیش بینی احتمالات آینده ابداع میکنند و بکار می برند. در چه زمانی کشاورزی در آب قادر خواهد بود که نیمی از جمعیت جهان را تغذیه کند؟ امکان اینکه در پانزده سال آینده اتومبیل برقی جای اتومبیل بنزینی را بگیرد چقدر است؟ احتمال تنش زدایی بین چین و شوروی در دههٔ ۱۹۸۰ تا چه حد است؟

۲۱) محققان عملیات: افرادی که به تجزیه و تحلیل منظم و علمی و ارزیابی مسائل حکومتی، نظامی و فعالیتهای بازرگانی اشتغال دارند. –م.

تغییراتی که به احتمال بسیار در الگوهای تفریح و ایام فراغت، مدیریت شهر و روابط نژادی پدید خواهد آمد کدامند؟

آینده گرایان علمی با تأکید بر بهم پیوستگی اتفاقات و روندهای غیر متجانس، به آثار و عواقب اجتماعی تکنولوژی روزبروز بیشتر توجه پیدا می کنند. «مؤسسه برای آینده» سوای فعالیتهای دیگر خود، آثار و عواقب فرهنگی و اجتماعی را که احتمالاً در اثر تکنولوژی وسایل ارتباطی پیشرفته پدید می آیند مطالعه می کند. گروه مستقر در دانشگاه هاروارد توجه خود را به مسائل اجتماعی که احتمالاً به دلیل پیشرفتهای زیستی-پزشکی پدید می آیند، معطوف کرده است. آینده گرایان در برزیل نتایج احتمالی انواع سیاستهای گوناگون توسعهٔ اقتصادی را بررسی می کنند.

بنیان منطقی مطالعه و بررسی در مورد آیندههای محتمل امری محتوم است. امکان ندارد که فردی یک روز کاری را بگذراند بدون آنکه به هزاران فرض دربارهٔ آیندهٔ محتمل خود دست نزده باشد. کسی که در حومهٔ شهر زندگی میکند و به خانه تلفن میزند و میگوید: «من ساعت شش به منزل می آیم» پیش بینی خود را بر اساس این احتمال بنا میکند که قطار بموقع برسد. وقتی مادری پسرش را به مدرسه میفرستد، بی آنکه سخنی بگوید فرض میکند که وقتی پسرش به مدرسه میرود مدرسه در همان جایی است که قبلاً بوده. همانطور که یک ناخدا نمی تواند کشتی را بدون مشخص بودن مسیر آن هدایت کند، ما نیز نمی توانیم زندگی خود را بطور مداوم چه آگاهانه یا ناآگاهانه، بدون دست زدن به چنین فرضیاتی راهبری کنیم.

جوامع نیز طرحی از مفروضات دربارهٔ آینده ایجاد می کنند. کسانی که در زمینهٔ صنعت و حکومت و روابط سیاسی و در سایر بخشها و زمینه های جامعه تصمیم گیری می کنند نمی توانند بدون این مفروضات دست به عمل بزنند. اما در دورانهای تغییرات پر آشوب، تصاویری که جامعه از آیندهٔ محتمل خود می سازد دیگر خیلی دقیق نیست، از بین رفتن کنترل در جامعهٔ امروز مستقیماً به ناکافی بودن تصاویر ما از آینده های محتمل بستگی دارد.

البته هیچکس نمی تواند بطور مطلق از آینده «باخبر» شود. ما فقط می توانیم مفروضات خود را به نظم در آوریم و به آنها تعمیق ببخشیم و بکوشیم تا آنها را به صورت اموری محتمل در آوریم. البته این نیز کار دشواری است. کوشش برای پیش بینی آینده بناگزیر آن را دگرگون می کند. به همین نحو وقتی که یک پیش بینی پخش و منتشر شد، عمل پخش و اشاعه (که از کار پژوهش متمایز است)

نیز باعث آشفتگی و اختلال میشود. پیشبینها یا تأیید میشوند و یا به شکست میانجامند. وقتی چشمانداز و افق زمانی ما به آیندهٔ دور گسترش مییابد، ناچار میشویم به حدس و گمانهای بینظم و سازماننیافته تکیه کنیم. وانگهی بعضی از رویدادهای منحصر به فرد، مثلاً قتل، در حال حاضر از هر جهت غیرقابل پیشبینی هستند (اگرچه می توانیم دسته و ردهٔ اینگونه رویدادها را پیشبینی نماییم).

با همهٔ اینها اکنون زمان آن فرارسیده که یکنبار و برای همیشه بر این پندار عمومی که آینده ناشناختنی است خط بطلان بکشیم. دشواریها باید ما را متنبه و هوشیار و به تکاپو وادار سازد نه اینکه فلج کند و از تحرک بازدارد. ویلیام آگبرن هوشیار و به تکاپو وادار سازد نه اینکه فلج کند و از تحرک بازدارد. ویلیام آگبرن (William F. Ogburn) یکی از بزرگ ترین پژوهشگران تغییر اجتماعی زمانی چنین نوشت: «ما باید اندیشهٔ تقریبها را وارد حوزهٔ فکری خود کنیم، یعنی بدانیم که میزان و حدود و دقت و عدم دقت هر بر آوردی متفاوت است.» وی میگوید داشتن تصویری مبهم و مجمل از رویدادهای آینده از نداشتنش بهتر است، و در بسیاری از موارد دقت و قعطعیت بسیار اصلاً ضرورت ندارد.۲۲

بنابراین، برخلاف نظر اکثر مردم، ما در پرداختن و بررسی احتمالات آینده چندان هم ناتوان نیستیم. عالم اجتماعی انگلیسی، دونالد مکدرای (McRae چندان هم ناتوان نیستیم. عالم اجتماعی انگلیسی، دونالد مکدرای (McRae ( McRae ) بدرستی خاطرنشان ساخته است که: «در واقع جامعه شناسان جدید با اعتماد و اطمینان خاطر زیاد می توانند به پیش بینیهای بسیار و نسبتاً کو تاهمدت و محدود مبادرت ورزند.» آل به هرحال ما غیر از روشهای استاندارد علوم اجتماعی با ابزارهای جدید و پرقدرتی برای بررسی و کاوش آینده تجربه و آزمایش می کنیم. این گستره از شیوههای پیچیدهٔ حدس و استنباط گرایشهای موجود گرفته، تا ساختن مدلهای بسیار بغرنج، بازیها، شبیه سازیها، تهیهٔ سناریوهای نظری دقیق، مطالعهٔ منظم تاریخ جهت یافتن همانندیها، پژوهشهای ریخت شناسانه، تجزیه و تحلیل متناسب، نقشه برداری مربوط به متن و غیره را شامل می شود. دکتر اریک یانچ (Jantsch نقشه برداری مربوط به متن و غیره را شامل می شود. دکتر اریک یانچ (Jantsch کروه تحقیقاتی در دانشگاه ام آی تی دهها روش جدید و مشخص را، چه آنها که هماکنون تحقیقاتی در دانشگاه ام آی تی دهها روش جدید و مشخص را، چه آنها که هماکنون مورد استفاده قرار می گیرند و یا آنها که هنوز در مرحلهٔ آزمایشی هستند، تعیین حود است.

«مؤسسه برای آینده» در شهر میدل تون (Middletown) در کانتیکت، که

۲۲) نگاه کنید به [۷۷]، صفحهٔ ۳۰۶. ۲۳) نگاه کنید به «بحران جامعهشناسی» در [۲۹۸].

پیش نمونهٔ مخزن فکری آینده گرا است، در زمینهٔ طراحی ابزار جدید پیش بینی در شمار پیشگامان این کار است. یکی از این روشها به روش دلفی معروف است که آن را عمدتاً دکتر اولاف هلمر (Olaf Helmer) ریاضیدان و فیلسوف که یکی از بنیانگذاران «مؤسسه برای آینده» می باشد بسط داده است. ۲۰ در روش دلفی سعی می شود با استفادهٔ منظم از حدسهای شهودی تعداد وسیعی از متخصصان، آینده های دور بررسی شود. کار کردن با روش دلفی به یک نو آوری دیگر انجامیده است که در عین تنظیم آهنگ تغییر، برای جلوگیری از شوک آینده اهمیت بسیار دارد. ۲۰ این روش که با پیشگامی تئودور گوردون از بنیاد «مؤسسه برای آینده» ابداع و به نام روش که با پیشگامی تئودور گوردون از بنیاد «مؤسسه برای آینده» ابداع و به نام روش «تحلیل ماتریسی اثر متقابل» (Cross Impact Matrix Analysis) معروف شد و تأثیر یک نو آوری را بر روی نو آوری دیگر بررسی می کند، برای نخستین بار امکان تجزیه و تحلیل سلسله وقایع پیچیدهٔ اجتماعی و تکنولوژیکی و سایر وقایع محتمل و آهنگ آنها را فراهم آورد.

خلاصه آنکه ما اکنون شاهد جهش خارقالعادهای برای ارزیابی علمی احتمالات آینده هستیم؛ همین جهش احتمالاً بر آینده تأثیر بسزایی خواهد گذاشت. اغراق در توانایی علم و خواستن از آن تا حوادث پیچیده را با دقت پیشبینی کند، انتظار ابلهانهای است. اما خطری که امروز ما را تهدید می کند این نیست که ما دربارهٔ توانایی خود اغراق کنیم، بلکه خطر واقعی آن است که از میزان توانایی خود کمتر استفاده کنیم. حتی اگر کوششهای مقدماتی ما در مورد پیشبینی علمی کاملاً اشتباه باشد، باز خود این کوششها به ما کمک می کند که متغیرهای اصلی تغییر را بشناسیم و اهدافمان را روشن کنیم و ما را وامی دارد تا از راههای گوناگونی که در برابرمان قرار دارد ارزیابی دقیق تری بعمل آوریم. به هر حال بررسی و کاوش دربارهٔ آینده، اگر هیچ خاصیتی نداشته باشد، این فایده را دارد که برای زمان حال مفید است.

اما چنانچه درصدد ایجاد تغییر در افق و دیدگاه زمانی برنامهریز باشیم و بخواهیم حس آیندهنگری را در تمام ارکان جامعه رسوخ دهیم، پیشبینی آیندههای محتمل فقط بخشی از نیاز را پاسخ میدهد. ما باید همچنین مفهومی را که از آیندههای امکان پذیر داریم وسعت بخشیم. باید به اصول سخت و انعطاف ناپذیر علم، تخیل پرتب و تاب هنر را نیز بیفزاییم.

امروز بیش از هر زمان دیگر به گوناگونی و تعدد بینشها و رؤیاها و پیشگوییها،

۲٤) نگاه کنید به [۱۵۷].

۲۵) نگاه کنید به [۱۵۵] و Futures، دسامبر ۱۹۹۸ صفحات ۱۰۰–۱۱۹

که تصاویر بالقوهٔ فرداها هستند، نیاز داریم. قبل از آنکه از روی عقل تصمیم بگیریم که کدامیک از راهها را برگزینیم و چه سبکهای فرهنگی را پی بگیریم، باید ابتدا مشخص کنیم که کدامیک میسر است. بنابراین، خیالپردازی و دید و نظرهای پنداری برای ما همان قدر و مرتبهای را دارد که واقع گرایی معمولی در روزگاران گذشته داشت.

به همین سبب است که بزرگئترین و سختگیرترین شرکتها که زمانی تجسم زندهٔ زمان حال بو دند امروز آینده گرایان شهودی و نویسندگان داستانهای علمی تخیلی و آینده بینها (Visionary) را مشاور خود می کنند. یک شرکت غول پیکر شیمیایی در اروپا شخص آینده گرایی را به استخدام در آورده که پشتوانهٔ علمی را با اطلاعات دین شناسی ترکیب کرده است. یک شرکت بزرگ ارتباطات در امریکاه یک ناقد اجتماعی را که ذهنی آینده نگر دارد استخدام کرده است. یک شرکت شیشه سازی به دنبال یک نویسندهٔ داستانهای علمی تخیلی است تا شکلهای ممکن شرکت را در آینده به خیال در آورد. آنچه شرکتها را وامی دارد تا به این خیالپردازان و پندار بافان مراجعه کنند، پیش بینیهای علمی در مورد احتمالات نیست، بلکه نظرهایی است دربارهٔ امکانات که به ذهن پر و بال می دهد.

فقط شرکتها نباید تنها مؤسساتی باشند که به اینگونه خدمات دسترسی پیدا می کنند. حکومتهای محلی، مدارس، مجامع داوطلب و سایرین نیز احتیاج دارند که آیندهٔ بالقوهٔ خود را با استفاده از نیروی تخیل بررسی کنند. یکی از راههای کمک کردن به آنان در این زمینه آنست که «مراکز مخیل» در هریک از این مکانها تأسیس کنیم، که فعالیتشان عبار تست از کمک فنی برای ذهنانگیزی ۲۶۰ در این مکانها به جای متخصصان فنی و حرفهای، افرادی که از نظر تخیل دارای خلاقیت هستند دور هم جمع می شوند تا بحرانهای موجود را بررسی کنند، بحرانهای آینده را پیشینی نمایند و دربارهٔ آینده های ممکن به حدس و گمانهای بی قید و بند و حتی بازیگوشانه بیردازند.

برای مثال آینده های ممکن حمل و نقل شهری چگونه خواهد بود؟ حمل و نقل مسألهای است که فضا و مکان را نیز دربر میگیرد. شهر آینده چگونه جابجایی و حمل و نقل افراد و اشیاء را در فضا و مکان ترتیب خواهد داد؟ برای خیالپردازی در مورد این مسأله یک «مرکز مخیل» می تواند نقاشان، مجسمه سازان، رقاصان، طراحان

۲۹) ذهن انگیزی (Brainstorm): روشی جهت یافتن پاسخ به مسائلی که در آن تمام اعضاء یک گروه ایده های هرچه بیشتری را بدون مانع بطور خودبخودی برای یافتن راهحل پیشنهاد میکنند. –م.

میز و صندلی، متصدیان پارکینگها و انواع و اقسام مردمان دیگری را که به طریقی با قوهٔ تخیل خود از فضا استفاده میکنند، دور هم جمع کند. چنین افرادی اگر در شرایط و اوضاع و احوال مناسبی جمع شوند به اندیشههایی دست مییابند که برنامه ریزان تکنو کرات امور شهری، مهندسان شاهراهها و مقامات حمل و نقل هرگز به ذهن شان خطور نکرده است.

موسیقیدانان و کسانی که نزدیک فرودگاهها زندگی میکنند، متهکاران برقی و راهنمایان متروها می توانند روشهای تازهای را برای کاهش و یا از بین بردن صداها ابداع کنند. از گروههای جوانان می توان دعوت بعمل آورد تا ذهن خویش را در مورد روشهایی برای بهداشت شهری، از دیاد جمعیت، کشمکشهای قومی، مراقبت از حال سالمندان و هزاران مسألهٔ دینگر حال و آینده، که قبلاً مورد بررسی قرار نگرفته است، بکار اندازند.

البته قسمت اعظم افکار و نظریههایی که در اینگونه فعالیتها مطرح می شود، بی معنی، مضحک و یا از نظر فنی غیرعملی خواهند بود. ولی اساس خلاقیت در ابتدا داشتن تمایل برای دست زدن به کارهای احمقانه و بازی با چیزهای پیش پا افتاده است، و فقط بعدهاست که جریان افکار و اندیشهها به بو ته نقدهای موشکافانه کشیده می شود. استفاده و کاربرد قوهٔ تخیل در مورد آینده به محیطی نیاز دارد که در آن سهو و اشتباه، مانعی نداشته باشد، که در آن بتوان انواع افکار و اندیشههای تازه را، قبل از عبور آنها از صافی نقد، بی تحاشی و آزادانه بیان کرد. ما برای تخیل اجتماعی به حریمهایی احتیاج داریم.

در حالی که لازم است انواع و اقسام افراد خلاق در امر حدس زدن دربارهٔ آیندهٔ ممکن با هم تشریک مساعی کنند، ولی در عینحال باید این افراد بطور مستقیم یا از طریق وسایل ارتباطی به متخصصان فنی، از مهندسان وسایل صوتی گرفته تا جانور شناسان، دسترسی داشته باشند تا بدانند که پیشنهادهایشان چه وقت از نظر فنی غیرممکن و غیرعملی است (البته باید همواره متوجه بود که حتی غیرممکن نیز اغلب موقت است).

به هرحال بررسی کارشناسان علمی می تواند در فرایند خیالپردازی به جای یک نقش منفی و باز دارنده، نقشی فعال و سازنده داشته باشد. کارشناسان ماهر می توانند مدلهایی بسازند که این مدلها به خیالپردازان کمک کند تا انواع تغییرات و تبدیلات ممکن را در یک مجموعهٔ معین از روابط مورد بررسی و آزمون قرار دهند. اینگونه مدلها جلوهٔ شرایط زندگی واقعی است. به گفتهٔ کریستوفر برترام (Christopher Bertram) از «مؤسسهٔ مطالعات استراتژیک» در لندن، هدف آنان

«بیش از آنکه پیشبینی آینده باشد، میخواهند با بررسی آینده های متفاوت، امکانات انتخاب را که در پیش روی ما گسترده است نشان بدهند.»۲۷

برای مثال یک مدل مناسب به خیالپردازان کمک میکند تا در صورت پیدا شدن نوسانهایی در مخارج آموزشی، تأثیر آن را بر روی یک شهر تصور کنند؛ مثلاً چگونه این نوسان بر سیستم حمل و نقل، سالنهای نمایش، ساختار شغلی و سلامتی اجتماع اثر میگذارد. و بالعکس میتواند تأثیر تغییرات را در این عوامل بر روی آموزش و پرورش نشان بدهد.

موج خروشان افکار و اندیشههای بکر و غیرمعمول و عجیب و غریب و یا افکار صرفاً گوناگونی را که از حریمهای خیالپردازی اجتماع بیرون می آیند، باید پس از آنکه بیان شدند، بیرحمانه مورد نقد و بررسی قرار داد. فقط تعداد انگشتشماری از میان آنها می توانند از این فرایند تصفیه عبور کنند. به هر صورت همین چند مورد در متوجه ساختن ما به امکانات جدید، که در غیر اینصورت از چشم ما پنهان می ماند، اهمیت بسیار دارد. وقتی که ما از فقر به غنا و وفور می رسیم، سیاستها نیز به قول ریاضیدانان از بازی مجموع صفر به بازی مجموع غیرصفر تغییر پیدا می کند. در بازی نخست اگر یکی از بازی کنندهها برنده شود، دیگری باید ببازد. در بازی دوم همهٔ بازی کنندهها می توانند برنده شوند. برای یافتن راه حلهای مجموع غیر صفر در مورد مسائل و مشکلات اجتماعی مان می باید تمامی قدرت تخیل خود را بکار بگیریم. دستیابی به یک سیستم برای ایجاد افکار و اندیشههای تخیلی در مورد تدبیر و خطمشی آینده به ما کمک می کند تا از فرصتهای نوع غیرصفر که در برابر ما وجود دارد بیشترین به مهر کمک می کند تا از فرصتهای نوع غیرصفر که در برابر ما وجود دارد بیشترین به ما کمک می کند تا از فرصتهای نوع غیرصفر که در برابر ما وجود دارد بیشترین به ما کمک می کند تا از فرصتهای نوع غیرصفر که در برابر ما وجود دارد بیشترین به برای را بکنیم.

چون مراکز مخیل به تصاویر مختصر و محدودی از آینده، مثل آیندههای امکان پذیر برای یک صنعت، یک سازمان، یک شهر و یا سیستمهای فرعی آن توجه می کنند، ما به افکار و اندیشههای خیال انگیز و فراگیری برای جامعه بطور کلی نیاز داریم. کثرت تصاویر از آیندههای ممکن بسیار مهم است؛ اما این تصویرها را باید سازمان بندی کنیم و به شکلی در آوریم که دارای ساختمان باشند. در گذشته ادبیاتی که در حول و حوش آرمانشهرها پدید می آمد این وظیفه را برعهده داشت. این نوع ادبیات در انتظام بخشیدن به رؤیاهای انسان دربارهٔ آیندههای گوناگون نقش اساسی و عملی داشت. امروز ما از داشتن افکار آرمانشهرگونه که بتوانیم

۲۷) نگاه کنید به مقالهٔ بر ترام به نام «مدلهای اروپای غربی در دههٔ ۱۹۷۰» در نشریهٔ ۴utures دسامبر ۱۹۹۸، صفحهٔ ۱۶۳۰.

تصاویر گوناگون و مخالف هم را از آینده های ممکن در اطراف آنها سازمان بدهیم محروم هستیم.

بیشتر آرمانشهرهای مرسوم، جوامع ساده و ایستا را تصویر میکنند که هیچ وجه مشترکی با جامعهٔ فراصنعتی ندارند. اسکینر در اثر خود موسوم به والدنادو، که نمونهٔ چندین نوع از اجتماعات تجربی موجود میباشد، یک شیوهٔ زندگی پیش از دوران صنعتی را تصویر میکند، یعنی جامعهای کوچک که مبتنی بر کشاورزی و صنایع دستی است. حتی آندو اثر درخشان و ضدآرمانشهری دنیای شگفتانگیز نو [از هاکسلی] و ۱۸۸۱ [اثر جرج اورول]، اکنون بیش از حد سادهلوحانه به نظر میرسند. هردو اثر جوامعی را توصیف میکنند که دارای تکنولوژی بالا و پیچیدگی اندک هستند: ماشینها و دستگاهها بسیار دقیق و پیچیدهاند، اما روابط اجتماعی و فرهنگی ثابت و یا عمداً بسیار ساده شدهاند.

امروز ما به مفاهیم آرمانشهری و ضدآرمانشهری جدیدی نیاز داریم که به جای نگریستن به عقب و به جوامع ساده تر، به پیش و به جوامع فراصنعتی بنگرد. به به به باین مفاهیم را دیگر نمی توان به شیوهٔ کهن پدید آورد. اولاً هیچ کتابی به تنهایی نمی تواند آیندهٔ فراصنعتی را با بیانی عاطفی و مؤثر توصیف کند. هر کدام از مفاهیم آرمانشهری و ضدآرمانشهری دوران فراصنعتی را به جای آنکه در یک داستان جداگانه بیان کرد، باید در شکلهای بسیاری از جمله فیلم، نمایشنامه، داستان و کارهای نقاشی مجسم نمود. برای یک نویسنده، هرقدر هم که مستعد باشد، توصیف یک آیندهٔ کاملاً پیچیده و اقناع کننده کار بسیار دشواری است. بنابراین ما برای ساختن آرمانشهرها به یک انقلاب نیازمندیم، یعنی به یک آرمانشهر گرایی معاضدتی، ما باید «کار خانههای آرمانشهر» درست کنیم.

یکی از راههای تحقق این امر آن است که گروه کوچکی از دانشمندان زبدهٔ اجتماعی \_یک اقتصاددان، یک جامعه شناس، یک مردم شناس و غیره را دور هم جمع کرد و از آنان خواست تا با هم کار و حتی زندگی کنند، و آنقدر این کار را ادامه دهند تا در بین خود یک مجموعه از ارزشهای کاملاً تعریف شده فراهم آورند، بطوری که خود یقین پیدا کنند که می توان یک جامعهٔ آرمانشهر فراصنعتی را براساس آن استوار کرد.

سپس هریک از اعضاء این گروه می کوشد بخشی از یک جامعهٔ تخیلی را بر اساس این ارزشها، به صورت غیرافسانهای توصیف کند. ساختار خانواده در این جامعه چگونه خواهد بود؟ اقتصادش، قانونش، مذهبش، سلوک جنسیاش، فرهنگ جوانانش، موسیقی اش، نقاشی اش، حس زمانی اش، میزان تفاو تهایش و مسائل و

مشکلات روانشناختی اش چگونه خواهد بود؟ اینان با کار کردن با یکدیگر، و در صورت امکان، از میان برداشتن ناساز گاریها، می توانند تصویر جامع و پیچیدهای را از یک شکل موقت و بدون خدشهٔ دوران فراصنعتی ترسیم نمایند.

در این مرحله و همراه با اتمام تجزیه و تحلیل دقیق و مشروح، می توان به مرحلهٔ افسانهای و دارد شد. داستان نویسان، فیلمسازان، نویسندگان داستانهای علمی تخیلی و سایرین، که در جوار روانشناسان فعالیت می کنند، می توانند دربارهٔ زندگی شخصیتهای منفرد در جامعهٔ تخیلی، دست به کارهایی سرشار از خلاقیت بزنند.

در این میان گروههای دیگر می توانند روی ضد آرمانشهرها کار کنند. هنگامی که آرمانشهر الف بر روی ارزشهای مادی و کسب پیروزی تکیهٔ بسیار می کند، آرمانشهر ب ممکن است اساس کار خود را برپایهٔ ارزشهای حسی و لذت جویانه بنا نهد، و آرمانشهر پ بر اولویت دادن به ارزشهای زیبایی شناختی، و ت بر فردگرایی و آرمانشهر ث بر جمع گرایی و الخ. سرانجام سیل کتابها، نمایشنامهها، فیلمها و برنامههای تلویزیونی از این همکاری بین هنر و علوم اجتماعی و آینده گرایی به جریان می افتد، و به این وسیله تعداد کثیری از مردم را در زمینهٔ مزایا و مضار آرمانشهرهای گوناگونی که پیشنهاد شده آموزش می دهند.

بالاخره اگر ما با کمبود تخیل اجتماعی روبرو شویم، تعداد افرادی نیز که حاضر باشند تا افکار و اندیشههای آرمانشهری را بطور منظم به بو تهٔ آزمون بکشانند کم و کمتر خواهد شد. جوانان بسیاری که از صنعتگرایی سر خوردهاند، در زندگی خویش به تجربههای جدیدی می پردازند، اجتماعات آرمانشهری تشکیل می دهند، تشکیلات اجتماعی تازهای را امتحان می کنند، مثل از دواجهای گروهی و جماعات زندگی آموزشی، امروز نیز مانند گذشته سنگینی بارِ جامعهٔ مستقر و پابرجا بر دوش انسان آینده بین می افتد که می کوشد همانطور که به موعظه می پردازد، به عمل نیز مبادرت ورزد. ما به جای آنکه طرفداران آرمانشهرها را از میان خود برانیم، بهتر است از اشتیاقشان به تجربه کردن بهره گیریم، و اگر به ایشان احترام نمی گذاریم، لااقل با بردباری و مدارا و دادن پول به آنان تشویقشان کنیم.

به هرحال بیشتر «اجتماعات ارادی» امروزی و یا مجامع آرمانشهری شدیداً به روزگاران گذشته متمایل هستند. چهبسا چنین گرایشهایی برای افرادِ اینگونه گروهها ارزشمند و خوب باشد ولی بهتر است جامعه بطور کلی از آن تجربههای آرمانشهری تغذیه شود، که اساس آنها را شکلهای فراصنعتی تشکیل دهد و نه شکلهای ماقبل صنعتی. به جای مزرعهٔ اشتراکی چرا یک شرکت نرمافزار کامپیوتری درست نکنیم که برنامه نویسانش بطور دسته جمعی کار و زندگی بکنند؟ چرا یک

شرکت تکنولوژی آموزشی تأسیس نشود که اعضایش پولشان را روی هم بریزند و خانوادههایشان را درهم ادغام کنند؟ به جای کاشتن تربچه و ساختن صندل، چرا مؤسسهٔ تحقیقاتی اقیانوس نگاری را در کنار گرایشهای آرمانشهری بوجود نیاوریم؟ چرا یک گروه پزشکی عملی درست نمی کنیم تا از آخرین دستاوردهای تکنولوژی پزشکی بهرهبرداری کنند، اعضایش دستمزد ناچیزی بگیرند و منفعتشان را صرف ادارهٔ یک مدرسهٔ پزشکی کاملاً به سبک جدید بنمایند؟ چرا گروههای موجود را دعوت نمی کنیم تا پیشنهادهای کارخانههای آرمانشهر را عملی بکنند؟

خلاصه آنکه اگر تجربههای خود را بر اساس تکنولوژی و جامعهٔ آینده بنا نهیم و نه بر اساس گذشته، می توانیم از آرمانشهر گرایی نه به منزلهٔ گریز، بلکه به مثابهٔ یک ابزار و وسیله استفاده کنیم. و وقتی که این کار را انجام دادیم چرا نتایج آن را با دقت و به گونهای علمی تجزیه و تحلیل نکنیم؟ اگر این نتیجه گیریها ما را از اشتباهات برهاند و یا در زمینهٔ صنعت و آموزش و پرورش و زندگی خانوادگی و یا سیاسی شکلهای سازمانی کار آمدتری برایمان مطرح کند، بسیار ذیقیمت خواهند به د.

اینگونه کاوشهای تخیلی دربارهٔ آیندههای امکانپذیر، به مطالعهٔ علمی ما در مورد آیندههای محتمل عمق و غنای بیشتری خواهد داد. این کاوشها افق زمانی جامعه را بسیار گسترش خواهد داد و به ما کمک خواهد کرد تا تخیل اجتماعی را در مورد خود آینده گرایی نیز بکار بندیم.

درواقع با مجهز شدن به این زمینه ها باید بطور آگاهانه به از دیاد آلات و ادوات آینده بینی علمی در جامعه بپردازیم. مؤسسات آینده گرای علمی را در شبکهٔ پراکنده در کل ساختار حکومتی در جوامع تکنولوژیکی باید همچون نقطه های روشن شناسایی کنیم، بطوری که در هر بخش، چه در سطح محلی و چه در سطح ملی، گروهی از کارکنان منظماً به بررسی آینده های دور و محتمل در زمینه و رشتهٔ کار خود بپردازند. آینده گرایان باید با هر حزب سیاسی، دانشگاه، شرکت، مؤسسهٔ حرفه ای، اتحادیهٔ کارگری و سازمان دانشجویی بستگی و ار تباط داشته باشند.

ما باید هزاران هزار جوان را با چشماندازها و تکنیکهای آینده گرایی علمی تعلیم دهیم و از آنها دعوت کنیم تا در کار هیجانانگیز طراحی و نقشه کشی آینده های محتمل شرکت جویند. در عین حال به مؤسساتی در سطح ملی نیاز داریم که به اجتماعات محلی کمک فنی کنند تا آنها بتوانند گروههای آینده گرای خود را بو جود بیاورند. همچنین به یک مرکز مشابه نیاز مندیم که هزینهٔ آن را مؤسسات

امریکایی و اروپایی مشترکاً تأمین کنند، تا کمکی باشد برای مراکز آیندهگرا که بزودی در کشورهای آسیایی، افریقایی و در امریکای لاتین ایجاد میشوند.

ما در بین میزان عدم قطعیت و بی اطمینانی که ناشی از پرشتاب شدن تغییرات است و نیاز به داشتن تصاویر نسبتاً دقیقی از آنچه که در هر لحظه محتمل ترین آینده بشمار می رود سر گردان شده ایم. به این تر تیب ایجاد تصاویر قابل اطمینان از محتمل ترین آینده به صورت مبرم ترین مسألهٔ ملی و در واقع مسألهٔ بین المللی در می آید.

وقتی که آیندهبینان در سراسر جهان پراکنده شدند، ما می توانیم ایجاد یک مؤسسهٔ بین المللی بزرگ را مورد ملاحظه قرار دهیم، و آن درست کردن یک بانک اطلاعات جهانی دربارهٔ آینده است. کار این مؤسسه که مردان و زنان بلندمر تبهای از تمام رشته های علم و علوم اجتماعی در آن حضور دارند، گردآوری و ترکیب و تنظیم پیوستهٔ گزارش پیش بینیهایی است که دانشمندان و اندیشهورزان خیالپرداز در تمام رشته ها و زمینه های فکری در سراسر عالم تولید کرده اند.

البته کسانی که در چنین مؤسسهای فعالیت می کنند، می دانند که هر گز نمی توانند یک نمودار واحد و ثابت از آینده ترسیم نمایند. در عوض حاصل کوشش آنان این است که شکل و شمایل آینده را دائماً تغییر دهند و تصویر بزرگ و در برگیرندهای را که بر اساس بهترین پیش بینیهای موجود فراهم شده پیوسته از نو بسازند. مردان و زنانی که در این زمینه کار می کنند می دانند که هیچ چیز قطعی نیست؛ آنان می دانند که باید با اطلاعات ناکافی کار کنند؛ آنان دشواریهای مستتر در کوش در قلمروهای ناپیمودهٔ آینده را در ک می کنند. اما انسان به نسبت کوششهایی که تا به حال برای فرمول بندی و تنظیم آینده به شیوهای علمی و منظم کرده است، از آینده بیشتر خبر دارد. تلاش برای جمع آوری این علم، یکی از بزرگ ترین و علی ترین و یکی از ارزشمند ترین کوششهای فکری وی در سراسر تاریخ بوده است.

تنها وقتی که تصمیم گیرندگان با پیشبینیهای بهتری دربارهٔ حوادث آینده مجهز شدند، وقتی که با تقریبهای پیدر پی میزان دقت پیشبینی را افزایش دادیم، آنگاه تلاشهای ما برای در اختیار گرفتن تغییرات بنحو مشهودی بهبود می بابند. زیرا داشتن مفروضات نسبتاً دقیق دربارهٔ آینده، شرط مقدماتی در ک آثار و عواقب بالقوهٔ اعمال خود ماست. و بدون چنین در کی در اختیار گرفتن تغییر غیرممکن است.

بنابراین اگر انسانی کردن برنامهریز نخستین مرحلهٔ خطمشی آینده گرایی

اجتماعی است، تعمیم و گسترش افق و دیدگاه زمانی ما دومین مرحلهٔ آن است. برای فراگذشتن از تکنوکراسی نه تنها باید از مرز بیفرهنگی اقتصادی خود در گذریم، بلکه باید اذهان خود را به روی آیندههای دوردست، هم آیندههای محتمل و هم آیندههای امکانپذیر بازگشاییم.

## دمو کراسی در راه

به هرحال در پایان باید گفت که آینده گرایی اجتماعی باید عمق بیشتری پیدا کند. زیرا تکنو کراتها گرفتار چیزی بیش از اقتصاداندیشی و کوتهبینیاند؛ آنان دچار ویروس نخبه گرایی هستند. بنابراین اگر بخواهیم تغییرات را تحت کنترل بگیریم لازم است که هرچه عمیق تر و برای همیشه ار تباط خود را با سنتهای تکنو کراتیک قطع کنیم: باید در شیوهٔ تنظیم اهداف اجتماعی خود انقلابی پدید آوریم.

بالا رفتن میزان تازگی، هدفهای سنتی نهادهای اساسی ما، مثل دولت و کلیسا و شرکت و ارتش و دانشگاه را نامربوط کرده است. شتاب باعث می شود که جابجایی و عوض کردن اهداف سرعت بیشتری پیدا کند و ناپایداریِ اهداف بیشتر شود. تنوع و تکثر و یا پراکندگی به از دیاد شدید اهداف می انجامد. و ما که در محیطی پرغلیان و مملو از اهداف گوناگون گرفتار شده ایم، حیران و دچار شوک آینده از بحرانی به بحرانی دیگر درمی غلتیم و در پی مقاصد در هم برهم و متضاد و نافی خود روان می شویم.

در هیچ جا بهتر از کوششهای نومیدانه ای که ما برای ادارهٔ آمور شهرهایمان از خود نشان می دهیم این بلبشو مشهود نیست. ساکنان نیویورک در مدت کوتاهی یک سلسله حوادث کابوس وار را که با فاجعه چندان فاصله ای نداشته از سر گذرانده اند: کمبود آب اعتصاب مترو، خشونتهای شدید نژادی در مدارس، شورش دانشجویی در دانشگاه کلمبیا، اعتصاب رفتگران، کمبود مسکن، اعتصاب توزیع کنندگان سوخت، قطع تلفن، اعتصاب معلمان و قطع برق فقط شمه ای از این سیاهه است. تکنو کراتها در شهرداری این شهر نیز، مثل هزاران شهرداری دیگر در تمام کشورهایی که از نظر تکنولوژی در سطح بالایی هستند، با سطل آبی در دست از این حریق به حریق دیگر می شتابند، بی آنکه حداقل چیزی به نام یک نقشه یا خطمشی جامع برای آیندهٔ شهر در نظر داشته باشند.

این به آن معنی نیست که کسی برنامهریزی نمی کند. برعکس؛ در این ملغمهٔ اجتماعی در هم جوش، برنامه ها و برنامه های فرعی و ضدبرنامه های سبک

تکنو کراتیک از هر طرف فوران می کند. این برنامهها می خواهند شاهراههای جدید، جادههای جدید، نیروگاههای جدید و مدرسههای جدید بسازند. آنها نوید بیمارستانهای بهتر، مسکن، آسایشگاههای روانی و برنامههای رفاهی بهتر را می دهند. اما این نقشهها منتفی می شوند، با یکدیگر تضاد پیدا می کنند و یا به تصادف یکدیگر را تقویت می کنند. تعداد اند کی از این نقشهها با یکدیگر ربط منطقی پیدا می کنند، و هیچیک از آنها تصویر جامعی از یک شهر مطلوب را برای آینده در نظر ندارد. هیچ دیدی، چه آر مانشهری و چه غیر آر مانشهری، کوششهای ما را تقویت نمی کند. هیچ هدف یکپارچه و عقلایی به این آشفتگی سر و سامان نمی دهد. و فقدان یک خطمشی و سیاست سامان مند، چه در سطح ملی و چه در سطح بین المللی کاملاً مشهود است و همین خطر را دوبرابر می کند.

مسأله بر سر آن نیست که ما، چه در شهر و چه در یک کشور، نمی دانیم که چه اهدافی را باید دنبال کنیم. بلکه مسأله بسیار عمیق تر است. آهنگ پرشتاب تغییر، روشهایی را که ما با آنها به اهداف اجتماعی دست می یابیم کهنه و منسوخ کرده است. تکنو کراتها هنوز این مطلب را نمی دانند و هر بار با بحران هدفها روبرو می شوند، بطور خود بخودی واکنش نشان می دهند و به روشهای تجربه شده و درست گذشته متوسل می شوند.

گاهگاه نیز حکومتی که در برابر تغییرات مات و متحیر مانده است، می کوشد که اهداف خود را با عرضهٔ آنها برای عموم، تعیین کند. و بطور غریزی دست به تشکیل یک کمیسیون می زند. در سال ۱۹۶۰ آیزنهاور رئیس جمهور امریکا، علاوه بر افراد دیگر، یک ژنرال، یک قاضی، دو نفر کارخانه دار، چند رئیس دانشکده و یک رهبر کارگری را فراخواند تا «طرح کلی سیاستها و برنامه های هماهنگ ملی را مشخص نمایند» و «یک سلسله اهداف را در زمینه های مختلف فعالیت ملی تعیین کنند.» بموقع یک کتاب جلد شومیز با رنگهای قرمز، سفید، و آبی، همراه با گزارش کمیسیون به نام ۱هدافی برای ۱مریکاییان منتشر شد. ولی نه کمیسیون و نه اهدافش کوچک ترین اثری بر مردم و بر سیاست برجا نگذاشت. ۲۸ ارابهٔ تغییر، بی آنکه اثری بر عقل مدیریت برجای بگذارد در سراسر امریکا به راه خود ادامه داد.

یک کوشش مهم تر نیز برای نظم و نسق دادن به اولویتهای حکومت توسط جانسون مطرح شد. جانسون می کوشید «سیستم طرحریزی و برنامه ریزی و

بودجهبندی» را در تمام دستگاههای فدرال بکار بندد. این روشی بو د برای آنکه بین برنامهها و اهداف سازمانی پیوند نزدیک تر و منطقی تری ایجاد شود. برای مثال با بکار بستن این روش و زارتهای بهداری و آموزش و پرورش و رفاه می توانند مضار و مزایای برنامههای گوناگون را به منظور انجام اهداف ویژه مورد بررسی قرار دهند. اما چه کسی این اهداف بزرگ تر و مهم تر را تعیین می کند؟ اعمال این روش و شیوهٔ برخورد حساب شده یکی از دستاوردهای بزرگ حکومت است. این روش در اداره کردن تلاشهای سازمانی از اهمیت بسیار برخوردار است. اما این مسألهٔ بسیار ساسی را که اهداف کلی یک دولت یا جامعه چگونه در وهلهٔ اول باید انتخاب شود، نادیده می گیرد.

پرزیدنت نیکسون که هنوز از بحران اهداف خشمگین بود، رویهٔ دیگری را در پیش گرفت. وی گفت: «دیگر زمان آن فرارسیده است تا آگاهانه و مستمر از خود بپرسیم که ما چگونه کشوری میخواهیم باشیم...» وی سپس به اصل مطلب اشاره کرد. اما بار دیگر روشی که برای پاسخ گفتن به این سؤال انتخاب کرد نارسا بود. پرزیدنت اعلام کرد: «من امروز دستور دادهام در داخل کاخ سفید یک «کادر تحقیقاتی اهداف ملی» ایجاد شود. این گروه کوچک و بسیار خبرهای است از کارشناسانی که تخصصشان جمع آوری اطلاعات و بررسی آنها در جهت نیازهای اجتماعی و مشخص کردن گرایشهای اجتماعی است.»۲۹

این گروه که در کنار ریاستجمهوری فعالیت می کرد می توانست در کار فراهم آوردن اهداف پیشنهادی، در سازگار کردن تضادهای موجود (حداقل در روی کاغذ) در بین بخشها و مشخص کردن اولویتها بسیار سودمند باشد. چنانچه این گروه، دانشمندان برجستهٔ علوم اجتماعی و آینده گرایان را به خود می پذیرفت، حتی اگر هیچ کاری نمی کرد جز آنکه مقامات عالیر تبه را وادارد تا اهداف اولیهٔ خود را مورد پرسش قرار دهند، کار خود را انجام داده بود.

ولی این اقدام نیز مثل دو اقدام قبلی خود داغ ذهنیت تکنو کراتیک را بر پیشانی دارد. زیرا این هم از قبول این نکته که مسأله اساساً دارای هستهای سیاسی است طفره می رود. آینده های مطلوب را چگونه باید تعریف کرد؟ و چه کسی باید آنها را تعریف کند؟ چه کسی می خواهد هدفهای آینده را تعیین نماید؟

در پشت همهٔ این تلاشها این پندار نهفته است که اهداف ملی (و به تبع آن

۲۹) برگرفته شده از بیانات پرزیدنت نیکسون در هنگام تأسیس کادر تحقیقاتی اهداف ملی. انتشارات کاخ سفید، ۱۳ ژوییهٔ ۱۹۲۹.

اهداف محلی) برای آیندهٔ جامعه را باید از بالا تعیین کرد. این فرض تکنو کراتیک منعکس کنندهٔ شکلهای قدیمی سازمان بورو کراتیک است که در آنها افراد عادی و مقامات از یکدیگر جدا بودند و سلسلهمراتب سخت و جامد و غیردمو کراتیک، رؤسا را از مرئوسین، مدیران را از افراد تحت مدیریت و برنامهریزان را از برنامهریزی شدگان متمایز می کرد.

ولی هدفهای واقعی هر جامعهای که هیچ ربطی به لفاظی و زبان آوری ندارد، و در مسیر فراصنعتی شدن گام برمی دارد، آنقدر پیچیده و ناپایدار است و به حدی به شرکت پرشور افراد تحت فرمان بستگی دارد که نباید آنها را ساده در نظر گرفت و بسادگی تعریف کرد. ما نمی توانیم با صلاح و مصلحت اندیشی شورای ریش سفیدان نیروهای سرکش تغییر و تحول را تحت اختیار خود در آوریم و یا با محول کردن وظایف بر دوش یک گروه فنی عالیر تبه برای خودمان اهدافی را تعیین مدف به یک برخورد جدید و انقلابی نیاز است.

و به احتمال زیاد چنین برخوردی از عهدهٔ کسانی ساخته نیست که تظاهر به انقلابی بودن میکنند. یک گروه تندرو که فکر میکند همهٔ مشکلات ما ناشی از به حداکثر رساندن منافع میباشد، با سادگی هرچه تمام تر نوعی گرایش اقتصاد مداری از خود نشان میدهد که مثل افکار تکنو کراتها محدود است. گروهی امیدوارند که عمداً یا من غیر عمد ما را به گذشتهٔ ماقبل صنعت باز گردانند. گروهی نیز هستند که انقلاب را صرفاً از دیدگاه ذهنی و روانشناختی تعریف میکنند. هیچیک از این گروهها نمی تواند ما را به شکلهایی از کنترل و ادارهٔ تغییرات رهنمون شود که مربوط به دوران بعد از تکنو کراسی باشند.

تندروهای جوان امروزی با متوجه ساختن ما به ناشایستگی روزافزون تکنوکراتها و در آویختن با وسایل و اهداف جامعهٔ صنعتی خدمت بزرگی به ما میکنند. اما خود اینان نیز بیش از تکنوکراتهایی که حقیر میدارند، نمیدانند چگونه با بحران کنونی اهداف روبرو شوند. اینان نیز درست مثل آقایان آیزنهاور و جانسون و نیکسون قادر نیستند چنان تصویر مثبتی از آینده به ما ارائه دهند که جنگیدن برای آن ارزش و فایدهای داشته باشد.

به عنوان مثال تاد گیتلین (Todd Gitlin) جوان تندرو امریکایی و رئیس پیشین «دانشجویان طرفدار جامعهٔ دمو کراتیک» می گوید: «با آنکه از یک قرن و نیم پیش به اینسو، جهت گیری برای آینده نشان بارز هر جنبش انقلابی و حتی لیبرالی بوده است، چپروهای جدید دچار بی اعتقادی به آینده اند.» وی پس از برشمردن تمام دلایل مشهود مبنی بر اینکه چرا این جنبش تاکنون نتوانسته است دید جامع و

منسجمی از آینده ارائه دهد، بطور فشرده اعتراف میکند که: «ما نمی توانیم برای آینده ضوابطی تعیین نماییم.»

سایر نظریهپردازان چپ نو نیز بر روی این مشکل کار میکنند و از طرفداران خود میخواهند که عملاً با زندگی کردن به سبک آینده در زمان حاضر، بتوانند آینده را با زمان حال در آمیزند. حاصل همهٔ این تلاشها فقط یک بازی غمانگیز با کلمات است؛ مثل «جامعههای آزاد»، تعاونیها و یا اجتماعات ماقبل صنعتی که بیش از چند تا از آنها نه تنها ربطی به آینده ندارند، بلکه بیشترشان بشدت مشتاق گذشتهاند.

طنز قضیه وقتی بیشتر می شود که در نظر بگیریم که امروزه برخی از جوانان تندرو (البته نه همگی شان) به خاطر داشتن رگه های نخبه گرایی مهلک با تکنو کراتها همداستانند. آنان در عین تقبیح دیوانسالاری و در خواست «دمو کراسی مشارکتی» غالباً خودشان سعی می کنند در همین گروههای کارگران و سیاهپوستان و دانشجویانی که برایشان طالب شرکت در سرنوشت خویش هستند، اعمال نفوذ کنند.

تودههای کارگر در جوامعی که از نظر تکنولوژی در سطح بالایی قرار دارند، در برابر دعوت به انقلاب سیاسی، که هدفش استقرار یک شکل از مالکیت به جای شکل دیگری است، لاقید و بیاعتنایند. از نظر اکثر مردم رونق و وفور نعمت به معنای زندگی بهتر است و نه زندگی بدتر. اینان به زندگی خود در حومهٔ شهرها با سبک طبقهٔ متوسط، که بسیار هم مورد تحقیر قرار گرفته نه چون یک محرومیت، بلکه چون رسیدن به شاهد پیروزی مینگرند.

افراد غیردموکراتیک از میان چپهای جدید که در برابر این واقعیت تلخ قرار می گیرند به استنتاجات مارکوزه متوسل می شوند که تودههای مردم بورژوازده و فاسد شدهاند و خیابان مادیسون آنان را بقدری گیج و آشفته کرده است که مصحلت خودشان را تشخیص نمی دهند. و حال که چنین است باید یک گروه نخبهٔ انقلابی، آیندهای انسانی تر و دموکراتیک تر را، حتی اگر با حقنه کردن آن به افرادی باشد که منافع خود را تشخیص نمی دهند مستقر نمایند. خلاصه آنکه اهداف جامعه را باید گروه نخبگان تعیین کنند. تکنوکرات و ضدتکنوکرات غالباً برادران نخبه گرایی هستند که هردو سر و ته یک کرباسند.

اما نظامهایی که هدفها را بر اساس مفروضات نخبهگرا تعیین مینمایند دیگر «کار آمد» نیستند. این نظامها مبارزهای را که برای در اختیار گرفتن نیروهای تغییر در گرفته است خنثی و بی ثمر می کنند. زیرا در نظام فراصنعتی، دمو کراسی یک

تجمل سیاسی نیست، بلکه یک ضرورت اولیه است.

در مغربزمین، دمو کراسیهای سیاسی حاصل کار چند تن نابغه که چنین اراده کرده بودند، و یا به این دلیل که انسان عطش سیریناپذیری برای آزادی از خود نشان میداد، نیست. این دمو کراسیها از آن جهت پدیدار شدند که فشار تاریخی برای تفکیک اجتماعی و سیستمهایی که آهنگ سرعتشان تندتر باشد، به بازخورد اجتماعی حساسی نیاز داشت. در جوامع پیچیده و تفکیکشده باید بین سازمانهای رسمی و خرده فرهنگها که کل جامعه را میسازد، و بین لایههای اجتماعی و خرده ساختهای داخل اینها، اطلاعات بسیار زیادی و با سرعتهای هرچه تندتری جریان داشته باشد.

دمو کراسی سیاسی با وارد کردن تعداد افراد هرچه بیشتری در تصمیم گیریهای اجتماعی، جریان بازخورد را آسان میسازد. و دقیقاً همین جریان بازخورد است که برای کنترل و نظارت جامعه بسیار لازم است. برای اعمال کنترل و نظارت بر تغییر شتابنده، ما به مکانیسمهای بازخورد هرچه پیشرفته تر و دمو کراتیک تر نیاز خواهیم داشت.

تکنو کرات که همچنان به شیوهٔ رابطه از بالا به پایین میاندیشد غالباً بدون آنکه تر تیبات لازم را جهت بازخورد کافی و فوری از حوزهٔ کار خود داده باشد، نقشه می ریزد، بطوری که بندرت متوجه این امر می شود که آیا نقشههایش درست کار می کند یا نه. و وقتی هم تر تیبی می دهد تا از روش بازخورد استفاده نماید، منظور نظرش و آنچه که به دست می آورد شدیداً جنبهٔ اقتصادی دارد و از مسائل اجتماعی و روانشناختی و یا فرهنگی تقریباً تهی است. از همه بدتر آنکه این نقشهها را بدون در نظر گرفتن نیازها و امیالِ شدیداً متغیر افرادی طرح می کند که مشارکت آنان برای موفقیت نقشهها لازم است. این حق را به خود می دهد که یا هدفهای اجتماعی را به تغیین کند و یا کور کورانه آنها را از سوی مقامات بالا بیذیرد.

تکنوکرات نمی تواند بفهمد که آهنگ پرشتاب تغییر مستلزم آن است که در جامعه یک سیستم اطلاعاتی نوع جدید تأسیس شود، و آن سیستم حلقوی است و نه سیستم نردبانی. در این سیستم، اطلاعات باید درون این حلقه با سرعت هرچه شتاب آمیز تری به حرکت در آید و برونده یک گروه به صورت درونده برای بسیاری گروههای دیگر در آید بطوری که هیچ گروهی، هرقدر هم که از نظر سیاسی دارای قدرت باشد، نتواند مستقلاً برای همه هدف تعیین کند.

چون تعداد اجزاء متشکلهٔ اجتماعی زیادتر می شود و تغییر عاملی است که کل سیستم را نااستوار و بدون توازن می کند، قدرت خرده گروهها برای ایجاد نابسامانی

و خرابی بر روی کل بینهایت زیاد می شود. به گفتهٔ راس آشبی دانشمند والامقام سیبرنتیک، قانونی و جود دارد که از نظر ریاضی قابل اثبات است و آن این است که «هرگاه کل یک سیستم از تعدادی خرده سیستم تشکیل شده باشد، خرده سیستمی که بخواهد بر دیگر خرده سیستمها استیلا یابد، از همه نااستوار تر است.» ۳۰

شیوهٔ دیگر بیان این قانون آن است که هرقدر تعداد اجزاء متشکلهٔ اجتماعی بیشتر میشود و تغییر، کل سیستم را نااستوارتر میکند، دیگر امکان ندارد خواستهای اقلیتهای سیاسی را نادیده گرفت؛ مثل هیپیها، سیاهپوستان، طبقهٔ متوسط پایین، طرفداران والاس، معلمان یا پیرزنهای ریزنقش با کفش تنیس، که به صورت ضربالمثل در آمده. چنانچه کشور امریکا دارای یک بافت صنعتی کندآهنگ بود، براحتی میتوانست نیازهای اقلیت سیاهپوست را نادیده بگیرد؛ اما در جامعهٔ جدید سیبرنتیکی و پرشتاب، همین اقلیت میتواند با خرابکاری، و اعتصاب و هزاران وسیلهٔ دیگر کل سیستم را بهم بزند. وقتی که وابستگی متقابل زیاد میشود، گروههای موجود در جامعه هرقدر هم که کوچک باشند قدرتشان برای از هم پاشیدن سیستم جامعه بیشتر و بیشتر میشود. علاوه بر این هنگامی که آهنگ تغییر برای سرعت میگیرد، مدتزمان نادیده گرفتن این گروهها هرچه کم تر و کم تر میشود، طوری که دیگر نمی توان حتی برای لحظهای آنان را فراموش کرد. و این یعنی طوری که دیگر نمی توان حتی برای لحظهای آنان را فراموش کرد. و این یعنی

و این امر گویای آنست که بهترین راه برای برخورد با اقلیتهای خشمگین و سرکش آنست که به جای تلاش در جهت محروم کردن آنها از حقوق اجتماعی منزوی کردنشان، هرچه بیشتر به آنها اجازه دهیم تا در امر تعیین هدفهای اجتماعی شرکت جویند. اگر چین کمونیست از سازمان ملل و اجتماع بزرگ بینالمللی برکنار میماند و خارج از نظام جهان قرار میگرفت، بیشتر احتمال داشت که جهان را دچار بی ثباتی کند. جوانانی که مجبور میشوند برای مدت طولانی در حالت نوجوانی و بلوغ بسر برند و از حق شرکت کردن در تصمیم گیری اجتماعی محروم شوند، بیش از بیش ناآرام میگردند، بطوری که ممکن است کل سیستم را به مخاطره بیندازند. خلاصه آنکه اگر تعیین کردن هدفها در سیاست، در آموزش و پرورش و در صنعت بدون مشارکت افراد ذیمدخل صورت بگیرد، انجام گرفتن و په ثمر رسیدن آنها بسیار دشوار خواهد شد. ادامهٔ تعیین هدفها به روشهای

۳۰) نگاه کنید به «کاربرد سیبرنتیک در روانپزشکی» از آشبی در [٤٨]، صفحهٔ ۳۷۰. همچنین نگاه کنید به [۱].

تکنو کراتیک، یعنی از بالا به پایین به بی ثباتی هرچه بیشتر اجتماعی و کنترل هرچه کمتر و کمتر نیروهای تغییر، و به خطر هرچه بیشتر تحولات و دگرگونیهای سهماگین و ناگهانی که انسان را به نابودی می کشاند، خواهد انجامید.

بنابراین برای در اختیار گرفتن تغییرات هم محتاج به آن هستیم که اهداف اجتماعی درازمدت و مهم را روشن و مشخص نماییم و هم راههای نیل به آنها را دمو کراتیک تر کنیم. و کمترین کار در این راستا یعنی دست زدن به دومین انقلاب سیاسی در جوامعی که از نظر تکنولوژی پیشرفتهاند، و این همانا تأکید و تثبیت دمو کراسی همگانی است، که نفس را در سینه ها حبس می کند.

آکنون زمان آن فرارسیده است که از تمام جهتهای تغییر یک بررسی مجدد و اساسی صورت گیرد، و این بررسی مجدد را نباید سیاستمداران یا جامعه شناسان یا روحانیون، یا انقلابیون نخبه گرا، و یا کارشناسان فنی یا رؤسای دانشگاهها انجام دهند، بلکه باید خود مردم چنین کنند. ما باید عملاً به میان «تودهٔ مردم برویم» و سؤالی را که تقریباً هرگز از آنها نشده است بپرسیم: «شما در ده سال» یا بیست سال و یا سی سال آینده چه نوع دنیایی را می خواهید؟» خلاصه آنکه ما نیاز مند آنیم که مراجعهٔ مستمر به آراء مردم را دربارهٔ آینده از هماکنون آغاز کنیم.

اکنون فرصت مناسبی است تا در هریک از کشورهایی که از نظر تکنولوژی پیشرفته اند جنبشی برای خودبازنگری کلی و خود آزمایی همگانی، که قصدش توسعه و تعیین اهداف «پیشرفت» چه از لحاظ اجتماعی و چه از لحاظ اقتصادی است، ایجاد کنیم. ما که در آغاز هزارهای جدید و در آستانهٔ عصر جدید پیشرفت انسانی قرار داریم، کورکورانه بسوی آینده می تازیم. ولی به کجا می خواهیم برویم؟

اگر واقعاً تلاش می کردیم که به این سؤال پاسخ دهیم چه پیش می آمد؟ مجسم کنید که چه تحول عظیم تاریخی و چه نتایج انقلابی پرقدرتی به منصهٔ ظهور می رسد اگر هریک از کشورهایی که از نظر تکنولوژی پیشرفته اند عملاً پنج سال آینده را به مثابهٔ دورهٔ ارزیابی جدی خود در سطح کشور تخصیص بدهند؛ اگر در پایان دورهٔ پنجساله قرار شود که برنامهٔ آزمایشی خود را جهت آینده ارائه دهند، برنامه ای که نه تنها مقاصد اقتصادی، بلکه مجموعه های وسیع هدفهای اجتماعی را نیز شامل می شد؛ اگر هر کشور عملاً به دنیا اعلام می کرد که در ربع قرنی که از این هزاره بجا مانده است، می خواهد برای مردم خود و کلاً برای بشریت چه کارهایی انجام دهد.

بهتر است که در هر کشور، در هر شهر و در هر محله مجلس مؤسسان

دموکراتیک تشکیل شود و وظیفهاش بررسی امور اجتماع و تعیین و مشخص کردن اولویتهای اهداف اجتماعی ویژه برای سالهایی باشد که از این قرن باقی مانده است.

اینگونه «مجالس آیندهٔ جامعه» نه تنها می توانند موقعیتهای جغرافیایی، بلکه واحدهای اجتماعی را نیز نمایندگی کنند، مثل صنعت، کار، کلیساها، اجتماعات فکری، هنرها، زنان، گروههای نژادی و مذهبی، دانشجویان و همچنین نمایندگی متشكل براى اشخاص بىسازمان. البته هيچ تكنيك مطمئنى وجود ندارد كه نمایندگی را بطور برابر برای همه و یا فهمیدن خواستههای تهیدستان و افراد بی زبان و یا منزوی تضمین کند. اما همین که ما وجود و حضور این نیازها را برسمیت بشناسیم راههایش را نیز پیدا خواهیم کرد. در واقع مشکل شرکت جستن در تعیین خطمشی آینده صرفاً به مشکل افراد تهیدست و بی زبان و منزوی محدود نمی شود. گاه نیز پیش می آید که مدیرانی با حقوقهای بسیار بالا، متخصصان صاحبان حِرف ثروتمند، روشنفکران و دانشجویان زبان آور و سخندان احساس می کنند که رابطه شان با مرکز، جهت تعیین مسیر و مشخص کردن آهنگ تغییر قطع شده است. اساسی ترین وظیفهٔ سیاسی نسل آینده آنست که این افراد را وارد سیستم کند و به صورت جزئی از دستگاه رهبری جامعه در آورد. مجسم کنید که اگر جایی وجود میداشت تا تمام کسانی که در آینده زندگی خواهند کرد، می توانستند در آن آرزوهای خود را بر زبان بیاورند چقدر جالب می شد. خلاصهٔ کلام آنکه مشق یک دمو کراسی گسترده و جهانشمول را که در راه است مجسم کنید.

مجالس آینده نه نیازی دارند که به صورت نهادهای پابرجا و همیشگی در آیند و نه به دلیل آهنگ ناپایداری چنین امکانی پیدا می کنند. می توان اینها را به صورت گروه بندی موردی در آورد که در فواصل زمانی معین تشکیل می شوند و هر بار نمایندگان مختلف در آنها شرکت می کنند. امروز هر بار که نیاز می افتد از شهروندان خواسته می شود که در هیأت منصفه شرکت جویند. اینان که می دانند سیستم هیأت منصفه یکی از عوامل تضمین کنندهٔ دمو کراسی است، با آنکه ممکن است کاری شاق و ناراحت کننده باشد، ولی چون کسی باید این وظیفه را برعهده بگیرد، چند روز یا چند هفته از وقت خود را صرف این خدمت می کنند. مجالس آیندهٔ جامعه را نیز می توان به همین نحو درست کرد و شرکت کنندگان جدیدی را در نقش «مشاوران آینده» جامعه، بطور پیوسته و برای مدتی کو تاه در آن وارد

این ارگانیسمهای اساسی که تعداد کثیری از مردم، که تا به حال مورد مشورت

قرار نگرفتهاند، امکان می یابند در آنها درخواست خود را مطرح کنند، می تواند به صورت شهرداریهای آینده در آید، یعنی مجامعی که میلیونها نفر در شکل دادن به آیندههای دور خود در آنها شرکت میکنند.

بیشک از نظر کسانی این نوع توسل به توده گرایی ۲۱ جدید، سادگی محض است. ولی چیزی ساده دلانه تر از این تصور نیست که ما بتوانیم ادارهٔ جامعه را از نظر سیاسی با همین روش کنونی ادامه دهیم. به نظر کسانی این غیرعملی و ناممکن است. ولی چیزی غیرعملی تر از این نیست که تلاش بورزیم تا آیندهای انسانی را از بالا بر مردم تحمیل کنیم. آنچه که در دوران صنعتی ساده دلانه به نظر می رسید ممکن است در عصر فراصنعتی واقع بینانه جلوه کند؛ و آنچه عملی و ممکن بود، ممکن است پوچ و بیهوده شود.

واقعیت امیدبخش آنست که اگر ما از تکنولوژیهای جدید، هم از سختافزارها و هم از نرمافزارها، بهرهبرداریهای خلاقانهای بکنیم که با مسألهٔ مورد نظرمان نیز در ارتباط باشند، برای دستیابی به تصمیم گیریهای دموکراتیک امکانات عظیمی در اختیار داریم. به عنوان مثال وسایل پیشرفتهٔ ارتباطات از راه دور به معنای آن است که دیگر لزومی ندارد تا شرکتکنندگان مجلس آیندهٔ جامعه، عملاً در یک سالن دور هم جمع شوند، بلکه فقط کافی است خود را با شبکهٔ ارتباطات که تمام جهان را درنوردیده است، مرتبط و متصل کنند. می توان جلسهٔ دانشمندان را برای بحث و پژوهش در مورد اهداف آینده و یا تعیین کردن هدفهایی برای چگونگی محیط زیست، بلافاصله با فراخواندن آنان از بسیاری کشورها تشکیل داد. اجلاس فلز کاران و سران اتحادیهها و کارکنان که به منظور بحث پیرامون اتوماسیون و بهبود شرایط و سران اتحادیهها و دفاتر و انبارها، کار افتتاح می شود، می تواند افراد بسیاری را از کارخانهها و دفاتر و انبارها، کار افتتاح می شود، می تواند افراد بسیاری را از کارخانهها و دفاتر و انبارها،

در یک گردهمایی از اجتماع افراد اهل فرهنگ که در نیویورک یا پاریس از نقاشان و بینندگان آثار نقاشی، نویسندگان و خوانندگان، نمایشنامه پردازان و تماشاچیان برگذار می شود تا دربارهٔ هدفهای درازمدت و مناسب جهت رشد و توسعهٔ فرهنگی شهر بحث کنند، می توان با استفاده از دستگاههای ویدئو و سایر تکنیکها، نمونههای واقعی آثار هنری مورد بحث، طرحهای معماری برای بناهای

۳۱) تودهگرایی (Populism): پیشبرد هدفهای سیاسی مستقل از احزاب که خواست مردم را با اخلاق و عدالت یکی می داند. ریشه های توده گرایی را می توان در عصر حاضر در جنبشهای آزادیبخش جهان سوم ردیابی کرد، که می تواند روستایی یا شهری باشد و رهبرانش کسانی چون روشنفکران و دیگر عناصر سرخوردهٔ خرده بورژوا باشند. –م.

تازه و نمونههایی از رسانههای جدید هنری را که پیشرفت تکنولوژیکی آنها را در دسترس ما قرار می دهد، نشان داد. در آینده یک شهر بزرگ باید از چه نوع زندگی فرهنگی برخوردار شود؟ برای تحقق بخشیدن به مجموعهای از اهداف معین، چه منابعی مورد نیاز است؟

تمام مجالس آینده، برای آنکه بتوانند به این سؤالها پاسخ دهند، لازم است که ستاد افراد فنی را پشت سر خود داشته باشند تا اطلاعات لازم مربوط به هزینههای اجتماعی و اقتصادی اهداف گوناگون را در اختیار آنان بگذارند و مزایا و مضار تعویض برنامههای پیشنهادی را به ایشان نشان دهند تا اعضاء مجلس بتوانند در بین برنامههای متنوعی که برای آینده ارائه شده است، با توجه به اطلاعات موثق دست به گزینشهای درست بزنند. به این ترتیب تمام مجالس در پایان کار خود صرفاً به امیدهایی مبهم و پراکنده نمی رسند، بلکه به بیاناتی منسجم دربارهٔ اولویتهای فردا دست پیدا می کنند، که با اصطلاحاتی مطرح شده، که می توان آنها را با بیانات سایر گروهها دربارهٔ هدفها مقایسه کرد.

نیازی نیست که این مجلسهای آیندهٔ جامعه را به خاطر بحثهای پرشورشان ستایش کرد. ما اکنون بسرعت بازیها و شبیهسازیهایی را توسعه می بخشیم که محاسن اصلی شان این است که به بازی کنندگان کمک می کنند تا ارزشهای خود را مشخص سازند. چارلز اسگود (Charles Osgood) در دانشگاه ایلینویز در طرحی به نام «طرح افلاطون» با کامپیو تر و ماشینهای آموزشی به تجربههایی دست زده است که بخشهای وسیع مردم را از طریق بازی در کار برنامهریزی تخیلی و آیندههای مطلوب شرکت دهد.

خوزه ویلگاس پروفسور «بخش طرح و تجزیه و تحلیل محیط» در دانشگاه کورنل به کمک دانشجویان سیاهپوست و سفیدپوست دست به ساختن انواع «بازیهای محله»ای زده است، که در آنها نتایج مراحل گوناگون اعمال بازی کنندگان به آنان نشان داده می شود و به این ترتیب کمکشان می کنند تا هدفها را مشخص سازند. در بازی محلهٔ ۱۸۸۱ نشان داده شد که اگر توصیههای کمیسیون شورش کرنر (Kerner) (کمیسیون مشاورهٔ ملی امریکا دربارهٔ آشوبهای شهری) واقعاً به مورد اجرا گذاشته شود چه وضعی پیش می آید. در این بازی به آنان نشان داده شد که چگونه عملی کردن این توصیهها به شکل پی در پی تأثیر نهائی آنها را بر محله تغییر عملی کردن این تاوی کنندگان، چه سیاهپوست و چه سفیدپوست کمک کرد تا

۳۲) نگاه کنید به Futures، سپتامبر ۱۹۶۸، صفحهٔ ۲۹.

اهداف مشترک و تضادهای حلناشدهٔ خویش را بشناسند. در بازیهایی مثل پرو ۲۰۰۰ و ساکن شهر ۲۰۰۰ بازی کنندگان اجتماعاتی را برای آینده طراحی می کنند.

ویلگاس واقعاً امیدوار است که در بازی شرق سفلی که در جامعهٔ مانهاتان اجرا می شود و بازی نیز به نام همین محل خوانده شده است، بازی کنندگان نه دانشجو بلکه ساکنان واقعی اجتماع باشند، مثل کارگران فقیر، سفیدپوستان طبقهٔ متوسط، کاسبهای جزء یا جوانان پور توریکوئی، سیاهپوستان بیکار، پلیس، مالکان و مقامات شهری.

در بهار سال ۱۹۶۹ تعداد ۵۰٬۰۰۰ نفر محصلین دبیرستانهای واقع در بوستون، فیلادلفیا، سیراکیوز و نیویورک، در یک بازی تلویزیونی، در جنگی که برای سال ۱۹۷۵ در کنگو شبیه سازی شده بود شرکت جستند. هنگامی که تیمهای تلویزیونی خود را در نقش هیأت دولت شوروی، چین و ایالات متحد امریکا شبیه سازی کردند و در این بازی درگیر مبارزه با مسائل دیپلماسی و برنامه ریزی سیاسی بودند، محصلین و معلمها به تلویزیون نگاه می کردند، بحث می کردند و با تلفن پیشنهادهای خود را برای بازی کنندگان مرکزی ارائه می نمودند.

مشابه این بازیها را که نه تنها دهها، بلکه صدها هزار و حتی میلیونها نفر را در بر بگیرند و در تنظیم هدفهای آینده به ما یاری برسانند، می توان طراحی کرد. هنگامی که بازی کنندگان تلویزیونی نقش مقامات عالیر تبهٔ دولتی را بازی می کنند، و می کوشند به بحرانی حمثلاً یک فاجعه برای محیط زیست بپردازند، جلسات اتحادیههای کارگری، باشگاههای زنان، گروههای کلیسا، سازمانهای دانشجویی و سایر هیأتها می توانند تشکیل شوند، تعداد وسیعی از اینان برنامه را تماشا کنند، دربارهٔ راههایی که می توان انتخاب نمود به داوریهای جمعی برسند و این داوریها را برای بازی کنندگان اصلی ارسال کنند. یک صفحهٔ گزینهٔ مخصوص و چند کامپیوتر پیشنهادها و آراء آری یا نه را ثبت می کنند و آنها را برای «تصمیم گیرندگان» می فرستند. تعداد بسیاری از مردم نیز می توانند از توی خانههایشان در این کار شرکت کنند. به این ترتیب تودههای کثیر میلیونی و بی سازمان را در فرایندی وارد می کنیم که در غیر این صورت هرگز در چنین کاری شرکت نمی کردند. با ساختن می کنیم که در غیر این صورت هرگز در چنین کاری شرکت نمی کردند. با ساختن می دورد مشورت قرار نمی گرفتند امکان پذیر می شود بلکه کاری است شدنی و عملی. ""

این تکنیکها که فعلاً در مراحل اولیهٔ خود می باشند، در همین سالهای آینده دقیق و تکمیل خواهند شد و راه و روشی را در اختیار ما می گذارند تا منظماً تصاویر مطلوب آینده را همراه با تصاویر متضاد با هم، حتی از جانب افراد ناوارد به جر و بحثهای آکادمیک یا طرز کار پارلمانی، جمع آوری کنیم و آنها را با هم سازگار سازیم.

این نشانهٔ ساده دلی و خوشبینی است که تصور کنیم چنین شهر داریهای مخصوص آینده با نظم و ترتیب و بطور هماهنگ جریان می یابند و یا اینکه در همه جا تشکیلات همانندی پیدا می کنند. در بعضی از جاها مجالس آیندهٔ جامعه را ممکن است سازمانهای اجتماع، شوراهای برنامه ریزی و یا ادارات دولتی تشکیل بدهند. در جاهای دیگر ممکن است اتحادیه های کارگری، گروههای جوانان، افراد و یا رهبران سیاسی که به آینده نظر دارند، این مجالس را درست کنند. در جاهای دیگر ممکن است کلیساها و بنیادها و یا سازمانهای داوطلبانه دست به این کار بزنند. و باز در جاهای دیگر ممکن است تشکیل این مجالس نه از طریق فراخوانی و دعوت رسمی و قراردادی، بلکه به خاطر و اکنش خودبخودی با یک بحران صورت بگیرد.

و اگر خیال کنیم هدفهایی که این نوع مجالس تهیه و تعیین میکنند، اصولی جاوید و آرمانهایی افلاطونیاند و در یک سرزمین موهوم ماوراءالطبیعی سیر میکنند اشتباه کردهایم، برعکس باید آنها را به عنوان جهتسنج موقتی هدفهای کلی در نظر گرفت که فقط به درد یک زمان محدود میخورند و برای نمایندگان سیاسی منتخب اجتماع و یا کشور نقش راهنما و مشاور را دارند.

با اینهمه چنین رویدادهایی که به آینده نظر دارند و آینده ساز هستند، نقش سیاسی عظیمی بازی میکنند. در واقع ممکن است نجات دهندهٔ کل سیستم سیاستهای مبتنی بر انتخابات آزاد که اکنون دچار بحران بسیار شدیدی شده است باشند.

تودهٔ رأی دهندگان بقدری از نمایندگان منتخب خود فاصله دارند، و مسائل مورد بحث و نظر بقدری جنبهٔ تکنیکی دارند که حتی شهروندان طبقهٔ متوسط و تحصیلکرده نومیدانه احساس می کنند در فرایند تعیین هدف هیچ جایی ندارند. به دلیل پرشتاب بودن آهنگ کلی در فاصلهٔ بین انتخابات بقدری حوادث زیاد و سریعی اتفاق می افتد که سیاستمداران دیگر بیش از بیش در برابر تودهٔ مردم ناحیهٔ خویش چندان احساس مسئولیت نمی کنند. علاوه بر این همین تودههای مردم ناحیهٔ او نیز تغییر می کنند. از لحاظ نظری، رأی دهندهای که از طرز عمل نمایندهٔ خود

ناخشنود باشد، می تواند در دور انتخابات دیگر به او رأی ندهد. برای میلیونها نفر عملاً این کار غیرممکن است. تحرک وسیع و همهجانبه آنان را از یک ناحیه به ناحیهٔ دیگر می برد و گاه نیز عملاً از انتخاب کردن محروم می شوند. تازه واردان جدیدی چون سیل به آن ناحیه سرازیر می شوند. سیاستمدار متوجه می شود که بیش از بیش در برابر چهرههای تازه قرار می گیرد. چه بسا هرگز از وی نخواهند تا دربارهٔ کارهایش و یا دربارهٔ وعدههایی که در انتخابات گذشته داده بود توضیحی دهد.

اما آنچه برای دمو کراسی بیش از هر چیز دیگری زیان آور است گرایش زمانی در سیاست است. افق و میدان دید زمانی سیاستمدار معمولاً فراتر از انتخابات بعدی نمی رود. کنگره ها، اجلاسها، پارلمانها، شوراهای شهر، و کلاً تمام هیأتهای قانونگذاری معمولاً از داشتن فرصت، منابع و یا شکلهای سازمانی که برای اندیشیدن جدی دربارهٔ آیندهٔ درازمدت لازم است محروم هستند. و آخرین چیزی که ممکن است با شهروند در آنباره مشورت شود، هدفهای بزرگئر و دورتر، برای اجتماع یا ایالت و یا کشور او است.

ممکن است از رأی دهنده دربارهٔ مسائل خاص نظر خواهی شود، ولی هرگز دربارهٔ شکل عمومی آیندهٔ مطلوب وی چیزی نمی پرسند. در واقع در تمام جهان سیاست نهادی وجود ندارد که از طریق آن یک انسان معمولی بتواند افکار و نظریاتش را دربارهٔ اینکه آیندهٔ دور باید چه شکلی داشته باشد، چه طعمی داشته باشد و او نسبت به آن چه احساسی داشته باشد بیان کند. از وی هرگز نمی خواهند که در این باره فکر کند، و اگر در موارد بسیار نادر خود فرد به این مهم بپردازد هیچگونه راه و روش ساز مان یافتهای در پیش روی وی قرار ندارد تا بتواند افکارش را در عرصهٔ سیاست عرضه کند. او که رابطهاش با آینده قطع شده، از نظر سیاسی یک آدم اخته است.

ما به این دلایل و به دلایل بسیار دیگر، با شتاب بسوی واژگونی قطعی سیستم مبتنی بر نمایندگی سیاسی میرویم. چنانچه اعضاء هیأت مقننه بخواهند به حیات خود ادامه بدهند، باید با موکلین خود و با آینده پیوندها و روابط جدیدی برقرار کنند. مجالس آیندهٔ جامعه می توانند و سایل برقراری پیوند قانونگذار را با تودهٔ مردم و رابطهٔ حال را با آینده فراهم کنند.

این مجالس که غالباً و در فواصل معین تشکیل میشوند، وسیلهٔ بسیار حساس تری را برای سنجش خواستهای مردم، نسبت به آنچه که اکنون در دست داریم، در اختیار ما می گذارند. تشکیل خود همین مجالس باعث می شود که میلیونها

نفر مردمی را که اکنون به زندگی سیاسی بی اعتنایند وارد جریان کرد. وقتی مردان و زنان را رویاروی آینده قرار می دهیم، وقتی از آنان می خواهیم تا هم دربارهٔ سرنوشت شخصی خود عمیقاً بیندیشند و هم به مسیر تحولات عمومی و پرشتاب ما فکر کنند، مسائل اخلاقی عمیقی برایشان مطرح خواهد شد.

حتی مطرح کردن چنین سؤالهایی برای مردم، خود جنبهٔ آزادیبخش دارد. همین فرایند بررسی و ارزیابی اجتماعی غبار خستگی و ملال را از چهرهٔ جمعیتی که از بحثهای تکنیکی جانش به لب رسیده پاک میکند، آنهم بحث در اینباره که چطور و چگونه به جایی برود که خودش نمی داند آیا مایل است به آنجا برود یا نه. مجالس آیندهٔ جامعه به ما کمک خواهند کرد تا به روشن ساختن تفاوتها در جامعههایی بپردازیم که بسرعت چندپاره می شوند و ما را روزبروز از یکدیگر بیشتر جدا می سازند؛ و نیز به ما کمک می کنند تا نیازهای مشترک اجتماعی، یعنی زمینههای بالقوه را برای و حدت و یگانگی موقت بشناسیم. این مجالس به این ترتیب چندین نوع طرز عمل و سیاست مختلف را درون یک چارچوب تازه قرار می دهند و از میان آنها بناگزیر مکانیسمهای سیاسی جدید پدیدار می شوند.

از همه مهم تر آنست که مجالس آیندهٔ جامعه به ما کمک میکنند که فرهنگ خود را طوری تغییر بدهیم تا با طرز تلقی و گرایش دوران فراصنعتی نسبت به زمان تناسب پیدا کند. مجالس آیندهٔ جامعه با متمر کز ساختن توجه عموم به اهداف درازمدت به جای برنامههای آنی، و با خواستن از مردم که از میان یک سلسله آیندههای متنوع آیندهای مطلوب برای خویش برگزینند، می توانند امکانات موجود را برای انسانی تر کردن آینده به نمایش گذارند، یعنی همان امکاناتی که بسیاری از مردم آنها را همچون چیزهایی تلف شده رها کرده بودند. این مجالس با این کار نیروهای سازنده و نیرومند، یعنی نیروهای تکامل آگاها ه را از بند رها می کنند.

اکنون دیگر حرکت پرشتاب تغییر که به دست انسان آغاز شده، به صورت کلید اصلی تمام فرایندهای تکاملی بر روی سیارهٔ ما در آمده است. آهنگ و جهت تکامل انواع دیگر موجودات و بقای آنها به تصمیماتی بستگی دارد که انسان اتخاذ میکند. اما در این فرایند تکاملی هیچ چیز قطعی و ماندگاری وجود ندارد تا بقای خود انسان را تضمین کند.

در تمام دوران گذشته، هنگامی که مراحل پیدرپی تکامل اجتماعی شکل می گرفتند آگاهی انسان به دنبال رویدادها حاصل می شد و نه قبل از رویدادها. چون تغییر کند صورت می گرفت، انسان به شکل «اندامی» و ناآگاهانه با محیط انطباق پیدا می کرد. امروز دیگر انطباق پذیری ناآگاهانه چندان به کار نمی آید. انسان که

دارای چنان قدرتی شده که می تواند در ژن دست ببرد، انواع جدیدی را تولید کند، انسانها را به سیارات بفرستد و یا زمین را از سکنه خالی کند، باید اکنون بتواند تکامل را آگاهانه کنترل کند و تحت نظارت بگیرد. انسان که سوار بر امواج تغییر به پیش می رود برای دفع خطر شوک آینده باید بر تکامل سلطه یابد و آینده را طبق نیازهای انسانی شکل دهد. انسان به جای آنکه علیه آینده طغیان کند، باید از همین لحظهٔ تاریخی به بعد آینده را پیش بینی و طراحی نماید.

با این تفاصیل هدف نهائی آینده گرایی اجتماعی، فقط به فراگذشتن از تکنو کراسی و مستقر ساختن یک برنامهٔ انسانی تر و دورنگر تر و دمو کراتیک تر محدود نمی شود، بلکه باید فرایند تکامل را تحت انقیاد آگاهانه و هدایت انسان در آورد. زیرا ما در لحظه ای بسیار خطیر و در نقطهٔ عطف تاریخ قرار گرفته ایم، که انسان یا بر فرایندهای تغییر چیره می شود و یا از میان می رود؛ لحظه ای است که یا به بازیچهٔ ناآگاه تکامل تبدیل می شود و به صورت قربانی آن در می آید و یا بر آن سلطه یدا می کند.

کشاکشی با چنین ابعاد گسترده مستلزم آن است که ما در برابر تغییر موضعی كاملاً جديد و بسيار خردمندانهتر اتخاذ نماييم. بازيگر اصلى اين كتاب تغيير بوده است؛ نخست در نقش یک تبهکار بالقوه و دوم در نقش یک قهرمان بالقوهٔ خوب. نیاز به تغییر معتدل و منظم خود به تغییرات انقلابی بیشتری احتیاج دارد. این گفته کمتر از آنچه که مینماید متناقض نما است. تغییر برای انسان ضروری است، و اکنون در هشتصدمین دوره عمر انسان همانقدر ضروری است که در اولین دوره عمر ضروری بود. تغییر، خود زندگی است. اما تغییر افسار گسیخته، تغییر هدایتنشده و بیبند و بار، تغییر پرشتاب که نه تنها قدرت دفاعی بدن، بلکه فرایندهای تصمیمگیری را مختل و ویران می کند، آری چنین تغییری دشمن زندگی است. بنابراین نخستین و مبرم ترین نیاز ما، حتی قبل از آنکه سرنوشت تکاملی خود را آرام به دست بگیریم؛ حتی قبل از آنکه آیندهای انسانی بسازیم، باید آن باشد که این آهنگ پرشتاب و افسار گسیخته را، که افراد بسیاری را با خطر و تهدید شوک آینده مواجه می کند متوقف نماییم، شتابی که در عینحال تمام مشکلات رویاروی انسان را تشدید میکند، مثل جنگ، دستاندازی به محیط زیست، نژادپرستی، اختلاف کریه بین اغنیاء و تهیدستان، شورش جوانان و خردگریزی بالقوهٔ مرگباری که در میان تودهٔ مردم رواج دارد.

در تاریخ هیچ راه ساده و آسانی برای معالجهٔ این رشد لجام گسیخته و سرطانی و جو د ندار د. هیچ داروی جادویی نیز برای مداوای این بیماری بیسابقه، که شوک

آینده را به دنبال خود می آورد، وجود ندارد. من برای فردی که در قید و بند تغییر گرفتار شده است داروی مسکن تجویز کردهام و برای جامعه روشها و شیوههایی پیشنهاد نمودهام که اساساً جنبهٔ مداوا دارند، مثل خدمات اجتماعی جدید، سیستم آموزش و پرورش که به آینده نظر داشته باشد، راههایی تازه برای منظم کردن تکنولوژی و تدبیری برای کنترل و مهار کردن تغییر. راههای دیگر نیز می توان پیدا کرد. ولی تکیهٔ اصلی این کتاب بر تشخیص است. زیرا تشخیص مقدم بر مداواست. ما تا زمانی که به مسائل و مشکلاتمان به گونهای حساس واقف نشویم نمی توانیم گامی برای کمک به خودمان برداریم.

اگر این صفحات کم و بیش به انسان کمک کرده باشند تا آگاهی لازم را جهت در اختیار گرفتن زمام تغییر، و راهبری تکامل خویش را پدید آورد، خدمت خود را بجا آوردهاند. زیرا ما با بهرهگیری خلاقانه از تغییر برای هدایت کردن خود تغییر، نه تنها می توانیم از آسیب شوک آینده در امان بمانیم، بلکه می توانیم به آینده دست بیابیم و آن را انسانی تر سازیم.

پایان

## كتابشناسي

فهرست زیر مربوط به کتابها و تعداد اندکی تکننگاری و از این قبیل است. کتابها را تحت چند عنوان گروهبندی کردهام. این عناوین ربطی به موضوع و محتوای اصلی کتاب

شماره هایی که در حاشیهٔ صفحات متن، درون [ ] آمده، مربوط به شماره هایی است که در سمت چپ این بخش، درون [ ] چاپ شده است.

#### ADAPTATION/Individual

[9]

انطباق/فردی/اجتماعی

Ashby, W. Ross, Design for a Brain. (London: Chapman [1]and Hall, 1952.)

Beer, Stafford, Cybernetics and Management. (New [2] York: John Wiley, 1964.)

Berlyne, D. E., Conflict, Arousal and Curiosity. (New [3] York: McGraw-Hill, 1960.)

Bettelheim, Bruno, The Informed Heart. (Glencoe, Ill.: [4] The Free Press, 1960.)

Bossard, James H. S., and Boll, Eleanor S., Ritual in [5] Family Living. (Philadelphia: University of Pennsylvania Press, 1950.)

Bowen, Hugh M., Rational Design. Reprint of seven [6] articles from Industrial Design, February-August, 1964. (Distributed by Dunlap and Associates, Darien, Conn.)

[7] Dance, Frank E. X., (ed.), Human Communication Theory. (New York: Holt, Rinehart and Winston, 1967.)

[8] Dubos, René, Man Adapting. (New Haven: Yale University Press, 1965.)

Dunlop, John T., Automation and Technological Change. (Englewood Cliffs, N.J.: Prentice-Hall, 1962.)

[10] Ganong, William F., Review of Medical Physiology. (Los Altos, California: Lange Medical Publications, 1967.)

Glass, David C., (ed.), Environmental Influences. (New [11]

- York: Rockefeller University Press and Russell Sage Foundation, 1968.)
- [12] Goreman, Aubrey, and Bern, Howard A., A Textbook of Comparative Endocrinology. (New York: John Wiley, 1962.)
- [13] Grinker, Roy R., and Spiegel, John P., Men Under Stress. (New York: McGraw-Hill, 1945.)
- [14] Grosser, George M., Wechsler, Henry, and Greenblatt, Milton, (eds.), The Threat of Impending Disaster. (Cambridge, Mass.: The MIT Press, 1964.)
- [15] Gurin, Gerald, Veroff, Joseph, and Feld, Sheila, Americans View Their Mental Health. (New York: Basic Books, 1960.)
- [16] Hamilton, R. V., Taylor, R. M., and Rice, G. E., Jr., A Social Psychological Interpretation of the Udall, Kansas, Tornado. (Washington: National Academy of Sciences-National Research Council, 1955.)
- [17] Hollingshead, August B., and Redlich, Frederick C., Social Class and Mental Illness. (New York: John Wiley, 1964.)
- [18] James, William, The Principles of Psychology. (New York: Dover, 1958.) (2 vols.)
- [19] Lee, Alfred McClung, Multi-Valent Man. (New York: George Braziller, 1966.)
- [20] Levi, Lennart, Stress. (New York: Liveright, 1967.)
- [21] Lynn, R., Attention, Arousal and the Orientation Reaction, (Oxford: Pergamon, 1966.)
- [22] Miller, George A., The Psychology of Communication. (New York: Basic Books, 1967.)
- [23] Moore, H. E., Tornadoes Over Texas. (Austin, Texas: University of Texas Press, 1958.)
- [24] Raab, Wilhelm, Prevention of Ischemic Heart Disease: Principles and Practice. (Springfield, Ill.: Chas. C. Thomas, 1966.)
- [25] Sargant, William, Battle for the Mind. (London: Pan Books, 1963.)
- [26] Selye, Hans, The Stress of Life. (New York: McGraw-Hill, 1956.)
- [27] Skinner, B. F., Science and Human Behavior. (New York: The Free Press, 1953.)
- [28] Vernon, Jack, Inside the Black Room. (New York: Clarkson N. Potter, 1963.)
- [29] Vickers, Sir Geoffrey, The Art of Judgment. (New York: Basic Books, 1965.)

N.J.: Prentice-Hall, 1964.)

Press, 1964.)

Ogburn, William F., On Culture and Social Change: Selected Papers. (Chicago: University of Chicago

[47]

- [48] Smith, Alfred G., (ed.), Communications and Culture. (New York: Holt, Rinehart and Winston, 1966.)
- [49] Touraine, Alain, Durand, Claude, Pecaut, Daniel, and Willener, Alfred, Workers' Attitudes to Technical Change. (Paris: Organization for Economic Cooperation and Development, 1965.) (Summary version entitled Acceptance and Resistance.)

[50] Van Gennep, Arnold, The Rites of Passage. (Chicago: University of Chicago Press, 1960.)

- [51] Wingo, Lowdon, Jr., (ed.), Cities and Space. (Baltimore: Johns Hopkins Press, 1963.)
- [52] ——, Africa: Social Change and Mental Health. (London: World Federation for Mental Health, 1959.)
- [53] ——, Mental Health Aspects of Urbanization. (London: World Federation for Mental Health, 1957.)
- [54] ——, Training Requirements for Postattack Adaptive Behavior. (Report for US Office of Civil Defense, prepared by Dunlap and Associates, Darien, Conn., December, 1965.)
- [55] ——, Urban America and the Planning of Mental Health Services. (Philadelphia: Group for the Advancement of Psychiatry, vol. V, Symposium No. 10, November, 1964.)

### اتو ماسيو ن المستون

- [56] Bagrit, Leon, The Age of Automation. (New York: New American Library, 1965.)
- [57] Diebold, John, Beyond Automation. (New York: Mc-Graw-Hill, 1964.)
- [58] Friedmann, Georges, Industrial Society. (Glencoe, Ill.: The Free Press, 1955.)
- [59] Greenberger, Martin, (ed.), Computers and the World of the Future. (Cambridge, Mass.: The MIT Press, 1962.)
- [60] Henderson, Mary Stephens-Caldwell, Managerial Innovations of John Diebold. (Washington: The LeBaron Foundation, 1965.)
- [61] Michael, Donald N., Cybernation: The Silent Conquest. (Santa Barbara, Calif.: Center for the Study of Democratic Institutions, 1962.)
- [62] Simon, Herbert A., The Shape of Automation for Men and Management. (New York: Harper & Row, 1965.)

Theobald, Robert, The Challenge of Abundance. (New [63] York: New American Library, 1961.)

[64] Technology and the American Economy. (Report of the Commission on Technology, Automation and Economic Progress, Vol. 1, February, 1966.)

کسب و کار / اقتصاد/ الگوهای مصر ف BUSINESS/ECONOMICS/CONSUMER PA

[65] Adams, Charles F., Common Sense in Advertising. (New York: McGraw-Hill, 1965.)

Anshen, Melvin, and Bach, George Leland, (eds.), [66] Management and Corporations, 1985. (New York: McGraw-Hill 1960.)

Backman, Julius, Advertising and Competition. (New [67]

York: New York University Press, 1967.)

Baird, Mary K., International Consumer Expenditure [68] Patterns (Report No. 196). (Menlo Park, Calif.: Stanford Research Institute, December, 1963.)

Barish, Norman, and Verhulst, Michel, Management **[69]** Sciences in the Emerging Countries. (Oxford: Eng-

land-Alden Press, 1965.)

Berle, Adolf A., Jr., Power without Property. (New [70] York: Harcourt, Brace & World, 1959.)

Best, Katherine, and Hillyer, Katherine, Las Vegas: Play-[71] town, USA. (New York: David McKay, 1955.)

[72]Bogart, Ernest L., and Kemmerer, Donald L., Economic History of the American People. (New York: Longmans, Green, 1946.)

[73] Borges, Jorge Luis, Labyrinths. (New York: New Direc-

tions, 1964.)

[74]Boyd, Robert D., (ed.), Changing Concepts of Productive Living. (Madison, Wis.: University Extension, University of Wisconsin, 1957.) [75]

Brightbill, Charles K., The Challenge of Leisure. (Engle-

wood Cliffs, N.J.: Prentice-Hall, 1960.)

Dichter, Ernest, Handbook of Consumer Motivations. [76]

(New York: McGraw-Hill, 1964.)

[77] Fabricant, Solomon, Basic Facts on Productivity Change. (New York: National Bureau of Economic Research [Occasional Paper 63], 1959.) [78]

Fourastié, Jean, Les 40,000 Heures. (Paris: Editions

Laffont, 1965.)

Fuchs, Victor R., The Growing Importance of the Serv-[79] ice Industries. (New York: National Bureau of Economic Research [Occasional Paper 96], 1965.)

Galbraith, John Kenneth, The Affluent Society. (Boston: [80] Houghton-Mifflin, 1958.)

[81] Galbraith, John Kenneth, The Liberal Hour. (New York:

New American Library, 1960.)

[82] Galbraith, John Kenneth, The New Industrial State. (Boston: Houghton-Mifflin, 1967.)

[83] Gordon, Theodore J., A Study of Potential Changes in Employee Benefits. (Middletown, Conn.: Institute

for the Future, April, 1969.) (3 vols). Guzzardi, Walter, Jr., The Young Executives. (New [84] York: New American Library, 1966.)

Johnson, Arno H., Jones, Gilbert E., and Lucas, Dar-[85] rell B., The American Market of the Future. (New York: New York University Press, 1966.)

[86] Katona, George, The Mass Consumption Society. (New

York: McGraw-Hill, 1964.)

[87] Larrabee, Eric, and Meyersohn, Rolf, (eds.), Mass Leisure. (Glencoe, Ill.: The Free Press, 1958.)

[88] Miller, Herman P., Rich Man Poor Man. (New York: Thomas Y. Crowell, 1964.)

[89] Packard, Vance. The Hidden Persuaders. (New York: David McKay, 1965.)

Packard, Vance, The Pyramid Climbers. (New York: [90] McGraw-Hill, 1962.)

Packard, Vance, The Waste Makers. (New York: [91] Pocket Books, 1964.)

[92]Scarff, Harold, Multifamily Housing (Report No. 151). (Menlo Park, Calif.: Stanford Research Institute, November, 1962.)

Servan-Schreiber, J.-J., The American Challenge. (New [93] York: Avon, 1967.)

Tawney, R. H., Religion and the Rise of Capitalism. [94] (New York: New American Library, 1948.)

Uris, Auren, The Executive Job Market. (New York: [95]

McGraw-Hill, 1965.)

Warner, W. Lloyd, and Abegglen, James, Big Business [96] Leaders in America. (New York: Atheneum, 1963.)

-, How American Buying Habits Change. (Wash-[97] ington: US Department of Labor, 1959.)

-, Markets of the Sixties by the Editors of For-[98] tune. (New York: Harper & Row, 1960.)

[112]

## EDUCATION/YOUTH

## آموزش و پرورش/جوانان

[99] Asbell, Bernard, The New Improved American. (New York: McGraw-Hill, 1965.)

[100] Ashby, Eric, Technology and the Academics. (New

York: St. Martin's Press, 1963.)

[101] Barzun, Jacques, The American University. (New York: Harper & Row, 1968.)

[102] Brim, Orville G., Jr., Education for Child Rearing. (New

York: The Free Press, 1965.)

[103] De Grazia, Alfred, and Sohn, David, (eds.), Revolution in Teaching. (New York: Bantam Books, 1964.)

[104] Dewey, John, Democracy and Education. (New York:

The Free Press, 1966.)

[105] Erikson, Erik H., (ed.), The Challenge of Youth. (Garden City, New York: Anchor Books, 1963.)

[106] Erikson, Erik H., Childhood and Society. (New York:

W. W. Norton, 1963.)

[107] Evans, Luther H., and Arnstein, George, (eds.), Automation and the Challenge to Education. (Washington: National Education Association, 1962.)

[108] Friedenberg, Edgar Z., The Vanishing Adolescent. (New

York: Dell Publishing, 1959.)

[109] Ginzberg, Eli, (ed.), The Nation's Children. (New York: Columbia University Press, 1960.) (3 vols.)

[110] Hamblett, Charles, and Deverson, Jane, Generation X. (Greenwich, Conn.: Fawcett Publications, 1964.)

[111] Hirsch, Werner Z., (ed.), Inventing Education for the Future. (San Francisco: Chandler, 1967.)

Hook, Sidney, Education for Modern Man. (New York:

Dial Press, 1946.)

[113] Newson, John and Elizabeth, Patterns of Infant Care in an Urban Community. (Baltimore: Penguin Books, 1965.)

[114] Salisbury, Harrison E., The Shook-Up Generation. (Greenwich, Conn.: Fawcett World Library, 1958.)

[115] Toffler, Alvin, (ed.), The Schoolhouse in the City. (New York: Praeger, 1968.)

[116] Weerlee, Duco van, Wat De Provo's Willen. (Amster-

dam: Unitgeverij De Bezige Bij, 1966.)

[117] Bell, Norman W., and Vogel, Ezra F., (eds.), A Modern Introduction to the Family. (Glencoe, Ill.: The Free Press, 1960.)

- [118] Farber, Seymour, Mustacchi, Piero, and Wilson, Roger H. L., (eds.), Man and Civilization. (New York: McGraw-Hill, 1965.)
- [119] Friedan, Betty, The Feminine Mystique. (New York: W. W. Norton, 1963.)
- [120] Galdston, Iago, (ed.), The Family in Contemporary Society. (New York: International Universities Press, 1958.)
- [121] Goode, William J., (ed.), The Family. (Englewood Cliffs, N. J.: Prentice-Hall, 1964.)
- [122] Goode, William J., Readings on the Family and Society. (Englewood Cliffs, N. J.: Prentice-Hall, 1964.)
- [123] Hunt, Morton M., Her Infinite Variety. (New York: Harper & Row, 1962.)
- [124] Ogburn. W. F., and Nimkoff, M. F., Technology and the Changing Family. (Cambridge, Mass.: Houghton Mifflin Co., 1955.)
- [125] Rimmer, Robert, The Harrad Experiment. (New York: Bantam Books, 1967.)
- [126] Rimmer, Robert, Proposition 31. (New York: New American Library, 1968.)
- [127] Schur, Edwin M., (ed.), The Family and the Sexual Revolution. (Bloomington, Ind.: Indiana University Press, 1964.)

#### FUTURE STUDIES

بررسیهای آینده

- [128] Adelson, Marvin, The Technology of Forecasting and the Forecasting of Technology (Report SP 3151-000-01). (Santa Monica, Calif.: System Development Corporation, April, 1968.)
- [129] Adelson, Marvin, Toward a Future for Planning (Report SP-2022). (Santa Monica, Calif.: System Development Corporation, June 1966.)
- [130] Baade, Fritz, The Race to the Year 2000. (New York: Doubleday, 1962.)
- [131] Baier, Kurt, and Rescher, Nicholas, Values and the Future. (New York: The Free Press, 1969.)
- [132] Bell, Daniel, (ed.), Toward the Year 2000. (Boston: Houghton Mifflin, 1968.) (Book version of special issue of Daedalus, Summer, 1967, based on work of Commission on the Year 2000.)
- [133] Bohler, Eugene, El Futuro, Problema del Hombre Moderno. (Madrid: Alianza Editorial, 1967.)

- [134] Boulding, Kenneth, The Meaning of the 20th Century. (New York: Harper & Row, 1964.)
- [135] Brown, Harrison, The Challenge of Man's Future. (New York: Viking, 1954).

[136] Calder, Nigel, (ed.), The World in 1984. (Baltimore: Penguin Books, 1965.) (2 vols.)

[137] Clarke, Arthur C., Profiles of the Future. (New York: Bantam Books, 1958.)

[138] De Jouvenel, Bertrand, Futuribles. (Santa Monica, Calif.: The RAND Corporation, January, 1965.)

[139] De Jouvenel, Bertrand, The Art of Conjecture. (New York: Basic Books, 1967.)

[140] Drucker, Peter F., America's Next Twenty Years. (New York: Harper & Row, 1955.)

[141] Drucker, Peter F., The Age of Discontinuity. (New York: Harper & Row, 1968.)

[142] Duffus, R. L., Tomorrow's News. (New York: W. W. Norton, 1967.)

[143] Ernst, Morris L., Utopia 1976. (New York: Rinehart, 1955.)

[144] Ewald, William R., Jr., (ed.), Environment For Man. (Bloomington, Ind.: Indiana University Press, 1967.)

[145] Franklin, H. Bruce, Future Perfect. (New York: Oxford University Press, 1966.)

[146] Fuller, R. Buckminster, and McHale, John, World Design Science Decade, 1965–1975; Phase I Documents 1-4. (Carbondale, Ill.: World Resources Inventory, Southern Illinois University, 1963.)

[147] Gabor, Dennis, Inventing the Future. (New York: Alfred A. Knopf, 1969.)

[148] Gibson, Tony, Breaking in the Future. (London: Hodder and Stoughton, 1965.)

[149] Gordon, Theodore J., The Future. (New York: St. Martin's Press, 1965.)

[150] Gordon, Theodore J., and Helmer, Olaf, Report on a Long-Range Forecasting Study. (Santa Monica, Calif.: The RAND Corporation, September, 1964.)

[151] Gross, Bertram M., Space-Time and Post-Industrial Society. (Syracuse, N. Y.: Maxwell Graduate School, Syracuse University. Comparative Administration Group Occasional Paper, May, 1966.)

[152] Gumucio, Mariano B., Los Días Que Vendrán. (Caracas: Monte Avila Editores, 1968.)

Heilbroner, Robert, The Future as History. (New York: [153] Grove Press, 1959.)

Helmer, Olaf, Gordon, Theodore J., Enzer, Selwyn, [154] De Brigard, Raul, and Rochbert, Richard, Development of Long-Range Forecasting Methods for Connecticut. (Middletown, Conn.: Institute for the Future, September, 1969.)

Helmer, Olaf, Social Technology. (New York: Basic [155]

Books, 1966.)

[162]

[164]

Helton, Roy, Sold Out to the Future. (New York: Har-[156]

per & Row, 1935.)

[157]Jantsch, Erich, Technological Forecasting in Perspective. (Paris: Organization for Economic Cooperation and Development, October, 1966.)

Jungk, Robert, Tomorrow is Already Here. (New York: [158]

Simon and Schuster, 1954.)

[159]Kahn, Herman and Wiener, Anthony J., The Year 2000. (New York: Macmillan, 1967.)

Kostelanetz, Richard, (ed.), Beyond Left and Right. [160]

(New York: William Morrow, 1968.)

Lewinsohn, Richard, Science, Prophecy and Prediction. [161] (Greenwich, Conn.: Fawcett, 1962.)

Low, A. M., What's the World Coming To? (New York:

J. B. Lippincott, 1951.)

Lundberg, Ferdinand, The Coming World Transforma-[163] tion. (Garden City, N. Y.: Doubleday, 1963.)

McHale, John, The Future of the Future. (New York:

George Braziller, 1969.)

Marek, Kurt W., Yestermorrow. (New York: Alfred A. [165]Knopf, 1961.)

Medawar, P. B., The Future of Man. (New York: New [166] American Library, 1959.)

Michael, Donald N., The Unprepared Society. (New [167] York: Basic Books, 1968.)

Pauwels, Louis, and Bergier, Jacques, The Morning of [168] the Magicians. (New York: Stein and Day, 1963.)

Peccei, Aurelio, The Chasm Ahead. (London: Macmil-[169] lan, 1969.)

Platt, John Rader, The Step to Man. (New York: John [170] Wiley, 1966.)

Polak, Fred L., The Image of the Future. (New York: [171]Oceana Publications, 1961.) (2 vols.)

Ritner, Peter, The Society of Space. (New York: Mac-[172]

millan, 1961.)

[173] Rodwin, Lloyd, (ed.), The Future Metropolis. (New York: George Braziller, 1961.)

[174] Shinn, Roger L., Tangled World. (New York: Charles Scribner's Sons, 1965.)

[175] Thomson, George, The Foreseeable Future. (New York: Viking, 1960.)

[176] Vickers, Geoffrey, Value Systems and Social Process. (New York: Basic Books, 1968.)

[177] Wolstenholme, Gordon, (ed.), Man and his Future. (London: J. and A. Churchill, 1963.)

[178] Zwicky, Fritz, Discovery, Invention, Research. (Toronto: Macmillan, 1969.)

[179] ——, Commission on the Year 2000. Working Papers. (Cambridge, Mass.: American Academy of Arts and Sciences, 1965–1967.) (5 vols.) Private circulation.

[180] ——, El Futuro Immediato, (Barcelona: Plaza and Janes, 1969.)

[181] ——, Prospect for America: The Rockefeller Panel Reports. (Garden City, N. Y.: Doubleday, 1961.)

[182] ——, Prospective Changes in Society by 1980. (Denver: Designing Education for the Future, July, 1966.)

[183] ——, The World of 1975. (Menlo Park, Calif.: Stanford Research Institute, 1964.)

Also consulted:

[184] Analyse et Prévision (Paris). A monthly.
Analysen und Prognosen (Berlin). A bi-monthly.
Futures (Surrey, England). A quarterly.
Futuribili (Rome). A quarterly.
Prospeccion Siglo XXI (Caracas). Irregular.
Prospective (Paris). Irregular.
The Futurist (Washington). A bi-monthly.

#### INDIVIDUALISM

**فردگرایی** 

[185] Brooks, John, The One and The Many. (New York: Harper & Row, 1962.)

[186] Ellul, Jacques, The Technological Society. (New York: Vintage Books, 1967.)

[187] Kardiner, Abram, The Individual and His Society. (New York: Columbia University Press, 1939.)

[188] Kluckhohn, Clyde, Mirror For Man. (Greenwich, Conn.: Fawcett, 1965.)

- [189] Mannheim, Karl, Systematic Sociology. (New York: Grove Press, 1957.)
- [190] Menaker, Esther and William, Ego in Evolution. (New York: Grove Press, 1965.)
- [191] Odajnyk, Walter, Marxism and Existentialism. (Garden City, N. Y.: Anchor Books, 1965.)
- [192] Riesman, David, Abundance for What? and Other Essays. (Garden City, N. Y.: Doubleday, 1964.)
- [193] Riesman, David, with Glazer, Nathan and Denney, Reuel, The Lonely Crowd. (Garden City, N. Y.: Anchor Books, 1950.)
- [194] Riesman, David, Selected Essays from Individualism Reconsidered. (New York: Doubleday, 1954.)
- [195] Sayles, Leonard R., Individualism and Big Business. (New York: McGraw-Hill, 1963.)
- [196] Tenn, William, The Human Angle. (New York: Ballantine, 1968.)
- [197] Whyte, William H., The Organization Man. (New York: Simon and Schuster, 1956.)

### INFORMATION/KNOWLEDGE

اطلاعات/علم

- [198] Barraclough, Geoffrey, An Introduction to Contemporary
  History. (New York: Basic Books, 1964.)
- [199] Barrett, William, Irrational Man. (Garden City, N. Y.: Doubleday Anchor, 1962.)
- [200] Bell, Daniel, The Reforming of General Education. (New York: Columbia University Press, 1966.)
- [201] Boulding, Kenneth, The Image. (Ann Arbor, Mich.: University of Michigan Press, 1956.)
- [202] Bram, Joseph, Language and Society. (Garden City, N. Y.: Doubleday, 1955.)
- [203] Childe, V. Gordon, Society and Knowledge. (New York: Harper & Row, 1956.)
- [204] De Chardin, Teilhard, The Phenomenon of Man. (New York: Harper & Row, 1959.)
- [205] De Fleur, Melvin L., and Larsen, Otto, The Flow of Information. (New York: Harper & Row, 1958.)
- [206] Escarpit, Robert, The Book Revolution. (London: UNESCO and George, G. Harrap, 1966.)
- [207] Glaister, G. A., Encyclopedia of the Book. (Cleveland: World Publishing, 1960.)
- [208] Hauser, Arnold, The Social History of Art. (New York: Vintage Books, 1958.) (4 vols.)

York: The Free Press, 1968.)

- [227] Josephson, Eric and Mary, (eds.), Man Alone. (New York: Dell Publishing, 1962.)
- [228] Klapp, Orrin E., Symbolic Leaders. (Chicago: Aldine, 1964.)
- [229] McClelland, David C., The Achieving Society. (New York: The Free Press, 1961.)
- [230] McKuen, Rod, Stanyan Street and Other Sorrows. (New York: Random House, 1963.)
- [231] Nadeau, Remi, California: The New Society. (New York: David McKay Co., 1963.)
- [232] Newcomb, Theodore M., and Wilson, Everett K., (eds.), College Peer Groups. (Chicago: Aldine, 1966.)
- [233] Packard, Vance, The Status Seekers. (New York: David McKay, 1959.)
- [234] Podhoretz, Norman, Making It. (New York: Random House, 1967.)
- [235] Pynchon, Thomas, The Crying of Lot 49. (Philadelphia: J. B. Lippincott, 1966.)
- [236] Seeley, John R., Sim, R. Alexander, and Loosley, Elizabeth W., Crestwood Heights. (New York: John Wiley, 1963.)
- [237] Sheckley, Robert, Untouched By Human Hands. (New York: Ballantine Books, 1954.)
- [238] Sherif, Muzafer, and Carolyn W., Reference Groups. (New York: Harper & Row, 1964.)
- [239] Wirth, Louis, On Cities and Social Life. (Chicago: The University of Chicago Press, 1964.)
- [240] Yablonsky, Lewis, The Violent Gang. (Baltimore: Penguin Books, 1966.)

#### MOBILITY

تحر ك

- [241] Duhl, Leonard J., (ed.), The Urban Condition, (New York: Basic Books, 1963.)
- [242] Lipset, Seymour M., and Bendix, Reinhard, Social Mobility in Industrial Society. (Berkeley, Calif.: University of California Press, 1964.)
- [243] Morton, Herbert C., (ed.), Brookings Papers on Public Policy. (Washington: Brookings Institution, 1965.)
- [244] Neymark, Ejnar, Selectiv Rörlighet. (Stockholm: Personaladministrativa Radet, 1961.)
- [245] Osterberg, Gunnar R., An Empirical Study of Labour Reallocation Gains in Sweden Between 1950 and

1960. (Stockholm: Industriens Utredningsinstitut, 1965.)

[246] Rundblad, Bengt G., Arbetskraftens Rörlighet. (Stock-holm: Almqvist and Wiksells, 1964.)

[247] Weil, Simone, The Need for Roots. (Boston: Beacon

Press, 1952.)

[248] Woodward, Eliot G., and Kaufman, Joan, International Travel (Report No. 193). (Menlo Park, Calif.: Stanford Research Institute, December, 1963.)

[249] ——, International Joint Seminar on Geographical and Occupational Mobility of Manpower, (Final Report). (Paris: Organization for Economic Cooperation and Development, 1964.)

[250] ——, Joint International Seminar on Geographical and Occupational Mobility of Manpower; Supplement to the Final Report. Castelfusano, Nov. 19-22, 1963. (Paris: Organization for Economic Cooperation and Development, 1964.)

[251] ——, L'Evolution de l'emploi dans les Etats membres (1954-1958). (Brussels: Communaute Economique

Europeene Commission, March, 1961.)

#### ORGANIZATION THEORY

نظرية سازمان

[252] Bennis, Warren G., Changing Organizations. (New York: McGraw-Hill, 1966.)

[253] Blau, Peter M., Bureaucracy in Modern Society. (New York: Random House, 1956.)

[254] Blau, Peter M., and Scott, W. Richard, Formal Organizations. (San Francisco: Chandler, 1962.)

[255] Boulding, Kenneth, The Organizational Revolution. (New York: Harper & Row, 1953.)

[256] Gerth, H. H., and Mills, C. Wright, (eds.), From Max Weber: Essays in Sociology. (New York: Oxford University Press, 1958.)

[257] Gross, Bertram M., The Managing of Organizations. (New York: The Free Press, 1964.) (2 vols.)

[258] Kafka, Franz, The Trial. (New York: Alfred A. Knopf, 1945.)

[259] Likert, Rensis, The Human Organization. (New York: McGraw-Hill, 1967.)

[260] Rice, A. K., The Enterprise and Its Environment. (Lon-

#### don: Tavistock Publications, 1963.)

#### PERMANENCE/CHANGE

ثبات/ تغيير

- [261] Donham, W. B., Business Adrift. (New York: Whittlesey House/McGraw-Hill, 1931.) (Introduction by Alfred North Whitehead.)
- [262] Dunham, Barrows, Giant in Chains. (Boston: Little, Brown, 1953.)
- [263] Gellner, Érnest, Thought and Change. (Chicago: University of Chicago Press, 1965.)
- [264] Huxley, Julian, Essays of a Humanist. (New York: Harper & Row, 1964.)
- [265] Huxley, Julian, Man in the Modern World. (New York: New American Library, 1959.)
- [266] Huxley, Julian, New Bottles for New Wine. (New York: Harper & Row, 1957.)
- [267] Huxley, Julian, On Living in a Revolution. (New York: Harper & Row, 1942.)
- [268] Schon, Donald A., Technology and Change. (New York: Dell, 1967.)
- [269] Van Gennep, Arnold, The Rites of Passage. (Chicago: The University of Chicago Press, 1960.)

### SCIENCE/TECHNOLOGY

دانش/تکنولوژی

- [270] Burlingame, Roger, Machines that Built America. (New York: New American Library, 1955.)
- [271] Capek, Karel, War with the Newts. (New York: Bantam Books, 1964.)
- [272] Cipolla, Carlo M., The Economic History of World Population. (Baltimore: Penguin Books, 1962.)
- [273] Clarke, Arthur C., The Challenge of the Spaceship. (New York: Ballantine, 1961.)
- [274] Clarke, Arthur C., (ed.), Time Probe. (New York: Dell, 1967.)
- [275] Delgado, José M. R. Physical Control of the Mind. (New York: Harper & Row, 1969.)
- [276] De Solla Price, Derek J., Little Science, Big Science. (New York: Columbia University Press, 1963.)
- [277] De Solla Price, Derek J., Science Since Babylon. (New Haven: Yale University Press, 1961.)
- [278] Dole, Stephen, Habitable Planets for Man. (Santa Monica, Calif.: The RAND Corp., March, 1964.)

- [297] Newman, James R., (ed.), What is Science? (New York: Washington Square Press, 1961.)
- [298] Plumb, J. H., (ed.), Crisis in the Humanities. (Baltimore: Penguin Books, 1964.)
- [299] Rapport, Samuel, and Wright, Helen, Science: Method and Meaning. (New York: Washington Square Press, 1964.)
- [300] Reichenbach, Hans, The Rise of Scientific Philosophy. (Los Angeles: University of California Press, 1951.)
- [301] Schmeck, Harold, Jr., The Semi-Artificial Man. (New York: Walker, 1965.)
- [302] Schnapper, M. B., (ed.), New Frontiers of Knowledge. (Washington: Public Affairs Press, 1957.)
- [303] Schramm, Wilbur, (ed.), Mass Communications. (Urbana, Ill.: University of Illinois Press, 1960.)
- [304] Shannon, C. E., and McCarthy, J., (eds.), Automata Studies. (Princeton, N. J.: Princeton University Press, 1956.)
- [305] Snow, C. P., Science and Government. (Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1961.)
- [306] Snow, C. P., The Two Cultures and The Scientific Revolution. (New York: Cambridge University Press, 1959.)
- [307] Stover, Carl F., The Government of Science. (Santa Barbara, Calif.: The Center for the Study of Democratic Institutions, 1962.)
- [308] Strachey, John, The Strangled Cry. (New York: William Sloane Associates, 1962.)
- [309] Sullivan, Walter, We Are Not Alone. (New York: Mc-Graw-Hill, 1964.)
- [310] Vercors, You Shall Know Them. (New York: Popular Library, 1953.)
- [311] Wiener, Norbert, The Human Use of Human Beings. (Garden City, N. Y.: Anchor Books, 1954.)
- [312] ——, Implications of Biomedical Technology, (Cambridge, Mass.: Harvard University Program on Technology and Society, Research Review No. 1.)
- شاخصهای اجتماعی/برنامهریزی/بررسی فنی ،BOCIAL INDICATORS/PLANNIN شاخصهای
- [313] Bauer, Raymond A., (ed.), Social Indicators. (Cambridge, Mass.: The MIT Press, 1966.)
- [314] Daddario, Emilio Q., Technology Assessment. Statement

by the chairman of the Subcommittee on Science, Research and Development of the Committee on Science and Astronautics, U.S. House of Representatives. Ninetieth Congress. First Session. (Washington: Government Printing Office, 1968.)

[315] Elsner, Henry, Jr., The Technocrats. (Syracuse, N. Y.:

Syracuse University Press, 1967.)

[316] Gross, Bertram M., A Great Society? (New York: Basic Books, 1968.)

[317] Gross, Bertram M., (ed.), Social Intelligence for America's Future. (Boston: Allyn and Bacon, 1969.)

[318] Harrington, Michael, The Accidental Century. (New York: Macmillan, 1965.)

[319] Huxley, Aldous, Brave New World. (New York: Bantam Books, 1958.)

[320] Kahn, Alfred J., Studies in Social Policy and Planning.
(New York: Russell Sage Foundation, 1969.)

[321] Kahn, Alfred J., Theory and Practice of Social Planning. (New York: Russell Sage Foundation, 1969.)

[322] Lyons, Gene M., The Uneasy Partnership. (New York:

Russell Sage Foundation, 1969.)

[323] Mayo, Louis H., Comments on Senate Resolution 78. (Washington: George Washington University, March 4, 1969.)

[324] Mayo, Louis H., The Technology Assessment Function.
Part I. Internal Reference Document 25. (Washington: George Washington University, July, 1968.)

[325] Mayo, Louis H., and Rao, P. L., The Technological Assessment Function. Part II. Internal Reference Document 25. (Washington: George Washington University, July, 1968.)

[326] Orwell, George, 1984. (New York: New American Li-

brary, 1949.)

[327] Sheldon, Eleanor and Moore, Wilbert, *Indicators of Social Change*. (New York: Russell Sage Foundation, 1968.)

[328] Skinner, B. F., Walden II. (New York: Macmillan, 1962.)

[329] ——, Establish a Select Senate Committee on Technology and the Human Environment, Hearings on Senate Resolution 68 before the Subcommittee on Intergovernmental Relations of the Committee on Government Operations, US Senate. (Washington: Government Printing Office, March and April, 1967.)

| [330] | ——————————————————————————————————————                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| [331] | ———, Goals for Americans. Report of the President's Commission on National Goals. (Englewood Cliffs,                                                                                                                                                                                                               |
| [332] | N. J.: Prentice-Hall, 1964.)  ——, Inquiries, Legislation, Policy Studies Re: Science and Technology. 2nd Progress Report. Subcommittee on Science, Research and Development of the Committee on Science and Astronautics, US House of Representatives. Eighty-ninth Congress. Second Ses-                          |
| [333] | sion. (Washington: Government Printing Office, 1966.) ——, Policy Issues in Science and Technology. Third progress report. Subcommittee on Science, Research and Development of the Committee on Science and Astronautics, US House of Representatives. Ninetieth Congress. Second Session. (Washington: Government |
| [334] | Printing Office, 1968.)  ———————————————————————————————————                                                                                                                                                                                                                                                       |
| [335] | lique Française, 1964.) ——, Review of National Science Policy—United States. (Paris: Organization for Economic Coopera-                                                                                                                                                                                            |
| [336] | tion and Development, 1968.)  ——, Technology Assessment Seminar. Proceedings before the Subcommittee on Science, Research and Development of the Committee on Science and Astro-                                                                                                                                   |
| [337] | nautics, US House of Representatives. (Washington: Government Printing Office, September, 1967.)  ———————————————————————————————————                                                                                                                                                                              |
| TIME  | زمان                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

Abé, Kobo, The Woman in the Dunes. (New York: Berkley, 1964.)
Beardslee, David C., and Wertheimer, Michael, (eds.), [338]

[339] Readings in Perception. (Princeton, N.J.: Van Nostrand, 1958.)

كتابشناسي كتابشناسي

- [340] Cohen, John, (ed.), Readings in Psychology. (London: Allen and Unwin, 1964.)
- [341] De Grazia, Sebastian, Of Time, Work and Leisure. (New York: Twentieth Century Fund, 1962.)
- [342] Fraser, J. T., (ed.), The Voices of Time. (New York: George Braziller, 1966.)
- [343] Hall, Edward T., The Hidden Dimension. (New York: Doubleday, 1966.)
- [344] Hall, Edward T., The Silent Language. (New York: Doubleday, 1959.)
- [345] Israeli, Nathan, Abnormal Personality and Time. (New York: Science Press Printing Company, 1936.)
- [346] Mac Iver, R. M., The Challenge of The Passing Years. (New York: Pocket Books, 1962.)
- [347] Poulet, Georges, Studies in Human Time. (Baltimore: Johns Hopkins Press, 1956.)
- [348] Priestley, J. B., Man and Time. (New York: Dell, 1964.)
- [349] Wallis, Robert, Time: Fourth Dimension of the Mind. (New York: Harcourt, Brace & World, 1966.)
- [350] Warner, W. Lloyd, The Corporation in the Emergent American Society. (New York: Harper & Row, 1962.)

**GENERAL** 

كليات

- [351] Berelson, Bernard, and Steiner, Gary A., Human Behavior. (New York: Harcourt, Brace & World, 1964.)
- [352] Chapple, Eliot Dismore, and Coon, Carleton Stevens, Principles of Anthropology. (New York: Henry Holt, 1942.)
- [353] Deutsch, Morton and Krauss, Robert M., Theories in Social Psychology. (New York: Basic Books, 1965.)
- [354] Hartley, Eugene, Maccoby, Eleanor, and Newcomb, Theodore, (eds.), Readings in Social Psychology. (New York: Holt, Rinehart and Winston, 1947.)
- [355] Lindzey, Gardiner, (ed.), Handbook of Social Psychology. (Cambridge, Mass.: Addison-Wesley, 1954.)
- [356] Natanson, Maurice, (ed.), Philosophy of the Social Sciences. (New York: Random House, 1963.)
- [357] Newcomb, Theodore, Turner, Ralph H., and Converse, Philip E., Social Psychology. (New York: Holt, Rinehart, and Winston, 1965.)
- [358] Wattenberg, Ben J. with Scammon, Richard M., This U.S.A. (New York: Doubleday, 1965.)

[359] ——, The American Workers' Fact Book. (Washington: United States Department of Labor, 1956.)

# واژهنامه فارسی به انگلیسی

تهیه و تنظیم واژهنامه و مترادفگذاری مدخلهایی که با علامت ستاره مشخص شدهاند، توسط آقای میرزایی، درطی مقابله با متن اصلی، انجام گرفته است.

| invention              | ابداع، اختراع   | rituals            | آئينها، شعائر               |
|------------------------|-----------------|--------------------|-----------------------------|
| super-simplifier       | ابر سادهساز     | aqua-culture       | آب۔کشت،کشاورزی              |
| rentalism              | اجارەدارى       |                    | در آب*                      |
| community              | اجتماع، جماعت   | aquanaut           | آبنورد                      |
| intentional community  | اجتماع ارادي    | humanoid           | آدمسان*                     |
| personality disorder . | اختلال شخصيت    | utopia             | آر <b>مانشهر</b> *          |
| sensory perception     | ادراک حسی       | pathology          | آسيبشناسي*                  |
| communication          | ارتباط*         | psychopathology    | آسيبشناسي رواني             |
| establishment          | استقرار         | chaotic            | آشفته"                      |
| self-development       | استكمال نفس     | psychic pollution  | آلودگی روانی                |
| سی)** cue              | اشاره (روانشناس | رتر computer       | أموزش بهكمككامپيو           |
| sliding scale          | اشل متغير       | assisted education | 1                           |
| vicarious people       | افراد نيابتي    | mobile education   | أموزش متحرك                 |
| (اقتصادی) depression   | افسردگی؛ بحران  | education          | آموزش و پرورش               |
| time horizons          | افقهای زمانی    | futur-consciousnes | آینده۔آگاهی ss              |
| econo-think            | اقتصادانديشي    | futureness         | آيندهبودگى                  |
| econometric            | اقتصادسنجي      | visionary          | آيندهبين                    |
| post-service economy   | اقتصاد          | futurist           | آينده گرا                   |
|                        | فراخدماتي       | futurism           | آينده گراڻي                 |
| econocentric           | اقتصادمدار      | possible futures   | آ <b>یند</b> ههای امکانپذیر |
| oceanography           | اقیانوسنگاری    | preferable futures | آيندههاي ترجيحي             |
| standard model         | الگوي معيار     | probable futures   | أيندههاي محتمل              |

| بنیادگرا fundamentalist                                                                                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                         |
| بورسباز stockbroker بومشناسی ecologist                                                                  |
| بوم شناسی انسانی human ecology                                                                          |
| بوم سعاسی است کی است است است است است است روانی شداشت روانی شداشت است است است است است است است است است اس |
| بهداشت روانی<br>بی برنامگی planlessness                                                                 |
| بی تفاوتی، بی علاقگی* apathy                                                                            |
| بی تعاونی، بی عارفتی<br>بی ثباتی impermanence                                                           |
| بی به نی<br>بی حالی و رخوت* lassitude                                                                   |
| insomnia بیخوابی                                                                                        |
| بیش تحریکی overstimulation                                                                              |
| بیشگزینی overchoice                                                                                     |
| بیشانگی alienation                                                                                      |
| بیگانه هراسی* xenophobia                                                                                |
| insight • بينش                                                                                          |
| بیسن<br>پاسخ تداعی نادرست*                                                                              |
| associative response                                                                                    |
| پایگاه اطلاعاتی" database                                                                               |
| پیت میں معاشکری* aggression                                                                             |
| پردازش اطلاعات * information                                                                            |
| processing                                                                                              |
| ریشانی disturbance                                                                                      |
| پڙوهش ريختشناسانه                                                                                       |
| research                                                                                                |
| پسافتادگی فرهنگی* cultural lag                                                                          |
| feedback پسخور، بازخورد پسخور، بازخورد                                                                  |
| engineered message پیام مدون                                                                            |
| pre-industrial "پیشاصنعتی                                                                               |
| anticipation پیش بینی                                                                                   |
| پیشتاز، پیشرو* avant-gard                                                                               |
| prototype پیش نمونه (نمونه نخستین)*                                                                     |
| optical scanning پیمایش نوری"                                                                           |

arhytmic pattern الگوى ناموزون inspiration الهام انتخاب، گزينه option انتظارات زماني duration expectancy انديشة قبلي premeditation انسان سازمانی organization man انسان کل whole man انسان همكار associative man انطباق يذيرى adaptability انطباق فرهنگي cultural adaptation انقلاب مداوم permanent revolution اهل عرفان" theosophist ایستایی و بی تحرکی inertia بازآموزي retraining re-education بازيروري بازخورده feedback بازنماگرائی representationalism بازنماثی ذهنی ۳ mental representation بازیابی اطلاعات \* information retrieval باطني mystical بانکداری سرمایه گذاری \* investment banking identity crisis بحران هويت بديل\* alternative estimate برانگيختگي excitement برنامهریزی، طرحریزی planning برنامهر يزى شدگان plannees برنامهٔ كارفرماه master program بصير كل omni-insightful بُعد جسماني" phsyical dimention ىقاء survival

| تعصب                                                | novelty detection تازەيابى                       |
|-----------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| programmed instructions تعليمات                     | تباهی روانی* mental deterioration                |
| برنامهریزی شده                                      | تجربهٔ باواسطه * vicarious experience            |
| روده ریزی<br>تعهد commitment                        | تجربهٔ دربست و آماده packaged                    |
| تفکیک اجتماعی social differentiation                | experience                                       |
| سائو ک اشده • undifferentiated                      | experience-maker "تجربه ساز                      |
| approximation • تقریب                               | تجربه گراثی experientialism                      |
| involuntary impulse • تکانه غیرارادی                | incarnation تجسم                                 |
| decentralization • تمرکززدائی                       | تجسم پیشین previous incarnation                  |
| تناقض• contradiction                                | تحریف• distortion                                |
| تنشرزدائی• détente                                  | تحریک stimulation                                |
| تنوع و کثرت diversity                               | irritability "تحریک پذیری                        |
| تنیدگی• tenseness                                   | nervous irritability•تحریک پذیری عصبی            |
| تودهگرائی* populism                                 | تحریک شناختی cognitive stimulation               |
| تودهگرائی جدید neo-populism                         |                                                  |
| تودهٔ مردم population                               | تخصص ویژه و esoteric speciality<br>غامض          |
| توزیع و پراکندگی dispersal                          | عامص<br>تخصصی شدن specialization                 |
| فوریع و پرافندگی permanence                         | _                                                |
| جامعهٔ تو دموار • mass society                      | تخصصی شدن مفرط over-specialization<br>تخصص گرائی |
| جامعهٔ دورافکن throw-away society                   |                                                  |
| جامعهٔ راکد stagnant society                        | -                                                |
| جامعه راند<br>جدول داده و ستانده input-output table | ترتیبات اجتماعی social arrangements              |
|                                                     |                                                  |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·               |                                                  |
| ٠. ٠. ٠. ٠. ٠. ٠. ٠. ٠. ٠. ٠. ٠. ٠. ٠. ٠            | <i></i>                                          |
|                                                     | <b>5</b>                                         |
|                                                     | •                                                |
| چندهمسری polygamy                                   | انسانمهرهای                                      |
| چهارچوب مرجع • frame of reference                   | تصویرپردازی image processing                     |
| حبس انفرادی• solitary confinement                   | (ذهنی)•                                          |
| حدس و استنباط extrapolating                         | mental image تصویر ذهنی                          |
| حرفهای شدن• professionalization                     | تصویرسازی، صورت ذهنی imagery                     |
| عريم sanctuary                                      | تعارض conflict                                   |

| درماندگی psychological distress       | حسابداری cost-benefit accounting     |
|---------------------------------------|--------------------------------------|
| روانی*                                | هزينه ـ منفعت                        |
| درونگراثی introversion                | حساسیت آموزی* sensitivity training   |
| درویشمسلکی، صوفیگری      mysticism    | مسرت گذشته، غم غربت ما               |
| دستگاه reticular activating system    | حصار آینده enclave of the future     |
| فعالساز شبكهاي°                       | حصار گذشته enclave of the past       |
| دستهٔ کوچک                            | خانوادهٔ تلفیقی " corporate family   |
| دموکراسی participatory democracy      | خانوادهٔ سیال streamline family      |
| مشاركتي                               | خانوادههای اشتراکی*communal families |
| دوراندیش• far-sighted                 | خدمات روانی* psyche-service          |
| دوران صنعتی industrial era            | خرافه superstition                   |
| دور خانواده* family cycle             | خردگریزی irrationality               |
| وانی global village                   | خرده فرهنگ subculture                |
| دیدگاه، نگرش* attitude                | خرده کیش subcult                     |
| دیگ درهمجوش melting pot               | خرده۔گروه sub-group                  |
| bureaucracy ديوانسالاري               | خصومت hostility                      |
| frantically ديوانهوار                 | خط اندیشه think belt                 |
| فهنانگیزی* brainstorming              | شُلق mood                            |
| ذهنیگرایی* subjectivism               | خوداً زماثی • self-examination       |
| رآکتور زایا* breeder reactor          | self-image عُودانگاره *              |
| ربط relevance                         | خودانگیختگی• spontaneity             |
| رجعتگرا* reversionist                 | خودبازنگری * self-review             |
| organic growth رشد زنده               | خودتنظیمکننده • self-regulating      |
| رعشه*                                 | self-fulfilment; خودشكوفائي*         |
| رفاه affluence                        | self-realization                     |
| رفتار انطباقی coping behavior         | narcissist خودشیفته                  |
| رفتار پاسخده*   responsive behavior   | خودمختاری فرهنگی cultural autonomy   |
| رفتار ضدانطباقی*antiadaptive behavior | خودمشغولی self-preoccupation         |
| رفتارگرائی جدید neo-behaviorism       | imagineer خیال پر داز                |
| روانپریشی* psychosis                  | العراش • العراض • العراض •           |
| روان پزشکی عصبی• neuropsychiatry      | داروهای توهمزا* hallucinogenic drugs |
| neurosis •روانرنجوري                  | دامنهٔ انطباقی adaptive range        |

| and and all and and all all all all all all all all all al |                                                 |
|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| شايستگى بالقرە" potential competence                       | روانشناسی experimental psychology               |
| شبهتنیها* semi-siblings                                    | آزمایشی*                                        |
| شبیهسازی simulation                                        | روان_فيزيولوژيست°                               |
| شبیهسازی experiential simulation                           | psychophysiologist                              |
| تجربی•                                                     | روان_نمایشی* psycho-drama                       |
| شتاب acceleration                                          | روانی اقتصادی psycho-economic                   |
| شرکت داخلی " domestic corporate                            | روانی۔حرکتی psychomotor                         |
| شرکت سرمایهگذاری محدود"                                    | روباتمانند" robot-like                          |
| mutual fund                                                | trend روند                                      |
| شق، بدیل* alternative                                      | gestural language زبان اشارهای                  |
| شكل موردسالاري* ad-hocratic form                           | زيرساخت sub-structure                           |
| icon, ikon شمایل                                           | زندگی اشتراکی communal living                   |
| unknowable "شناختناپذیر                                    | زیستشناس developmental biologist                |
| شورا council                                               | رشد*                                            |
| systems approach شيوهٔ برخورد                              | زیست۔مهندسی " bio-engineering                   |
| سیستمی*                                                    | سازمان داوطلبانهvoluntary organisation          |
| صفحهٔ گزینه ° switchboard                                  | عبک style                                       |
| صنایع خانگی cottage industry                               | sensory shielding سپر حسی                       |
| صنعت گرائی industrialism                                   | astrology ستارهبینی                             |
| صوفیگری mysticism                                          | سختپوستان" crustaceans                          |
| ضدالتهاب*                                                  | سرخوردگی disenchantment                         |
| فربان* tempo                                               | سرخوردگی * disillisionment                      |
| فربه گیر * shock absorber                                  | سردرگمی <sup>®</sup> bewilderment               |
| ضربه گیرهای future shock absorbers                         | سرزمین موهوم * never-never land                 |
| اَينده ٩                                                   | سقوط روانی   psychological collapse             |
| طرحریزی° طرحریزی                                           | sanity °سلامت روانی                             |
| adaptive capacity ظرفیت انطباقی                            | hierarchy سلسلهمراتب                            |
| ظرفیت مجرا channel capacity                                | سیر و سلوک عرفانی mystical insights             |
|                                                            |                                                 |
| affective عاطفی                                            | social intelligence system                      |
|                                                            | سیستم social intelligence system هوشمند اجتماعی |
| عاطفی affective                                            |                                                 |

| mono-specialist      | فرد یک <i>تخصصی</i>   | disaffiliation      | عدم همبستگی*       |
|----------------------|-----------------------|---------------------|--------------------|
| solid state physics  | فيزيک جامدات          | self-esteem         | عزت نفس"           |
| involvement          | قاتی شدن              | common sense        | عقل سليم*          |
| tribe                | قبيله                 | conviction          | عقيده              |
| territoriality       | قلمروگزيني•           | biological sciences | علوم زيستي*        |
| social pressure      | قيد اجتماعي           | ت* life sciences    | علوم مربوط به حیاد |
|                      | (فشار اجتماعي*)       | lifetime            | عمر، دور حیات      |
| lost output          | کار ب <i>ی</i> بازده  | psychopathic act    | عمل جامعهستيز"     |
| industrialist        | كارخانه دار ٠         | performance         | عملكرد"            |
| illicitude           | كار غيرمجاز           | concrete            | عینی               |
| functionalist        | کارکر دگرا            | endocrine glands    | غدد دروڼريز"       |
| functional           | کارکردی               | endocrinology       | غددشناسي           |
| soul searching       | کاوش ذهن و روان       | sweat glands        | غدد عرقزا*         |
| city-state           | كشورشهر               | generosity          | غفران              |
| episcopal clergymer  | کشیشان کلیسای ٦       | نذشته، غم غربت      | غم دوري، حسرت گ    |
|                      | اسقفى                 | nostalgia           |                    |
| megalopolis          | كلانشهر               | altruism            | غيردوستى           |
| emotional withdrawa  | کناره گیری عاطفی ا    | ی* nonverbal        | غيرشفاهي، غيركلام  |
| slow-moving          | کندآهنگ               | irresponsible       | غيرمسئول*          |
| shortsightedness     | كوتەبينى              | filtering process   | فرآيند تصفيه       |
| synaptic vesictes •  | كيسههاي پيوندگاهي     | super-decision      | فراتصميم           |
| cult of immediacy    | کیش حضوری             | transcendence       | فراگذشتن           |
| past-orientation     | گذشته گرائی           | super-product       | فرامحصول           |
| overload             | گرانباری              | multi-specialist    | فرد چندتخصصی       |
| econocentricism      | گرایش اقتصادمداری     | individualization   | فردی شدن*          |
| time-bias            | گرایش زمانی*          | opportunist         | فرصتطلب            |
| ad-hoc grouping      | گروهبندی موردی*       | sect                | <b>فرقه</b>        |
| situational grouping | گروهبندی موقعیتی      | charismatic         | <b>فرەمند</b>      |
| gregarious           | گروهجو                | throw-away culture  | فرهنگ دورافکن      |
| group therapy        | گروهـدرمان <i>ی</i> * | soft landing        | فرود آرام*         |
| psych-corps          | گروه روانآزما         | philosophy of «now- | فلسفهٔ »ness       |
| task force           | گروه ضربت             |                     | «اکنونگرائی»       |

| informal integrator  | معرف غيررسمى*     | وروه همتايان " peer group            |
|----------------------|-------------------|--------------------------------------|
| psychologization     | معنوي شدن         | option °گزینه                        |
| human criteria       | معیارهای انسانی   | گسست disruptive                      |
| brainwashing         | مغزشوئی•          | گمگشتگی° disorientation              |
| hitch-hiker          | مفتسوار           | ا vegetarian • کیاهخوار              |
| coping mechanism     | مكانيسم مطابقت    | مبانی common reference points        |
| power relationships  | مناسبات قدرت      | مرجع مشترک                           |
| rites                | مناسك             | متخصص professional specialist        |
| status-conscious     | منزلتجو           | حرفهای*                              |
| stability zone       | منطقة ثبات        | متناقض نما ° paradoxical             |
| ad-hocracy           | موردسالاري•       | مجرد، انتزاعی abstract               |
| colony               | مهاجرنشين         | محافظه کار conservative              |
| behavioral skills    | مهارتهای رفتاری   | محرومیت حسی* sensory deprivation     |
| buffer               | ميانگير•          | محقق عمليات* operations researcher   |
| convention           | ميثاق             | محله (محرومان و اقلیتها) ghetto      |
| social convention    | ميثاق اجتماعي"    | محیط طبیعی physical environment      |
| inadequate           | نابسنده*          | محیط هیجانی * emotional climate      |
| anachronistic        | نابهنگام          | مدار مجتمع • integrated circuit (IC) |
| maladjustment        | ناسازگاری         | مدرسی scholastic                     |
| incoherent           | نامنسجم"          | مدنیت civility                       |
|                      | ناهماهنگیشناختی   | مدولی modular                        |
| cognitive dissonance | 9                 | ad-hocratic administration مديريت    |
| heterosexual         | ناهمجنسگرا        | موردسالار*                           |
| incongruity          | ناهمخواني•        | imaginetic centers مراكز مخيل        |
| non-society          | نبود جامعه        | مربی educator                        |
| serving wench        | نجيبة خدمتكار     | مرحلَّهٔ تناقضی • paradoxical phase  |
| elite                | نخبه*             | مسئولیت occupational responsibility  |
| elitism              | نخبه گرائی*       | شغلی•                                |
| myopia               | نزدیکبین <i>ی</i> | organizational resemblance مشابهت    |
| novelty ratio        | نسبت تجدد         | <br>سازمانی*                         |
| cloning              | نشا               | historic artifact مصنوع تاریخی       |
| clone                | نشاكردن           | field study مطالعه ميداني            |
|                      |                   |                                      |

| bio-parents          | والدين بيولوژيک*     |
|----------------------|----------------------|
| parenthood           | والديني              |
| noble savage         | وحشى شريف            |
| consensus            | وفاق، همرايي         |
| research moratoriur  | وقفه تحقیقاتی n      |
| hang-loose           | ولنگاري              |
| prognostic cells     | هستههای پیشبینی      |
| consciousness        | هشیاری               |
| harmony              | هماهنگی <sup>ه</sup> |
| affiliation          | همبستگی              |
| homosexual           | همجنسگرا             |
| synchronize          | همزمان کردن*         |
| conformity           | همنوائي*             |
| kinetic art          | هنر حركتي.           |
| nihilism             | هيچگرائي             |
| social integration • | یکپارچگی اجتماعی     |
| monotonous           | يكنواخت              |

speculation نظريه پردازى نفى ديالكتيكى dialectical negation نقشه برداری ضمنی contextual mapping ombudsman نقيب نگرش° attitude مادگرائی symbolism نوآورى innovation نوسازگاری readjustment نوعدوست altruist واحد ذخيره\* storage unit واژهٔ از پیش pre-processed word پردازششده واكنش انطباقي adaptive reaction spontaneous response واكنش خودبخودي واکنش سویگیری orientation response واكنش هيجاني\* emotional response واكنش يكه خوردن startle reaction

| ۵۳۱                   | سی به فارسی            | واژهنامهٔ انگلی        |                    |
|-----------------------|------------------------|------------------------|--------------------|
| subculture            | خردەفرھنگ              | time horizons          | افقهای زمانی       |
| sub-group             | خرده ـگروه             | tolerance              | تساهل              |
| subjectivism          | ذهنیگرایی <sup>،</sup> | transcendence          | فراگذشتن           |
| sub-structure         | زيرساخت                | transience index       | شاخص ناپايداري     |
| super-decision        | فراتصميم               | tremor                 | رعشه*              |
| super-product         | فرامحصول               | trend                  | روند               |
| super-simplifier      | آبَر سادهساز           | tribe                  | قبيله              |
| superstition          | خرافه                  | trick                  | ترفند*             |
| survival              | بقاء                   |                        |                    |
| sweat glands          | غدد عرقزا°             | understimulation       | كمتجربكى           |
| switchboard           | صفحة گزينه "           | undifferentiated       | تفکیکناشده         |
| symbolism             | نمادگرائی              | uninvolvement          | عدم درگیری"        |
| ى " synaptic vesicles | كيسههاي پيوندگاه       | universe               | عالَم°             |
| synchronize           | همزمان كردن*           | unknowable             | شناختناپذير"       |
| systems approach      | شيوة برخورد            | utopia                 | آرمانشهر*          |
|                       | سیستمی                 |                        |                    |
| task force            | گروه ضربت              | vegetarian             | گياهخوار*          |
|                       |                        | vicarious experience   | تجربهٔ باواسطه 🕯 🛚 |
| tempo                 | ضربان <b></b>          | vicarious people       | افراد نیابتی       |
| tenseness             | تنيدگى*                | visionary              | آيندهبين           |
| territoriality        | قلمروگزيني°            | voluntary organisation | سازمان داوطلبانهno |
| theosophist           | اهل عرفان°             |                        |                    |
| think belt            | خط انديشه              | whole man              | انسان کل           |
| throw-away culture    | فرهنگ دورافكن          |                        |                    |
| throw-away society    | جامعة دورافكن          | xenophobia             | بیگانههراسی•       |
| time-bias             | گرایش زمانی*           |                        |                    |

| وقفه تحقیقاتی research moratorium   | گروهبندی موقعیتی situational grouping |
|-------------------------------------|---------------------------------------|
| رفتار پاسخده*   responsive behavior | sliding scale اشل متغير               |
| دستگاه reticular activating system  | slow-moving کندآهنگ                   |
| فعالساز شبكهاى°                     | ترتيبات اجتماعي social arrangements   |
| retraining بازآموزی                 | میثاق اجتماعی " social convention     |
| رجعت گرا* reversionist              | تفکیک اجتماعی social differentiation  |
| rites مناسک                         | یکپارچگی اجتماعی * social integration |
| آئینها، شعائر rituals               | social intelligence system            |
| روبات مانند* robot-like             | هوشمند اجتماعي°                       |
|                                     | قيد اجتماعي (فشار social pressure     |
| sanctuary حريم                      | اجتماعي*)                             |
| سلامت روانی ه                       | اجتماعی*)<br>فرود آرام* soft landing  |
| مدرسی scholastic                    | فیزیک جامدات* solid state physics     |
| فرقه sect                           | حبس انفرادی* solitary confinement     |
| self-development استكمال نفس        | Soul searching کاوش ذهن و روان        |
| عزت نفس* self-esteem                | تخصصگرائی specialism                  |
| خوداَزماڻي*                         | r specialization تخصصی شدن            |
| خودشکوفائی* self-fulfilment         | speculation نظریه پردازی              |
| خودانگاره* self-image               | خو دانگيختگي " spontaneity            |
| خودمشغولی self-preoccupation        | واكنش spontaneous response            |
| خودشکوفائی* self-realization        | خودبخودى                              |
| خودتنظیمکننده* self-regulating      | منطقة ثبات stability zone             |
| خودبازنگری <sup>ه</sup> self-review | جامعهٔ راکد stagnant society          |
| شبهتنیها* semi-siblings             | الگوی معیار standard model            |
| حساسیت آموزی* sensitivity training  | واكنش يكهخوردن startle reaction       |
| محرومیت حسی* sensory deprivation    | منزلتجو status-conscious              |
| ادراک حسی sensory perception        | تحریک stimulation                     |
| سپر حسی sensory shielding           | stockbroker بورسباز                   |
| serving wench نجيبة خدمتكار         | واحد ذخيره° storage unit              |
| ضربهگیر* shock absorber             | خانواده سيال streamlined family       |
| کو ته بینی shortsightedness         | سبک style                             |
| شبیهسازی simulation                 | خرده کیش subcult                      |

| آماده                                | پردازششده "                         |
|--------------------------------------|-------------------------------------|
| متناقض نما * paradoxical             | revious incarnation تجسم پیشین      |
| مرحلهٔ تناقضی ° paradoxical phase    | آیندههای محتمل probable futures     |
| parenthood والديني                   | حرفهای شدن * professionalization    |
| دموکراسی participatory democracy     | متخصص professional specialist       |
| مشاركتى                              | حرفهای*                             |
| منته گرائی past-orientation          | مستههای پیش بینی prognostic cells   |
| آسيبشناسي " pathology                | programmed instructions تعلیمات     |
| گروه همتايان ه peer group            | برنامهریز <b>ی ش</b> ده             |
| عملکرد• • performance                | پیشنمونه (نمونهٔ نخستین)* prototype |
| permanence ثبات و تداوم              | psych-corps گروه روانآزما           |
| permanent revolution انقلاب مداوم    | خدمات روانی * psyche-service        |
| personality disorder اختلال شخصیت    | آلودگی روانی psychic pollution      |
| فلسفة «philosophy of «now-ness»      | روان نمایش • psycho-drama           |
| «اکنونگراثی»                         | روانی۔اقتصادی psycho-economic       |
| بُعد جسمانی*                         | سقوط روانی   psychological collapse |
| محیط طبیعی physical environment      | درماندگی psychological distress     |
| بی برنامگی planlessness              | روانی•                              |
| برنامهریزی شدگان plannees            | معنوی شدن psychologization          |
| برنامهریزی، طرحریزی * planning       | روائی۔حرکتی psychomotor             |
| پندهمسری polygamy                    | عمل جامعهستيز*     psychopathic act |
| تودهٔ مردم population                | آسیبشناسی روانی* psychopathology    |
| توده گراشی* populism                 | psychophysiologist                  |
| آیندههای امکانپذیر possible futures  | روان۔فیزیولوژیست•                   |
| اقتصاد post-service economy          | روان پریشی* psychosis               |
| فراخدماتي                            |                                     |
| شايستگى بالقوە* potential competence | readjustment نوسازگاری              |
| مناسبات قدرت power relationships     | rearrangement ترتیب مجدد            |
| آیندههای ترجیحی preferable futures   | re-education بازپروری               |
| پیشاصنعتی* pre-industrial            | relevance ربط                       |
| اندیشهٔ قبلی premeditation           | rentalism اجارهداری                 |
| واژهٔ ازپیش pre-processed word       | بازنماگرائی representationalism     |

| ناسازگاری maladjustment                     | روانرنجوری <sup>ه</sup> neurosis    |
|---------------------------------------------|-------------------------------------|
| man-in-a-slot organization تشکیلات          | سرزمين موهوم " never-never land     |
| انسانمهرهای                                 | میچگرائی nihilism                   |
| جامعهٔ تودموارهٔ mass society               | وحشی شریف noble savage              |
| برنامهٔ کارفرما* master program             | عدم تعهد noncommitment              |
| megalopolis کلانشهر                         | inon-society نبود جامعه             |
| دیگ درهم جوش melting pot                    | غيرشفاهي، غيركلامي*                 |
| mental deterioration "تباهی روانی           | غم دوری، حسرت گذشته، غم nostalgia   |
| بهداشت روانی * mental health                | غربت                                |
| تصویر ذهنی mental image                     | تازەيابى novelty detection          |
| بازنمائی ذهنی* mental representation        | novelty ratio نسبت تجدد             |
| آموزش تحرک mobile education                 |                                     |
| مدولی modular                               | مسئوليت occupational responsibility |
| فرد یک <i>تخصصی</i> *       mono-specialist | شغلی*                               |
| یکنواخت monotonous                          | oceanography اقیانوسنگاری           |
| شُلق mood                                   | ombudsman نقيب                      |
| پژوهش morphological research                | omni-insightful بصير كل             |
| ريختشناسانه                                 | محقق عمليات " operations researcher |
| سینمارو* * movie-goer                       | opportunist فرصتطلب                 |
| فرد چندتخصصی* multi-specialist              | پیمایش نوری * optical scanning      |
| شرکت سرمایه گذاری محدود *mutual fund        | option "انتخاب،گزینه                |
| نزدیکبینی myopia                            | organic growth رشد زنده             |
| باطنی mystical                              | organizational resemblance مشابهت   |
| سیر و سلوک عرفانی mystical insights         | سازمانی°                            |
| درویشمسلکی، صوفیگری mysticism               | organization man انسان سازمانی      |
|                                             | واکنش سویگیری orientation response  |
| narcissist خودشیفته                         | بیشگزینی overchoice                 |
| neo-behaviorism رفتارگرائی جدید             | گرانباری overload                   |
| neo-populism تودهگراثی جدید                 | تخصصی شدن مفرط over-specialization  |
| nervous irritability تحریکپذیری             | بیش تحریکی overstimulation          |
| عصبی                                        |                                     |
| neuropsychiatry "روانپزشکی عصبی             | تجربهٔ دربست و packaged experience  |

| وهای توهمزا" hallucinogenic drugs | صنعتگرائی industrialism دار               |
|-----------------------------------|-------------------------------------------|
| hang-loose گاری                   | كارخانهدار* industrialist ول              |
| اهنگی" harmony                    | ایستایی و بی تحرکی inertia هم             |
| heterosexual مجنسگرا              | معرف غيررسمي " informal integrator ناه    |
| hierarchy سلهمراتب                | پردازش information processing سل          |
| historic artifact تاریخی          | اطلاعات مم                                |
| تسواری hitch-hike                 |                                           |
| تسوار hitch-hiker                 | نوآوری innovation مف                      |
| homosexual ***                    | جدول داده و ستانده  input-output table هـ |
| hostility مومت                    | بينش* insight خو                          |
| بارهای انسانی human criteria      |                                           |
| human ecology شناسی انسانی        | الهام inspiration بو                      |
| humanoid *سان                     | مدار مجتمع " integrated circuit (ic) آده  |
|                                   | intentional community اجتماع ارادی        |
| icon, ikon ایل                    |                                           |
| ران هويت identity crisis          | ابداع، اختراع invention بح                |
| illicitude *غيرمجاز               | <b>E Q</b>                                |
| image processing ويرپردازي        | سرمایهگذاری* تص                           |
| ىنى)*                             | تکانه غیرارادی* involuntary impulse (ذ    |
| ویرسازی، صورت ذهنی imagery        | قاتی شدن involvement تص                   |
| يل* imagination                   | خردگریزی irrationality تخ                 |
| ال پر داز imagineer               | غيرمسئول" irresponsible خي                |
| imaginetic centers کز مخیل        | تحریکپذیری "irritability مرا              |
| ثباتی impermanence                | بی                                        |
| سنده • inadequate                 | هنر حرکتی * kinetic art ناب               |
| incarnation                       | <b>بن</b>                                 |
| incoherent • نسجم                 | بی حالی و رخوت * lassitude ناه            |
| incongruity *مخوانی               | علوم مربوط به حیات * life sciences ناه    |
| incorrect associative response خ  | عمر، دور حیات lifetime پا                 |
| ے<br>عی نادرست <sup>ہ</sup>       | کار بی بازده lost output تد               |
| individualization *ییشدن          | خيزش* lunge فر                            |
| industrial era ران صنعتی          | دو                                        |

| aliatantian              |                            |                         |                        |
|--------------------------|----------------------------|-------------------------|------------------------|
| distortion               | تحریف°                     | experiential simulation | شبيهسازى               |
| disturbance              | پریشانی                    |                         | تجربی*                 |
|                          | تنوع وكثرت                 | experimental psychology |                        |
| `                        | شركت داخلي                 |                         | آزمایشی*               |
| ی duration expectancy    | انتظارات زمانم             | extrapolating b         | حدس و استنبا           |
|                          |                            |                         |                        |
| ecologist                | بومشناس                    | faction                 | دستة كوچك              |
| econocentric             | اقتصادمدار                 | family cycle            | دور خانواده            |
|                          | گرایش اقتصاد               | far-sighted             | دورانديش*              |
|                          | اقتصادسنجى                 | ررد" feedback           | پسخور، بازخو           |
| econo-think              | اقتصادانديشى               | field study             | مطالعه ميداني          |
| رش education             | آموزش و پرو                | filtering process       | فرأيند تصفيه           |
| educator                 | مربى                       | fragmentation           | چندپارگی               |
| élite                    | نخبه•                      | بع * frame of reference | چهارچوب مرج            |
| élitism                  | نخبه گرائی*                | frantically             | ديوانهوار              |
| emotional climate *      | محيط هيجاني                | functional              | کارکردی                |
| emotional response *     | واكنش هيجانر               | functionalist           | کارکرد <b>گ</b> را     |
| emotional withdrawal لفي | کناره گیری عاط             | fundamentalist          | بنيادگوا               |
| enclave of the future    | حصار آينده                 | futur-consciousness     | آينده ـ آگاهي          |
| enclave of the past      | حصار گذشته                 | futureness              | آيندهبود <b>گي</b>     |
| endocrine glands         | غدد درونريز                | future shock absorbers  | ضربه گیرهای            |
|                          | غددشناسي                   |                         | آينده*                 |
| engineered message       | پیام مدون                  | futurism                | آينده گرائي            |
| episcopal clergymen      |                            |                         | آينده گرا              |
|                          | اسقفى                      |                         | _                      |
| و esoteric speciality    | •                          | generosity              | غفران                  |
|                          | _                          | gestural language       | •                      |
| establishment            | •                          | و اقلیتها) ghetto       | •                      |
| estimate                 | . •                        | global village          | دهکده جهانی            |
| excitement               |                            | gregarious              | . د کی<br>گروهجو       |
| experience-maker         | _                          | group therapy           | رو . ر<br>گروهـدرماني* |
| experientialism          | تبربه گرائی<br>تجربه گرائی |                         | <b>J J</b>             |

| به فارسی | امهٔ انگلیسی | واژهن |
|----------|--------------|-------|
|----------|--------------|-------|

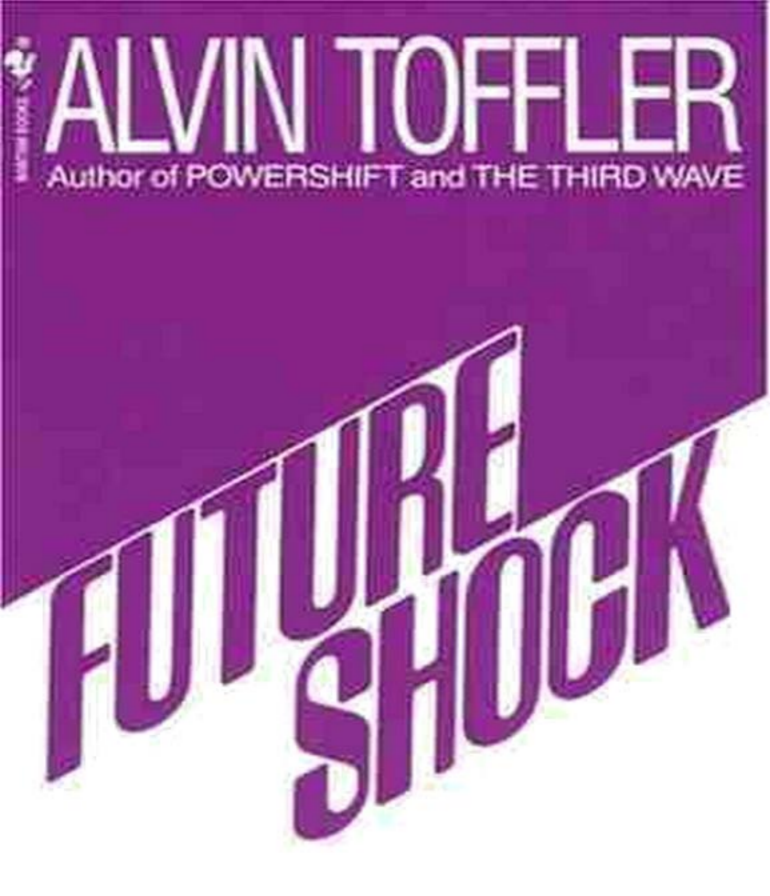
۵۳۷

| <u> </u>              |                           |                                               |
|-----------------------|---------------------------|-----------------------------------------------|
| bureaucracy           | ديوانسالاري               | نقشه برداری ضمنی contextual mapping<br>تناقض* |
| درتاب، challenge      | چالش، تکاپو، تم           | عقیده conviction                              |
| المراقع الماليان      | پەلس، ئەرپر، ئار<br>كشمكش | convention میثاق                              |
| channel capacity      | ظرفيت مجرا                | coping behavior رفتار انطباقی                 |
| chaotic               | ارتيات دبر<br>آشفته*      | مکانیسم مطابقت coping mechanism               |
| charismatic           | فرەمند                    | خانوادهٔ تلفیقی * corporate family            |
| city-state            | ر<br>کشورشهر              | حسابداری cost-benefit accounting              |
| civility              | رو ۱ر<br>مدنیت            | هزينه ـ منفعت                                 |
| clique                | ۔<br>جرگ                  | صنایع خانگی cottage industry                  |
| cione                 | نشاكردن                   | شورا council                                  |
| cioning               | نشا                       | دrustaceans "سخت پوستان                       |
| cognitive dissonance  | ناهمگنیشناختی             | اشاره (روانشناسی)*                            |
| cognitive stimulation | _                         | کیش حضوری cult of immediacy                   |
| colony                | مهاجرنشين*                | انطباق فرهنگی cultural adaptation             |
| commitment            | تعهد                      | خودمختاری فرهنگی cultural autonomy            |
| common reference po   | مبانی مرجع oints          | پسافتادگی فرهنگی* cultural lag                |
|                       | مشترک*                    |                                               |
| common sense          | عقل سليم•                 | پایگاه اطلاعاتی * database                    |
| communal families     | خانوادههای                | تمرکززدائی* decentralization                  |
|                       | اشتراكى•                  | افسردگی؛ بحران (اقتصادی) depression           |
| communal living       | زندگی اشتراکی             | تنشزدائي* détente                             |
| communication         | ارتباط•                   | زیستشناس developmental biologist              |
| community             | اجتماع، جماعت             | رشد•                                          |
| computer assisted ed  | آموزش lucation            | نفی دیالکتیکی dialectical negation            |
|                       | بهكمك كامپيوتر            | جهتسنج* direction indicator                   |
| concrete              | عینی                      | عدم همبستگی*                                  |
| conflict              | تعارض                     | سرخوردگی* disenchantment                      |
| conformity            | همنوائي.                  | سرخوردگی• disillusionment                     |
| consciousness         | هشیاری                    | گمگشنگی° disorientation                       |
| consensus             | وفاق، همرأيي              | توزیع و پراکندگی dispersal                    |
| conservative          | محافظهكار                 | گــــت disruptive                             |
|                       |                           |                                               |

## واژهنامه انگلیسی به فارسی

| abstract            | مجرد، انتزاعي         | anticipa  |
|---------------------|-----------------------|-----------|
| acceleration        | شتاب                  | anti-infl |
| adaptability        | انطباق پذیری          | apathy    |
| adaptive capacity   | ظرفيت انطباقي         | approx    |
| adaptive facilities | تسهيلات انطباقى       | aqua-c    |
| adaptive range      | دامنة انطباقي         | aquana    |
| adaptive reaction   | واكنش انطباقى         | arhythr   |
| ad-hoc grouping     | گروهبندی موردی*       | associa   |
| ad-hocracy          | موردسالاري•           | astrolo   |
| ad-hocratic admir   | مدیریت nistration     | attitude  |
|                     | موردسالار*            | avant-g   |
| ad-hocratic form    | شكل موردسالاري°       |           |
| affective           | عاطفي                 | behavid   |
| affiliation         | همبستگی               | bewilde   |
| affluence           | رفاه                  | bigotry   |
| aggression          | پر <b>خاشگ</b> ری*    | bio-eng   |
| alienation          | بیگانگی، بیگانهشدگی   | biologi   |
| alternative         | شق، بدیل•             | bio-par   |
| altruism            | غيردوستى              | brainst   |
| altruist            | نوعدوست*              | brainwa   |
| anachronistic       | نابهنگام°             | breede    |
| antiadaptive beha   | رفتار ضدانطباقی avior | buffer    |
|                     | _                     |           |

| anticipation                                                                                    | پیشبینی                                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| anti-inflammatory                                                                               | ضدالتهاب°                                                                                           |
| ی• apathy                                                                                       | بیتفاوتی، بیعلاقگ                                                                                   |
| approximation                                                                                   | تقريب                                                                                               |
| ی در اَب*aqua-culture                                                                           | آب۔کشت،کشاورزی                                                                                      |
| aquanaut                                                                                        | آبنورد                                                                                              |
| arhythmic pattern                                                                               | الگوی ناموزون                                                                                       |
| associative man                                                                                 | انسان همكار                                                                                         |
| astrology                                                                                       | ستارەبىنى                                                                                           |
| attitude                                                                                        | دیدگاه، نگرش*                                                                                       |
| avant-garde                                                                                     | پیشتاز، پی <b>ش</b> رو                                                                              |
|                                                                                                 |                                                                                                     |
|                                                                                                 |                                                                                                     |
| behavioral skills                                                                               | مهارتهای رفتاری                                                                                     |
| behavioral skills bewilderment                                                                  | مهارتهای رفتاری<br>سردرگمی*                                                                         |
|                                                                                                 |                                                                                                     |
| bewilderment                                                                                    | سردرگمی*                                                                                            |
| bewilderment<br>bigotry                                                                         | سردرگمی*<br>تعصب                                                                                    |
| bewilderment<br>bigotry<br>bio-engineering                                                      | سردرگمی*<br>تعصب<br>زیست_مهندسی*                                                                    |
| bewilderment bigotry bio-engineering biological sciences                                        | سردرگمی*<br>تعصب<br>زیست_مهندسی*<br>علوم زیستی*                                                     |
| bewilderment bigotry bio-engineering biological sciences bio-parents                            | سردرگمی ٔ<br>تعصب<br>زیست مهندسی ٔ<br>علوم زیستی ٔ<br>والدین بیولوژیک ٔ                             |
| bewilderment bigotry bio-engineering biological sciences bio-parents brainstorming              | سردرگمی تعصب<br>تعصب<br>زیست مهندسی تعلوم زیستی و<br>والدین بیولوژیک ق<br>دهن انگیزی ت              |
| bewilderment bigotry bio-engineering biological sciences bio-parents brainstorming brainwashing | سردرگمی تعصب<br>تعصب<br>زیست مهندسی تعلوم زیستی و<br>والدین بیولوژیک ق<br>ذهن انگیزی تعفی شخرشوئی " |



MORE THAN 5 MILLION COPIES IN PRINT